


 

 

 

 

 

 

VOLUMEN 44 
2024 

 

 

 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE CUYO 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

INSTITUTO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA 

MENDOZA - REPÚBLICA ARGENTINA 

ISSN 1514–9935 (VERSIÓN IMPRESA) 

ISSN 1853–3175 (VERSIÓN EN LÍNEA) 

 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


CUYO  
Anuario de Filosofía  
Argentina y Americana 
VOL. 44 - AÑO 2024 
 

CUYO es una publicación del Instituto de Filosofía Argentina y Americana de la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argentina). Difunde trabajos 
de investigación sobre Filosofía, Historia de la Filosofía Argentina y Americana, Historia de 
las Ideas Americanas y disciplinas afines. En su sección “Textos” rescata inéditos, escritos antiguos 
y documentación. Desde 1965 es un espacio de diálogo y análisis crítico con calidad científica y 
rigor académico, dirigida a un lector especializado, pero también al público en general. 

Esta revista está incluida en: Latindex (Catálogo y Directorio); Dialnet; Handbook of Latin 
American Studies, Library of Congress, EE.UU.; Bdigital–UNCuyo; Núcleo Básico de Revistas 
Científicas Argentinas, CAICYT/CONICET; Scientific Electronic Library On line (SciELO); 
Clasificación Integrada de Revistas Científicas (CIRC) y Philpapers. 

Las opiniones expresadas por los autores son de su exclusiva responsabilidad. 

ISSN 1514–9935 (Versión impresa) 

ISSN 1853–3175 (Versión en línea) 

 

 

CUYO is a publication of the Institute of Argentine and American Philosophy (the American 
Continent as a whole) of the Faculty of Philosophy and Literature of the National University of Cuyo 
(Mendoza, Argentina). This publication contains research papers on Philosophy, History of 
Argentine and American Philosophy, History of American Ideas, and related disciplines. In its 
“Texts” section, it recovers for publication unpublished writings and ancient works and documents. 
Since 1965, CUYO has provided a space for the exchange of opinions and critical analysis with 
a scientific note, addressed not only to the specialized reader but also to the general public. 

This publication is included in: Latindex (Catalogue & Directory); Dialnet; Handbook of Latin 
American Studies, Library of Congress, EE.UU.; Bdigital–UNCuyo; Núcleo Básico de Revistas 
Científicas Argentinas, CAICYT/CONICET; Scientific Electronic Library Online (SciELO); 
Clasificación Integrada de Revistas Científicas (CIRC) and Philpapers. 

Every opinion expressed here by the authors is their own responsibility.  

ISSN 1514–9935 (Printed version) 

ISSN 1853–3175 (Online version) 

 

http://ffyl.uncuyo.edu.ar/instituto-de-filosofia-argentina-y-americana-ifaa#:%7E:text=El%20Instituto%20de%20Filosof%C3%ADa%20Argentina,creada%20esta%20secci%C3%B3n%20en%201952.
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
http://www.uncuyo.edu.ar/
https://www.latindex.org/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=13494
http://lcweb2.loc.gov/hlas/
http://lcweb2.loc.gov/hlas/
https://bdigital.uncu.edu.ar/app/navegador/?idobjeto=185
http://www.caicyt-conicet.gov.ar/sitio/cuyo-anuario-de-filosofia-argentina-y-americana/
http://www.caicyt-conicet.gov.ar/sitio/cuyo-anuario-de-filosofia-argentina-y-americana/
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_serial&pid=1853-3175&lng=es&nrm=iso
https://www.clasificacioncirc.es/
https://philpapers.org/s/cuyo
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


3          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 
 

CUYO  
Anuario de Filosofía  
Argentina y Americana 
VOL. 44 - AÑO 2024 
 

Redacción 
Instituto de Filosofía Argentina y Americana 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 
Centro Universitario, Ciudad de Mendoza (5500) Mendoza, Argentina 
Teléfono: (+54-261) 413 5000 Interno 2252 
E-mail: cuyoanuario@gmail.com   
Sitio web: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo  

Consejo de Redacción 

Director: Dante Ramaglia  orcid.org/0000-0001-5739-6331 (Universidad Nacional de Cuyo / 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina) 
Marisa Muñoz  orcid.org/0000-0002-9449-0754 (Universidad Nacional de Cuyo / Consejo 
Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina)  
Marcela Aranda (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Paula Ripamonti  orcid.org/0000-0003-0187-1273 (Universidad Nacional de Cuyo, 
Argentina) 
Secretaria: Aldana Contardi (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Secretaria técnica: Betina Vázquez (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Gestor editorial: Facundo Price  orcid.org/0000-0001-6056-5984 (Área de Revistas 
Científicas y Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 
Argentina) 
Diseñadora gráfica: Clara Luz Muñiz  orcid.org/0000-0001-7184-0507 (Área de Revistas 
Científicas y Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 
Argentina) 
Asistente de maquetación: Juan Marcos Barocchi  https://orcid.org/0009-0002-1594-7427 
(Área de Revistas Científicas y Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional 
de Cuyo, Argentina) 
Asistente editorial: Lorena Frascali Roux  orcid.org/0000-0001-5342-0875 (Área de Revistas 
Científicas y Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 
Argentina) 

Consejo Editorial 

Adriana Arpini  orcid.org/0000-0002-5459-0363 (Universidad Nacional de Cuyo / Consejo 
Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina) 
Mariela Avila   orcid.org/0000-0002-9347-2191 (Universidad Católica Silva Henríquez, Chile) 
Clara Alicia Jalif de Bertranou (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Francisco José Martín (Università di Torino, Italia) 
Gerardo Oviedo (Universidad de Buenos Aires, Argentina) 
Rubén Quiroz Ávila  orcid.org/0000-0002-6152-038X (Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos, Perú)  
María del Rayo Ramírez Fierro (Universidad Autónoma de la Ciudad de México, México) 
Antolín Sánchez Cuervo  orcid.org/0000-0002-0371-0679 (Instituto de Filosofía, Consejo 
Superior de Investigaciones Científicas, España)  

mailto:cuyoanuario@gmail.com
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=22521&keywords=Dante%2BRamaglia&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0001-5739-6331
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=32130&keywords=Marisa%2BMu%C3%B1oz%2BMunoz&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0002-9449-0754
https://orcid.org/0000-0003-0187-1273
https://orcid.org/0000-0001-6056-5984
https://orcid.org/0000-0001-7184-0507
https://orcid.org/0009-0002-1594-7427
https://orcid.org/0000-0001-5342-0875
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=19562&keywords=ADRIANA%2BARPINI&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0002-5459-0363
https://orcid.org/0000-0002-9347-2191
https://orcid.org/0000-0002-6152-038X
https://orcid.org/0000-0002-0371-0679
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


 

Consejo Asesor 

Yamandú Acosta (Universidad de la República, Uruguay)  
Carlos Henrique Armani  orcid.org/0000-0003-4855-6115 (Universidade Federal de Santa 
Maria, Brasil)  
Norval Baitello  orcid.org/0000-0001-7814-7633 (Pontifícia Universidade Católica de São 
Paulo, Brasil) 
Hugo Biagini (Centro de Ciencia, Educación y Sociedad, Argentina) 
Carmen Bohórquez (Centro Nacional de Historia, Venezuela) 
Alcira Bonilla (Universidad de Buenos Aires / Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas, Argentina)  
Horacio Cerutti Guldberg  orcid.org/0000-0003-0464-8341 (Universidad Nacional 
Autónoma de México, Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, México) 
Raúl Fornet-Betancourt (Universidad de Aachen, Alemania)  
José Luis Gómez Martínez (University of Georgia, Estados Unidos de América) 
Pablo Guadarrama González  orcid.org/0000-0002-4776-2219  (Universidad Central "Marta 
Abreu" de Las Villas, Cuba)  
Walter Omar Kohan  orcid.org/0000-0002-2263-9732 (Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro, Brasil)  
Francisco Leocata (Universidad Católica Argentina, Buenos Aires, Argentina) 
Oscar Martí (California State University, Estados Unidos de América) 
Carlos Ossandón Buljevic (Universidad de Chile, Chile) 
Carlos Paladines (Pontificia Universidad Católica del Ecuador, Quito, Ecuador)  
María Luisa Rubinelli (Universidad Nacional de Jujuy, Argentina) 
Ricardo Salas Astrain  orcid.org/0000-0003-4765-1567 (Universidad Católica de Temuco, 
Chile) 
María Cecilia Sánchez  orcid.org/0000-0002-9543-9264 (Universidad Academia de 
Humanismo Cristiano, Chile)  
José Santos Herceg  orcid.org/0000-0001-5425-2340 (Instituto de Estudios Avanzados, 
Universidad de Santiago de Chile, Chile)  
Alejandro Serrano Caldera (Universidad Americana, Nicaragua) 
Ángela Sierra González (Universidad de La Laguna, España)  
 
Han sido directores de la revista:  
Diego F. Pró (1965-1994) y Clara A. Jalif de Bertranou (1995-2015) 
 
 
CUYO. Anuario de Filosofía Argentina y Americana 
Instituto de Filosofía Argentina y Americana 
Facultad de Filosofía y Letras - Universidad Nacional de Cuyo 
Centro Universitario - Ciudad de Mendoza (5500) - Casilla de Correo 345 – Provincia de Mendoza 
E-mail: cuyoanuario@gmail.com   
Página web: http://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/about  

https://orcid.org/0000-0003-4855-6115
https://orcid.org/0000-0001-7814-7633
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=29675&keywords=Hugo%2BBiagini&datos_academicos=yes
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=21233&keywords=Alcira%2BBonilla&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0003-0464-8341
https://orcid.org/0000-0002-4776-2219
https://orcid.org/0000-0002-2263-9732
https://orcid.org/0000-0003-4765-1567
https://orcid.org/0000-0002-9543-9264
https://orcid.org/0000-0001-5425-2340
mailto:cuyoanuario@gmail.com
http://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/about


5          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 
 

 

 

 

VERSIÓN DIGITAL: ARCA (ÁREA DE REVISTAS CIENTÍFICAS Y ACADÉMICAS)  
DE LA FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE CUYO  

EMAIL: REVISTASCIENTIFICAS@FFYL.UNCU.EDU.AR  
 

Se permite la reproducción de los artículos siempre y cuando se cite 
la fuente. Esta obra está bajo una Licencia Atribución-No Comercial-
Compartir Igual 2.5 Argentina (CC BY-NC-SA 2.5 AR). Usted es libre 

de: copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato; adaptar, transformar y 
construir a partir del material citando la fuente. Bajo los siguientes términos: Atribución —debe 
dar crédito de manera adecuada, brindar un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado 
cambios. Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que 
usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante. No Comercial —no puede hacer uso del 
material con propósitos comerciales. Compartir Igual —Si remezcla, transforma o crea a partir 
del material, debe distribuir su contribución bajo la misma licencia del original. No hay 
restricciones adicionales —No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia. 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/. A partir del número 39, CUYO Anuario 
de Filosofía Argentina y Americana pasaó a estar bajo licencia Atribución-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0). Esta es una actualización de la versión pero 
aplica los mismos criterios que la versión CC BY-NC-SA 2.5 AR utilizada actualmente. Vea la 
actualización en: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es.  
Esta revista se publica a través del SID (Sistema Integrado de Documentación), que constituye 
el repositorio digital de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza): http://bdigital.uncu. 
edu.ar/, en su Portal de Revistas Digitales en OJS: http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/ 
index/index.  
Nuestro repositorio digital institucional forma parte del SNRD (Sistema Nacional de Repositorios 
Digitales) http://repositorios.mincyt.gob.ar/, enmarcado en la leyes argentinas: Ley N° 25.467, 
Ley N° 26.899, Resolución N° 253 del 27 de diciembre de 2002 de la entonces SECRETARÍA DE 
CIENCIA, TECNOLOGÍA E INNOVACIÓN PRODUCTIVA, Resoluciones del MINISTERIO DE CIENCIA, 
TECNOLOGÍA E INNOVACIÓN PRODUCTIVA N° 545 del 10 de septiembre del 2008, N° 469 del 17 
de mayo de 2011, N° 622 del 14 de septiembre de 2010 y Nº 438 del 29 de junio de 2010,  que 
en conjunto establecen y regulan el acceso abierto (libre y gratuito) a la literatura científica, 
fomentando su libre disponibilidad en Internet y permitiendo a cualquier usuario su lectura, 
descarga, copia, impresión, distribución u otro uso legal de la misma, sin barrera financiera [de 
cualquier tipo]. De la misma manera, los editores no tendrán derecho a cobrar por la 
distribución del material. La única restricción sobre la distribución y reproducción es dar al autor 
el control moral sobre la integridad de su trabajo y el derecho a ser adecuadamente reconocido 
y citado. 

mailto:revistascientificas@ffyl.uncu.edu.ar
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/%20index/index
http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/%20index/index
http://repositorios.mincyt.gob.ar/


6          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 
 

INDICE 

DOSSIER 

Presentación del Dossier: Una vida para la liberación de nuestra 
América. Homenaje a Enrique Dussel (1934-2023) | Presentation of 
the Dossier: A Life for the Liberation of Our America. Tribute to 
Enrique Dussel (1934-2023)  

Flavio Teruel ...................................................................... 13 

 

¿Qué mundo multipolar tras el fin de la hegemonía europea? La 
teoría de la transmodernidad de Enrique Dussel desde una 
perspectiva europea | What Multipolar World After the End of 
European Hegemony? Enrique Dussel's Theory of Transmodernity 
From a European Perspective  

Hans Schelkshorn .............................................................. 17 

 

Enrique Dussel y la cuestión de la dependencia. Apuntes en torno a 
un debate en el marco de la filosofía latinoamericana | Enrique 
Dussel and the Question of Dependency. Notes on a Debate Within 
the Latin American Philosophy  

Adriana María Arpini ......................................................... 45 

 

De la modernidad a la transmodernidad. Proyecciones de la filosofía 
de Enrique Dussel | From Modernity to Transmodernity. Projections 
of the Philosophy of Enrique Dussel  

Dante Ramaglia ................................................................. 67 



CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                7 

La formulación del método analéctico al interior de la obra de Enrique 
Dussel a partir de la crítica a la dialéctica de la existencia | The 
Formulation of the Analectical Method Within the Work of Enrique 
Dussel Based on the Criticism of the Dialectic of Existence  

Patricia González San Martín ............................................ 87 

 

Algunas reflexiones en torno a las categorías de rostro y pedagógica 
en la Filosofía de la Liberación de Enrique Dussel | Some Reflections 
About Face and Pedagogical Categories in Enrique Dussel's 
Philosophy of Liberation  

Nadia Heredia ................................................................. 113 

 

Modernidad temprana, modernización periférico-colonial y 
discursos cristianos críticos, según la política de la liberación 
madura de Enrique Dussel | Early Modernity, Peripheral-Colonial 
Modernization, and Critical Christian Discourses, According to 
Enrique Dussel's Mature Politics of Liberation  

Juan Matías Zielinski ....................................................... 131 

 

Las metáforas teológicas de Dussel | Dussel´s Theological 
Metaphors  

Mario Ruiz Sotelo ............................................................ 155 

 

Reconstrucción del método analéctico como una ética de la apertura 
histórica | Reconstruction of the Analectic Method as an Ethics of 
Historical Openness  

Jorge Alberto Reyes López .............................................. 185 

 



 

La exterioridad como trabajo vivo. Una lectura dusseliana de la obra 
de Karl Marx | Exteriority as Living Labour. A Dusselian Reading of 
the Work of Karl Marx  

Alberto Staniscia ............................................................. 221 

 

Acerca del método anadialéctico de Enrique Dussel: alteridad y 
revelación | On Enrique Dussel's Anadialectical Method: Alterity 
and Revelation  

Esteban Gabriel Sánchez ................................................. 249 

 

Negatividad y necesidad. Conjeturas sobre Sartre, Dussel y la 
filosofía de la liberación | Negativity and Necessity. Conjectures 
About Sartre, Dussel and the Philosophy of Liberation  

Enrique Téllez Fabiani ..................................................... 275 

 

Alteración de la exterioridad. Sobre la “nueva totalidad”, la 
subjetividad política y clave mesiánica en Enrique Dussel. Un debate con 
Emmanuel Levinas | Alteration of Exteriority. On the “New Totality”, 
Political Subjectivity and Messianic Key in Enrique Dussel. A Debate 
with Emmanuel Levinas  

Bernardo Cortés Márquez............................................... 305 

 

Económica de la liberación: notas para un sistema trans-capitalista | 
Liberation Economics: Notes for a Trans-Capitalist System  

Flavio Teruel .................................................................... 333 

 

 



CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                9 

ARTÍCULOS 

Barroco y Sociología, entre Horacio González y Eduardo Rinesi | 
Baroque and Sociology, Between Horacio González and Eduardo 
Rinesi  

Gerardo Oviedo ............................................................... 355 

 

Aprender a filosofar desde las periferias. Polonia y América Latina | 
Learning to Philosophize From the Peripheries.  Poland and Latin 
America  

Karolina Filipczak............................................................. 395 

 

Cerebro y genoma humano. Su importancia en la vida cotidiana 
actual | Brain and Human Genome. Its Importance in Today's Daily 
Life  

Roberto Mora Martínez .................................................. 419 

 

NOTAS Y COMENTARIOS 

Vida, obra y legado de Enrique Dussel: entrevista con Jorge Zúñiga 
| Life, Work and Legacy of Enrique Dussel: Interview with Jorge 
Zúñiga  
               Jorge Zúñiga ................................................................ 437 

 

Estudio preliminar | Preliminary Study  

Flavio Teruel .................................................................... 471 

 

El exilio desde debajo de mi piel                                            * 
                 Enrique Dussel................................................................. 489 



 

 

Curso Intensivo: “Temas de aproximación para una dialéctica de la 
liberación latinoamericana”  

Enrique Dussel ................................................................ 509 

 

RESEÑA 

Zúñiga M., Jorge. Enrique Dussel. Retratos de una filosofía de la 
liberación. Barcelona: Herder, 2022, 223 p. ....................................  

Yamandú Acosta ............................................................. 539 

 



 

 

   

DOSSIER:  
Una vida para la liberación 
de nuestra América. 
Homenaje a Enrique Dussel 
(1934-2023) 
 

Coordinador: 

Flavio Teruel 

Universidad Tecnológica Nacional  

Facultad Regional Mendoza 

Argentina 

  https://orcid.org/0000-0002-5699-7319 

  

https://orcid.org/0000-0002-5699-7319


 

Enrique Dussel (1934-2023) 

 



ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo  

PP. 13-16 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                13 

 
Presentación del Dossier:  
Una vida para la liberación de nuestra 
América. Homenaje a Enrique Dussel 
(1934-2023) 

Presentation of the Dossier:  
A Life for the Liberation of Our America.  
Tribute to Enrique Dussel (1934-2023) 

Flavio Teruel1 
 https://orcid.org/0000-0002-5699-7319 

La filosofía de la liberación es uno de los enclaves del ejercicio 
filosófico propios de nuestra América, que tuvo su origen hacia fines 
de 1960 en Argentina y pronto alcanzó presencia en toda la región. 
Enrique Dussel fue uno de sus fundadores y representantes 
principales, y quien, desde entonces y a lo largo de su vida, construyó 
una filosofía bajo esta inspiración. Su vasta obra, que abarca más de 
40 tomos publicados desde 1969, presenta una significativa 
complejidad en buena medida producto de la genealogía de su 
formación y de sus estudios, y se inscribe en la ingente discusión 
filosófica e histórico-teológica desplegada a partir del siglo XVI hasta 
nuestros días. Sus desarrollos teóricos, que suscitan interés en las 
academias del mundo entero, tienen ciertamente a América Latina y 
el Caribe como centro de su atención, al considerar tanto su lugar 

 
1 Universidad Tecnológica Nacional – Facultad Regional Mendoza, Argentina. 
Contacto: flavioteruel@gmail.com  

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-5699-7319
mailto:flavioteruel@gmail.com


UNA VIDA PARA LA LIBERACIÓN DE NUESTRA AMÉRICA. HOMENAJE A ENRIQUE DUSSEL (1934-2023) 

14          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

dentro de la historia mundial como su propia problemática en el 
contexto del despliegue del “sistema-mundo” moderno. No 
obstante, sus planteos desbordan los límites geográficos de esta 
región, extendiéndose a lo que se denomina “Sur global”. Hoy en día, 
después de más de cincuenta años de labor, la filosofía de la 
liberación de cuño dusseliano presenta una rigurosa sistematización 
categorial con la cual ha sido posible entablar, de hecho, un diálogo 
crítico y constructivo con las filosofías del resto del mundo. 

Amén de otras facetas de la pletórica vida de Enrique Dussel, 
este le dedicó una parte importante a su trabajo intelectual, 
especialmente a la cuestión teórica de la constitución de un 
paradigma de la liberación que abra la posibilidad repensar todos los 
temas que la filosofía ha desarrollado desde sus inicios. En este 
sentido, un eje fundamental de su trabajo ha sido la construcción de 
una interpretación esquemático-categorial del mito exódico a través 
de un sistema filosófico de orden práctico cuyo epicentro es la ética 
y sus constelaciones todos los campos intersubjetivos posibles. Este 
sistema permite articular una crítica a las diversas instancias de 
dominación o instrumentalización de la vida humana y paralelamente 
justificar una acción liberadora de ese orden de dominación o 
instrumentación. 

De allí que, en el desarrollo de su obra, Enrique Dussel 
articuló, en tres áreas epistemológicas fundamentales –historia, 
teología y filosofía–, un pensar situado geopolíticamente, desde el 
cual criticó el proyecto histórico moderno eurocentrado que, a través 
de sus múltiples dimensiones, constituyó a nuestra región –como a 
otras regiones periféricas del mundo– en instrumento de su 
desarrollo. Esta crítica, cuya lógica exige, en primer lugar y de modo 
inexcusable, la afirmación de la alteridad negada de los pueblos y 
gentes excluidas por la modernidad, se avoca a la consideración de 
los elementos fundamentales que permitan la construcción de una 
alternativa superadora, denominada provisoriamente “trans-
modernidad” y entendida como una nueva edad histórica mundial. 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                15 

Teniendo presente lo dicho, este dossier se erige como un 
homenaje a Enrique Dussel, quien fuera uno de los mayores 
exponentes del pensar nuestroamericano, y persigue, por tanto, el 
objetivo de revisitar su extensa, poderosa y creativa obra mediante 
contribuciones que abordan alguna de sus múltiples dimensiones. 
Los artículos que lo conforman fueron presentados y discutidos 
previamente en la Jornada en Homenaje a Enrique Dussel que se 
realizó en la sede de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
Nacional de Cuyo el día 7 de marzo de 2024 por especialistas en la 
materia. Así, por ejemplo, los trabajos de Hans Schelkshorn, Adriana 
María Arpini, Dante Ramaglia, Patricia González San Martín, Nadia 
Heredia, Matías Zielinski, Alberto Staniscia, Esteban Sánchez y el 
autor de esta presentación. El dossier se completa, además, con los 
trabajos de eruditos en la filosofía dusseliana como Mario Ruiz 
Sotelo, Jorge Alberto Reyes López, Enrique Téllez Fabiani y Bernardo 
Cortés Márquez. A todos/as ellos/as quiero expresar aquí mi 
agradecimiento por sus valiosos aportes. 

Enrique Dussel ha sido, sin dudas, un pensador oceánico, 
tanto por la vastedad como por la profundidad de su obra. Los 
diferentes artículos que este dossier publica certifican de manera 
ineludible la apreciación anterior. Se tratan todos ellos de sesudos 
trabajos que dan cuenta de distintas aristas de su complejo pensar. 
Así, por ejemplo, la problematización de la modernidad y la trans-
modernidad vistas a partir tanto de una perspectiva europea como 
latinoamericanista; la discusión sobre lo económico, tan significativa 
en la producción dusseliana, abarca aquí aspectos como su lectura de 
la obra de Marx, la cuestión de la dependencia y las notas para una 
economía trans-capitalista; el análisis respecto del método analéctico 
como lógica de la filosofía de la liberación es otro de los temas 
trabajados; también los debates en torno a la filosofía de la liberación 
y la razón dialéctica sartreana; y la discusión respecto del registro 
teológico principalmente semita siempre presente en el discurso 
dusseliano. Todos los trabajos que este dossier consigna evidencian 



UNA VIDA PARA LA LIBERACIÓN DE NUESTRA AMÉRICA. HOMENAJE A ENRIQUE DUSSEL (1934-2023) 

16          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

primeramente un cuidadoso y respetuoso estudio de la obra de 
Dussel, así como también la vitalidad y potencia de un pensar puesto 
siempre en la órbita programática de la liberación de nuestra 
América. Por todo ello, pienso que se cumple así con el propósito de 
rendirle homenaje al querido maestro y abren, a la vez, diversas 
discusiones que, al no quedar seguramente agotadas, serán 
continuadas y desarrolladas en un tiempo adveniente. 

 

Flavio Teruel 

Profesor de grado universitario en Filosofía (Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional de Cuyo), Especialista en Educación y Nuevas Tecnologías 
(FLACSO), Magíster en Estudios Latinoamericanos (Facultad de Ciencias Políticas y 
Sociales, Universidad Nacional de Cuyo), y Doctor en Filosofía (Facultad de Filosofía 
y Humanidades, Universidad Nacional de Córdoba). Ha realizado estudios de 
Matemática (Instituto Superior del Profesorado “San Pedro Nolasco”). Ha sido 
becario de CONICET. Ejerce la docencia en el nivel universitario. Ha participado y 
participa actualmente en proyectos de investigación. Es investigador independiente 
en las siguientes áreas teóricas: marxismo teórico, filosofía y pensamiento crítico 
latinoamericanos, pensamiento lógico y matemático. Es autor de capítulos de libros 
y artículos publicados en revistas especializadas de circulación nacional e 
internacional respecto de los temas de su interés. Ha realizado estancias de estudio 
e investigación en México (Centro de Investigaciones sobre América Latina y el 
Caribe-Universidad Nacional Autónoma de México) y Suecia (Instituto Nórdico de 
Estudios Latinoamericanos-Universidad de Estocolmo). Ha recibido premios por su 
labor como poeta..



ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo  

RECIBIDO 15/04/2024  |  ACEPTADO 22/05/2024  |  PP. 17-44 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                17 

¿Qué mundo multipolar tras el fin 
de la hegemonía europea? La teoría 
de la transmodernidad de Enrique 
Dussel desde una perspectiva europea 
What Multipolar World After the End of European Hegemony? 
Enrique Dussel's Theory of Transmodernity From a European 
Perspective 

Hans Schelkshorn1 
 https://orcid.org/0000-0001-8574-2983 

Resumen: 

Con la teoría de la transmodernidad, Dussel esboza la visión de un mundo multipolar 
en el que se supera la era de la hegemonía global europea, surgida con la conquista 
de América en 1492, y las culturas del Sur Global son miembros iguales de una 
sociedad mundial. En las últimas décadas, sin embargo, han surgido nuevos centros 
regionales de poder en China, India, Irán, Arabia Saudí y Rusia, que siguen de forma 
más o menos radical una política antioccidental. Esto significa que ya vivimos en un 
mundo multipolar, como admiten ahora abiertamente algunos pensadores 
poscoloniales. Sin embargo, según Dussel, la transmodernidad no es un proyecto 
antieuropeo, sino que los logros emancipadores de la modernidad europea (en el 
sentido de la superación de Hegel) deben subsumirse en la transmodernidad. En su 
ética política, Dussel ha presentado una reinterpretación crítica de los derechos 
humanos y la democracia bajo el epígrafe de una “política popular”; el derecho 
internacional, en cambio, es sospechoso de colonialismo, como demuestra su crítica 

 
1 Instituto de Filosofía Intercultural de la Religión, Universidad de Viena, Austria. 
Contacto: johann.schelkshorn@univie.ac.at 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0001-8574-2983
mailto:johann.schelkshorn@univie.ac.at


¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

18          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

de Francisco de Vitoria. Dado que las nuevas potencias regionales persiguen ahora 
ellas mismas una política imperial, todos los Estados, incluidos los regímenes 
poscoloniales de izquierdas, se enfrentan en la actualidad a la decisión entre una 
política de zonas de influencia imperial o –esta sería la consecuencia de la 
transmodernidad de Dussel– un ulterior desarrollo crítico del derecho internacional. 

Palabras clave: Enrique Dussel, filosofía de la liberación, crítica de la modernidad, 
autoritarismo, derecho internacional 

 

Abstract:  

With the theory of transmodernity, Dussel outlines the vision of a multipolar world 
in which the era of European global hegemony, which arose with the conquest of 
America in 1492, is overcome and the cultures of the Global South are equal 
members of a new global order. In recent decades, however, new regional centres of 
power have emerged in China, India, Iran, Saudi Arabia and Russia, which more or 
less radically pursue an anti-Western policy. This means that we already live in a 
multipolar world, as some postcolonial thinkers now openly admit. However, 
according to Dussel, transmodernity is not an anti-European project, but rather the 
emancipatory achievements of European modernity (in the sense of Hegel's 
Aufhebung) are to be subsumed in transmodernity. In his political ethics, Dussel has 
presented a critical reinterpretation of human rights and democracy under the 
heading of a "popular politics". The doctrine of international law, however, is 
suspected of colonialism, as his critique of Francisco de Vitoria demonstrates. Since 
the new regional powers are now themselves pursuing an imperial policy, all states, 
including left-wing post-colonial regimes, are now faced with the choice between a 
policy of imperial spheres of influence or - this would be the consequence of Dussel's 
transmodernity - a further critical development of international law.  

Keywords: Enrique Dussel, philosophy of liberation, critique of modernity, 
authoritarianism, international law 

1. Introducción: La filosofía de Dussel como una gigantomaquia 
sobre Europa 

Con su extensa obra, que incluye numerosas monografías y un 
número casi inabarcable de artículos, ensayos y entrevistas, Enrique 
Dussel ha realizado probablemente la contribución más importante 
a una filosofía latinoamericana de la liberación. El impacto de la obra 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                19 

de Dussel no se limita a América Latina. Al contrario, Dussel ha 
conseguido romper, al menos parcialmente, el muro de cristal que 
durante siglos ha ignorado las filosofías latinoamericanas en Europa 
y Norteamérica. Sobre todo, el diálogo con Karl-Otto Apel –las 
conferencias entre 1989 y 2007 tuvieron lugar alternativamente en 
Europa y América Latina– fue un acontecimiento filosófico-histórico. 
Hasta entonces, nunca una filosofía europea había entablado un 
diálogo de varios años con una filosofía latinoamericana 
(Schelkshorn, 2022, p. 3 y ss.). Además del diálogo crítico con la 
filosofía euronorteamericana, Dussel promovió también el diálogo 
Sur-Sur, es decir, el diálogo entre filosofías no europeas (Dussel, 
2015). 

Desde los años sesenta, Enrique Dussel desarrolló su 
pensamiento en planteamientos y revisiones siempre nuevos. Su 
"filosofía de la liberación", fundada desde principios de la década de 
1970, contiene dos pilares centrales estrechamente vinculados: por 
un lado, una ética de la liberación que traduce la ética universalista 
de Kant en una analéctica de la praxis liberadora (Schelkshorn, 1992, 
p. 115; 1997, pp. 143-157; Levya 2018, p. 474), y por otro, una teoría 
universal-histórica de la modernidad que supera el eurocentrismo de 
la filosofía de la historia de Hegel, cuya sombra se extiende en la 
filosofía europea contemporánea. Dussel desarrolló tanto la ética de 
la liberación como la teoría de la modernidad en intenso diálogo con 
las filosofías europeas. 

La concepción inicial de la "Ética de la liberación 
latinoamericana" (1973-1980) se inspiró en gran medida en 
Emmanuel Levinas. El examen intensivo de Marx y el diálogo con la 
ética del discurso llevaron a Dussel a una transformación radical de 
la concepción original de la ética de la liberación. En Ética de la 
liberación en la edad de la globalización y exclusión (1998), Dussel 
distingue entre el “principio material”, es decir, la preservación y el 
desarrollo de la vida humana, en el que se procesa el diálogo con 
Marx, y el "principio formal", es decir, el principio de validez 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

20          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

consensual, en el que se integran las preocupaciones de la ética del 
discurso. Dussel adopta el tercer principio, la “factibilidad”, de Franz 
Hinkelammert (Dussel, 1998, pp. 91-307). La crítica de Dussel a la 
modernidad europea comienza con el cogito de Descartes, que se ha 
considerado repetidamente como el fundamento de la Ilustración 
europea desde Hegel hasta Husserl. Según Dussel, el cogito de 
Descartes debe interpretarse en el contexto de la expansión de las 
potencias ibéricas desde el siglo XV:  

Antes que el ego cogito hay un –de ahí la célebre sentencia– ego 
conquiro (el “yo conquisto” es el fundamento práctico del “yo 
pienso”) (…). Desde el “yo conquisto” al mundo azteca e inca, a toda 
América; desde el “yo esclavizo” a los negros del África vendidos 
por el oro y la plata logrados con la muerte de los indios en el fondo 
de las minas; desde el “yo venzo” de las guerras realizadas en India 
y China hasta la vergonzosa “guerra del opio”; desde ese “yo” 
aparece el pensar cartesiano del ego cogito (Dussel, 1996, §§ 
1.1.2.2; 1.1.7.1). 

Esto significa que la modernidad europea no comenzó con el 
racionalismo del siglo XVII, sino ya en 1492, es decir, al principio de la 
hegemonía mundial de Europa.  

Sin embargo, la crítica de Dussel a la modernidad europea 
sigue vinculada a la filosofía europea. Nietzsche ya había remontado 
el ego cogito a un volo, o más exactamente a una voluntad de poder, 
diagnóstico que Heidegger retomó y continuó en su crítica de la 
modernidad europea. Según Heidegger, la razón moderna fundada 
por Descartes es un síndrome de poder que se manifiesta en la 
destrucción de la naturaleza y de los fundamentos ecológicos de la 
humanidad (cf. Schelkshorn, 2024, pp. 17-24). Siguiendo los pasos de 
Heidegger, Dussel reformula la crítica de Heidegger a la modernidad 
basándose en la experiencia del colonialismo. El síndrome de poder 
de la modernidad europea, como critica Dussel a la luz de la ética de 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                21 

la liberación, consiste en la negación de la exterioridad de los pueblos 
no europeos a través de ideologías racistas y de la explotación 
capitalista. En palabras de Dussel (2006): “(…) modernidad, 
colonialismo, sistema-mundo y capitalismo son aspectos de una 
misma realidad simultánea y mutuamente constituyente” (p. 40). 
Esto significa que Dussel desarrolla su filosofía latinoamericana, tanto 
la ética de la liberación como la teoría de la modernidad, en un 
permanente diálogo crítico con la filosofía europea, o en una 
“gigantomaquia sobre Europa” (Schelkshorn, 2018). 

2. La transmodernidad y la subsunción de las potencialidades 
emancipatorias de Europa 

En las siguientes reflexiones, me gustaría echar un vistazo al 
concepto de transmodernidad de Dussel, que me parece de 
eminente importancia hoy en día, en medio de una amenazadora 
escalada de conflictos militares: guerras en Europa del Este, Oriente 
Medio, África y el Sudeste Asiático. Con la teoría de la 
transmodernidad, Dussel esboza la visión de un mundo multipolar en 
el que se supere la era de la hegemonía global de Europa, surgida con 
la conquista de América en 1492, y las culturas del Sur Global sean 
miembros iguales de una sociedad mundial.  

Mientras tanto, sin embargo, la idea de un mundo multipolar 
se ha convertido en una palabra de moda en la política internacional. 
Rusia, que actualmente libra una guerra de agresión contra Ucrania, 
se presenta ante la opinión pública mundial como portavoz del Sur 
Global y de su reivindicación de una sociedad mundial policéntrica. 
En su guerra contra Ucrania, Rusia cuenta con el apoyo económico y 
militar de China, Irán y Corea del Norte, que no solo se oponen a la 
hegemonía de Estados Unidos, sino que también rechazan los valores 
occidentales de los derechos humanos y la democracia. Con este 
telón de fondo, se plantea la cuestión no solo en el ámbito académico 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

22          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

de la filosofía, sino también en la política real: ¿qué mundo multipolar 
debería sustituir a la hegemonía geopolítica de Europa y Estados 
Unidos? 

Dussel siempre ha entendido su filosofía como una 
interpelación a la filosofía euronorteamericana desde la perspectiva 
de la experiencia poscolonial de América Latina. Según Dussel, toda 
filosofía debe reflexionar sobre su locus enuntiationis, ya que se nos 
niega un punto de vista neutro desde ningún lugar o un punto cero 
de reflexión (Castro-Gómez, 2005). Por esta razón, abordaré la idea 
de transmodernidad de Dussel conscientemente como europeo, es 
decir, partiendo del contexto de mi experiencia europea. 

Una mirada a la filosofía europea muestra que la pérdida de 
poder geopolítico de Europa ya se había diagnosticado en la propia 
Europa desde principios del siglo XX, más concretamente después de 
la Primera Guerra Mundial. Poco después de la guerra, Paul Valéry 
afirmó en su famoso ensayo de 1919: “Que est l'esprit?” (¿Qué es el 
espíritu?) que la Europa imperial, cuya hegemonía parecía intocable, 
también podía perecer como los antiguos imperios de Elam, Nínive y 
Babilonia: "Las civilizaciones sabemos ahora que somos mortales" 
(Valéry, 2016, p. 695). Dado que la pérdida de la hegemonía mundial 
es irreversible, según Max Scheler, Europa debía integrarse en una 
sociedad mundial policéntrica. Al igual que José Martí reclamó una 
"universidad americana" en la que se investigara la historia de los 
pueblos amerindios, Scheler reclamaba una universidad europea en 
la que se redefiniera la identidad de Europa (cf. Scheler, 1960, pp. 88-
90, 185).  

Y del mismo modo, José Ortega y Gasset (1983) constataba 
lo siguiente en "Las Atlántidas", texto publicado en 1924:  

(..) en los últimos veinticinco años se ha ampliado gigantescamente 
el horizonte de la historia (...) si hasta el presente la “historia 
universal” había padecido un exceso de concentración en un punto 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                23 

de gravitación único, hacia el cual se hacían converger todos los 
procesos de la existencia humana –el punto de vista europeo–, 
durante una generación, cuando menos, se elaborará una historia 
universal policéntrica, y el horizonte total se obtendrá por mera 
yuxtaposición de horizontes parciales, con radios heterogéneos 
que formarán un panorama de los destinos humanos bastante 
parecidos a un cuadro cubista (p. 307). 

Sin embargo, a pesar de la pérdida de poder político y militar, 
Europa mantuvo al menos su superioridad cultural y civilizatoria. Esto 
es particularmente evidente en Edmund Husserl, que diagnosticó la 
crisis de la ciencia europea y, por tanto, de la cultura europea. Sin 
embargo, según Husserl, Europa podía y debía superar la crisis por sí 
misma. La contribución de otras culturas a la superación de la crisis 
europea quedaba fuera de la imaginación de Husserl. Por el 
contrario, la autocuración de Europa desde el espíritu de la filosofía, 
más precisamente la renovación de una humanidad basada en la 
razón, abría simultáneamente el único camino posible hacia el futuro 
para todos los demás pueblos y culturas. En plena crisis, Husserl 
abogaba, pues, por “una europeización de todos los seres humanos 
extraños”, porque entendía que Europa es la única “portadora de una 
idea absoluta”, más concreto de la idea de la humanidad racional, y 
no “un mero tipo antropológico empírico como ‘China’ o ‘India’” 
(Husserl, 2008, p. 59). Cuando Husserl pronunció sus conferencias 
sobre la crisis de la ciencia europea en Praga y Viena, Italia libraba de 
nuevo una anacrónica guerra colonial contra el Reino de Abisinia. 

La Segunda Guerra Mundial selló definitivamente la 
hegemonía mundial de Europa. Desde 1945, ha surgido un mundo 
bipolar entre Estados Unidos y la URSS con sus esferas de influencia. 
La Europa debilitada se quedó con el papel de aliado menor de 
Estados Unidos, la nueva superpotencia imperial junto a la URSS. Sin 
embargo, incluso después de la guerra, los pueblos de África y del 
sudeste asiático tuvieron que liberarse primero de las potencias 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

24          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

coloniales europeas (principalmente Inglaterra y Francia) en 
sangrientas guerras. 

A diferencia de la filosofía europea, Dussel ya no describe la 
emergencia de una transmodernidad multipolar únicamente desde la 
perspectiva europea, es decir, desde la pérdida de su poder mundial, 
sino desde la perspectiva de los pueblos que han sufrido y siguen 
sufriendo bajo la hegemonía europea. El enfoque central no es el 
declive de Europa, sino el proceso de liberación de la modernidad 
colonial europea que supone, por un lado, una crítica de la lógica de 
poder de la modernidad europea y, por otro, una reapropiación 
creativa de sus propias tradiciones culturales. Por tanto, el proyecto 
de la transmodernidad rechaza tanto la mera expansión unilineal de 
la modernidad europea como la preservación folclórica de las 
tradiciones culturales de los pueblos no europeos. En palabras del 
propio Dussel, la transmodernidad surge de un proceso de una 
creatividad societal y cultural: “La ‘realización’ [de la 
transmodernidad] sería ahora el pasaje trascendente, donde la 
Modernidad y su Alteridad negada (las víctimas), se co-realizarán por 
mutua fecundidad creadora. El proyecto trans-moderno es una co-
realización de lo im-posible para la sola Modernidad” (Dussel, 1994, 
p. 177). 

Según Dussel, el proyecto de la transmodernidad no puede 
realizarse a través de la modernidad europea, sino solo a través de 
los movimientos de liberación del Sur Global, pero la 
transmodernidad no es un proyecto antieuropeo. Al contrario, como 
Dussel exige expresamente, los logros emancipadores de la 
ilustración europea, más concretamente el principio de la crítica 
racional, deben preservarse en la transmodernidad. 

De manera que no se trata de un proyecto pre-moderno, como 
afirmación folklórica del pasado; ni un proyecto anti-moderno de 
grupos conservadores, de derecha, de grupos nazis o fascistas o 
populistas; ni un proyecto post-moderno como negación de la 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                25 

Modernidad como crítica de toda razón, para caer en un 
irracionalismo nihilista. Debe ser un proyecto “trans-moderno” (y 
sería entonces una “Trans-Modernidad”) por subsunción real del 
carácter emancipador racional de la Modernidad y de su Alteridad 
negada (“el Otro” que la Modernidad), por negación de su carácter 
mítico (que justifica la inocencia de la Modernidad sobre sus 
víctimas y por ello se torna contradictoriamente irracional) (Dussel, 
1994, p. 178). 

Mi pregunta es: ¿qué significa la subsunción real del carácter 
emancipador racional de la Modernidad, o: ¿cuáles son los logros 
emancipadores de la modernidad europea que deberían 
incorporarse a la transmodernidad? 

La idea de la emancipación racional consiste –como Dussel 
explica con gran claridad– sobre todo en el diálogo argumentativo, es 
decir, en el intercambio de argumentos. Sin embargo, a diferencia de 
Hegel –y posteriormente de muchas otras filosofías europeas hasta 
Habermas–, Dussel no ve en el pensamiento de Descartes el 
fundamento decisivo del principio racional de la modernidad, sino en 
Bartolomé de las Casas, que ya en el siglo XVI desarrolló una crítica 
de la violencia colonial y abogó por un diálogo argumentativo con los 
pueblos amerindios (Dussel, 1994, pp. 77-81; 2007, pp. 231-236).  

La subsunción del potencial emancipatorio de la modernidad 
europea implica también como subraya Dussel explícitamente el 
rechazo del fascismo y del populismo. De ahí Dussel afirma 
principalmente los ideales políticos de la Ilustración –derechos 
humanos, democracia– como logros emancipadores de la 
modernidad europea. 

Sin embargo, los ideales políticos de la Ilustración se 
entrelazan con las teorías coloniales y racistas, como es 
particularmente evidente en Locke (Dussel, 2007, pp. 268-282). Por 
ello, en su filosofía de la liberación, Dussel parte de una 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

26          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

reinterpretación crítica de los derechos humanos, la democracia y el 
Estado de derecho desde la perspectiva de los procesos de liberación 
en el Sur Global (Dussel, 2009, pp. 278-346, 396-437). En este punto, 
se abre un espacio para un importantísimo diálogo entre la filosofía 
europea y latinoamericana o las filosofías de todas las regiones de la 
sociedad mundial contemporánea. Chakrabarty también entiende su 
proyecto de provincializar Europa en este sentido, ya que también es 
consciente de que Europa se ha provincializado políticamente desde 
1914: “That Europe, one could say, has already been provincialized 
by history itself” (Chakrabarty, 2008, p. 3). En este caso se trata más 
bien de provincializar los discursos politicos de la modernidad 
europea a la luz de la experiencia india. Al igual que Dussel, 
Chakrabarty también evita el simple antimodernismo: “European 
thought has a contradictory relationship to such an instance of 
political modernity. It is both indispensable and inadequate in helping 
us to think through the various life practices that constitute the 
political and the historical in India” (Chakrabarty, 2008, p. 6) 

En la subsunción de Dussel de los potenciales emancipatorios 
de la modernidad europea –así como en la provincialización 
cualitativa de Chakrabaty de la modernidad política– la filosofía 
europea no puede permanecer al margen, sino que debe participar 
activamente en el discurso globalmente ampliado sobre la 
modernidad. En este sentido, tras una larga fase de recepción de 
filosofías latinoamericanas y las intervenciones en el diálogo entre 
Apel y Dussel (Schelkshorn, 1997), he iniciado una reinterpretación 
autocrítica de la modernidad europea (Schelkshorn, 2024). En un 
paralelismo fáctico con la distinción de Dussel entre el “contenido 
primario y positivo conceptual” de la Modernidad como 
“emancipación racional” y su “contenido secundario y negativo 
mítico” como “justificación de una praxis irracional de violencia” 
(Dussel, 1994, p. 174) veo amalgamas de logros racionales, síndromes 
de poder y momentos culturales particulares en los discursos 
filosóficos centrales de la modernidad europea. Sin embargo, la 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                27 

modernidad como emancipación racional e ideología colonial no 
puede asignarse fácilmente a filosofías específicas, como Las Casas y 
Poma de Ayala frente a Sepúlveda, Hobbes y Locke. Más bien, los 
avances racionales y las ideologías coloniales están vinculados de 
forma compleja en numerosas filosofías de la modernidad europea. 

La cuestión no es tanto si una determinada filosofía es una 
ideología colonial, sino más bien cómo los teoremas coloniales se 
amalgaman con elementos racionales y también culturales 
particulares y si –y en tal caso cómo– pueden desprenderse para 
rescatar los potenciales racionales. La perspectiva de una autocrítica 
de la modernidad europea esbozada aquí me parece importante no 
solo para una nueva filosofía europea sino también para el discurso 
global sobre la modernidad. 

3. Francisco de Vitoria: ¿fundador del derecho de gentes o de la 
colonialidad? 

Mi pregunta crítica a Dussel y a otros representantes del 
pensamiento decolonial en América Latina es si los potenciales 
emancipatorios de la Ilustración europea en el sentido hegeliano 
siguen estando conservados o asumidos en la subsunción 
(Aufhebung). Me gustaría explicar este problema utilizando el 
ejemplo del derecho internacional, que, según Kant, es uno de los 
ideales políticos centrales de la ilustración europea junto con los 
derechos humanos y el Estado constitucional democrático. Como 
subrayó Kant en su ensayo "La paz perpetua" (1795), la revolución 
democrática debe encontrar primero su conclusión en un orden de 
paz mundial basado en el derecho internacional. 

Sin embargo, el derecho internacional ya había sido 
establecido antes de Kant, en el siglo XVI, por Francisco de Vitoria en 
el contexto de la expansión colonial transatlántica de Europa. Tras su 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

28          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

redescubrimiento a finales del siglo XIX, Vitoria fue repetidamente 
celebrado en la filosofía europea como el fundador del derecho 
internacional. Por el contrario, Dussel interpreta el pensamiento de 
Vitoria como una “filosofía universitaria moderna” que “justifica el 
orden colonial” (Dussel, 2007, p. 206). Para Mignolo, Vitoria es un 
fundador de la colonialidad (Mignolo, 2011, p. 86 y ss.). Dussel y 
Mignolo se basan en la crítica de Carl Schmitt a la doctrina moderna 
del derecho internacional, que no era más que un ius europaeum, es 
decir, un derecho entre Estados europeos, pero no un derecho 
internacional. Según Dussel (2007) el pensamiento de Vitoria se 
manifiesta solo:  

(…) el desarollo de ius gentium de la Cristiandad medieval (…) como 
fundamentación del ius gentium europaeum –tal y como lo explica 
C. Schmitt– (…) no simplemente‚ internacional, simétrico, sino 
estrictamente como‚ derecho metropolitano, imperial, colonialista, 
eurocéntrico (…) Dichos derechos [ius gentium] se enuncian en 
nombre del‚ derecho de todos los pueblos, pero sólo los europeos 
pueden ser sus sujetos (p. 209).  

En este sentido, ya antes Antony Anghie también había 
criticado que Vitoria solo reconociera a los europeos como sujetos de 
derecho internacional, ya que a los sarracenos igualmente se les 
negaba el derecho a una guerra justa junto a los pueblos indios 
americanos (Anghie, 2004, p. 26). 

Las interpretaciones extremadamente contradictorias exigen 
una cuidadosa exégesis del pensamiento de Vitoria a la luz del 
cosmopolitismo antiguo y medieval. Solo puedo resumir aquí los 
puntos más importantes2. En principio, me gustaría plantear la 
cuestión sobre los posibles logros racionales de la doctrina vitoriana 

 
2 Véase mí extensa interpretación que incluye también el pensamiento de Ginés de 
Sepúlveda en: Schelkshorn, 2024, pp. 139-213. 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                29 

del ius gentium. Esta pregunta solo puede responderse con el 
trasfondo del cosmopolitismo antiguo. En la antigüedad podemos 
observar una transición ambigua hacia el universalismo ético. La 
filosofía griega clásica, a saber, Platón y sobre todo la doctrina de 
Aristóteles sobre la esclavitud natural de los bárbaros, seguía 
vinculada a un particularismo ético que fue superado por los estoicos 
y los cristianos primitivos. Sin embargo, el universalismo ético del 
estoicismo y del cristianismo seguía siendo ante todo una práctica 
ético-espiritual que dejaba en gran medida intactas las instituciones, 
incluso la institución de la esclavitud. Además, el estoicismo y el 
cristianismo –después de Constantino– también aceptaron la idea de 
un imperio mundial que Roma había adoptado de los persas, aunque 
el imperialismo marcaba una dolorosa contradicción con su propio 
universalismo ético. Las ambivalencias del cosmopolitismo antiguo y 
medieval se repiten en los debates sobre la conquista de América. 
Joannes Maior reintroduce la doctrina aristotélica de la esclavitud 
natural de los bárbaros. Mercurio Gattinara, el canciller Carlos V 
defiende la conquista de las Américas con la idea del imperio mundial 
justificada filosóficamente por Dante Alighieri en su obra De 
monarchia. En este contexto, podemos describir con mayor precisión 
los logros racionales del cosmopolitismo de Vitoria. 

En este sentido, Vitoria confirma de nuevo el universalismo 
ético del pensamiento estoico-cristiano. Así, en la Relectio de Indis la 
conclusión de la Sectio prima afirma inequívocamente: “(…) nullus est 
servus natura [que no hace nadie siervo por naturaleza]” ([1538-
1539] 1967, I.1.16; p. 31). Además, como los pueblos amerindios son 
capaces de reinar por sí mismos, deben ser reconocidos como los 
legítimos amos sobre sus tierras, como subraya el autor citado. Por 
otra parte, Vitoria rechaza radicalmente la milenaria idea del dominio 
del mundo, resucitada con la ascensión de Carlos V: “Imperator non 
es dominus totius mundi [el Emperador no es dueño de todo el 
mundo]” ([1538-1539] 1967, I 2.1; p. 33). Asimismo rechaza las 
pretensiones papales de dominio mundial: “Papa non est dominus 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

30          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

civilis aut temporalis totius orbis [El papa no es señor civil o temporal 
de todo el orbe]” ([1538-1539] 1967, I 2.5, p. 46). Aunque limita la 
autoridad del papa a los dominios religiosos (spiritualia), Vitoria sigue 
apoyando la doctrina del poder indirecto del papa (potestas 
indirecta), de modo que, con respecto a la consecución de objetivos 
espirituales, el papa puede utilizar el poder mundano de los 
monarcas y príncipes cristianos. 

Sobre esta base, Vitoria desarrolla una teoría del derecho 
internacional. Se trata de una novedad absoluta para la filosofía 
europea. Pues en la Antigüedad existía, por un lado, una filosofía de 
la polis y, por otro, una aceptación tácita del imperio mundial, por 
ejemplo en los estoicos. Sin embargo, no existe una filosofía del 
derecho internacional. 

Vitoria basa la idea del derecho internacional, siguiendo 
inicialmente a Cicerón, en el derecho natural, cuyas normas no solo 
son válidas para los Estados, sino en general para todas las 
comunidades humanas, y con “el consentimiento de la mayor parte 
del orbe [consensus maioris partis totius orbis] es suficiente para 
hacerla vinculante, especialmente cuando es para el bien común de 
todos los hombres” ([1538-1539] 1967, I 1.3.3, p. 82). En resumen, el 
ius gentium está estrechamente vinculado al ius naturale, pero con 
el consenso hay una fuente importante para justificar normas más 
concretas tanto para el presente como el futuro. 

Vitoria transforma la doctrina aristotélica de la sociabilidad 
de la naturaleza humana, que estaba enfocada a la comunidad 
limitada de la polis, en la visión utópica de una sociedad mundial 
comunicativa que abarque a todos los pueblos e incluso a todos los 
hombres. Así, el objetivo último del ius gentium de Vitoria no es una 
paz exterior entre Estados o reinos, sino una “sociedad y 
comunicación natural [naturalis societatis et communicationis]” 
([1538-1539] 1967, I 3.1; p. 77) de todos los hombres de la tierra. Las 
leyes concretas de las naciones propuestas por Vitoria, a saber, el 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                31 

derecho a viajar, a comerciar, a convertirse en ciudadano en un país 
extranjero y similares, se fundamentan en la visión de una sociedad 
global, en la medida en que estos derechos permiten y fomentan la 
comunicación entre los hombres de todo el mundo. 

Sin embargo, a pesar del espectacular progreso en el 
desarrollo de un universalismo ético, la teoría del derecho 
internacional de Vitoria también contiene elementos de una 
ideología colonial que el pensamiento decolonial ha criticado, y no 
sin razón. La cuestión decisiva es si los elementos coloniales están 
intrínsecamente ligados al ius gentium de modo que la teoría del 
derecho internacional deba ser refutada como ideología colonial. 

Ante todo, sin embargo, debemos rechazar una acusación 
central contra Vitoria, quien reconoce explícitamente a los pueblos 
no cristianos como sujetos del ius gentium3. Puesto que los pueblos 
amerindios deben ser reconocidos como legítimos dueños de sus 
países, según Vitoria, las relaciones entre Estados e imperios deben 
regirse por el derecho internacional, y no ya por la idea de imperio 
mundial. Por ejemplo, según Vitoria los otomanos tienen derecho a 
capturar e incluso esclavizar a los cristianos si invaden en una injusta 
guerra de agresión regiones turcas: “(…) si christiani turcarum terras 
invaderent, turcae possent iure belli subdere christianos suae 
poetstati et facere quod christiani essent servi" ([1538-1539] 1967, 
p.133; Thumfart, 2012, p. 248). Vitoria también afirma expresamente la 
reciprocidad de las normas de derecho de gentes en relación con el derecho a la libre 
circulación: “(…) no sería lícito a los franceses prohibir que los 
españoles recorrieran Francia y aun establecerse en ella, ni a a la 

 
3 Véase también Alejandro Auat (2002), que corrige las “errores” de la interpretación 
de Vitoria por Anghie y Mignolo: “Vitoria discute (…) la igualdad de derechos de los 
amerindios, pues ni la razón del descubrimiento, ni la de infidelidad, ni la del pecado 
mortal, ni la de la inferioridad antropológica, impide que ellos sean ‘verdaderos 
dueños y señores’ de sus territorios” (p. 43). 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

32          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

inversa, si no redundase en daño de ellos a se les hiciera injustia; 
luego tampoco a los barbaros” ([1538-1539] 1967, I 3.1; p. 78). 

Es decir, el derecho de gentes de Vitoria no es solo un ius 
europaeum. No obstante, su pensamiento contiene algunas 
justificaciones para la expansión colonial. Hay dos razones principales 
para ello. En primer lugar, según Vitoria las normas a aplicar en 
derecho internacional requieren el consenso de toda la humanidad. 
Sin embargo, Vitoria justificó las normas concretas del derecho 
internacional basándose en su teoría del derecho natural, es decir, 
sin diálogo con otros pueblos. En segundo lugar, según Vitoria, las 
violaciones de estas normas del derecho internacional pueden ser 
castigadas en una guerra justa. La combinación de estos dos 
elementos –determinación unilateral de las normas del derecho 
internacional y sanción de las violaciones mediante una guerra justa– 
transforma el derecho internacional de Vitoria en una justificación de 
la expansión imperial, aunque una guerra de conquista y una guerra 
para evangelizar a los bárbaros están estrictamente prohibidas. 

Sin embargo, y esto es de crucial importancia, las distorsiones 
coloniales e imperiales del derecho internacional de Vitoria pueden 
corregirse, al menos parcialmente, con la ayuda de la propia idea de 
Vitoria de un consenso entre la humanidad como foro donde se 
determinan las leyes de gentes. En otras palabras: debemos pensar 
con Vitoria contra Vitoria. Más concretamente, debemos fortalecer 
el principio de consenso frente a las determinaciones arbitrarias de 
Vitoria sobre las leyes internacionales; de esta manera podemos 
preservar el derecho internacional sin ignorar las amalgamas con 
elementos coloniales4. Asimismo, Vitoria pervierte su teoría epocal 

 
4 Una plantilla para esta corrección ya existe en la escolástica española tardía, donde 
se criticaron aspectos específicos del ius gentium de Vitoria. Por ejemplo, Las Casas 
y De Soto dejan claro que los derechos a viajar y utilizar los recursos naturales no 
pueden reclamarse sin obtener el acuerdo previo de los pueblos amerindios, véase: 
Cavallar, 2002, p. 111 y ss. 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                33 

del derecho internacional por la afirmación incuestionable de la 
superioridad de la religión cristiana sobre todas las demás religiones. 
Por ello, solo los cristianos tienen derecho a evangelizar a otros 
pueblos. Viceversa, los amerindios o los sarracenos no tienen 
derecho a evangelizar en Europa. Además, Vitoria sitúa 
rigurosamente las tradiciones culturales de otros pueblos en el marco 
constrictivo de un orden mundial específicamente cristiano, que fue 
criticado por Mignolo y Quijano como "colonialidad". Y aún más, si 
los misioneros cristianos fueron asesinados, se permite a los imperios 
cristianos defender esta derecho internacional mediante una guerra 
justa. Esto significa que la teoría del derecho internacional de Vitoria 
solo puede salvarse mediante la deconstrucción de la pretensión de 
superioridad del cristianismo. 

4. Una mirada a la política mundial hoy: la decisión entre el 
derecho internacional o una política de zonas de influencia 
imperial 

En conclusión, me gustaría echar un vistazo a la política 
mundial actual a la luz de la transmodernidad de Dussel. Mi pregunta 
particular es, ¿por qué la subsunción de la teoría del derecho 
internacional en la idea de transmodernidad, que el propio Dussel 
descuida, reviste hoy una importancia particular? 

Observamos hoy que el derecho internacional está siendo 
radicalmente cuestionado tanto por los movimientos y partidos de 
extrema derecha como por los de la izquierda poscolonial. Por un 
lado, la extrema derecha –inspirada por pensadores como Oswaldo 
Spengler, Carl Schmitt y otros filósofos del fascismo– sustituye el 
derecho internacional por la coexistencia espacial de grandes grupos 

 

 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

34          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

culturales o civilizaciones. En estas teorías los derechos humanos y el 
derecho internacional son meras ideas particulares del Occidente sin 
validez universal. Por otra lado, la izquierda poscolonial pone el 
derecho internacional bajo sospecha de ideología como una mera 
justificación del imperialismo occidental.  

Como hemos visto, Dussel, Mignolo, pero también Mbembe, 
hacen referencia a la crítica de Carl Schmitt al derecho internacional 
moderno. Esto no carece de peligro, porque el propio Schmitt 
rechaza el derecho internacional; por ello, Schmitt critica también el 
universalismo ético-global de Vitoria, en el que los títulos jurídicos de 
“descubrimiento” y “ocupación” parecen sumergirse en la “igualdad 
general de la humanidad” (cf. Schmitt, 1950, p. 75 y ss.). La 
objetividad ahistórica ignora por completo los conceptos de 
“descubrimiento” y “ocupación”. 

En lugar de una teoría corregida del derecho internacional, 
Dussel deposita todas sus esperanzas en los movimientos de 
liberación del Sur Global, de los que surgirá en el futuro un orden 
mundial policéntrico. No es posible determinar de antemano cómo 
será exactamente este orden mundial. Según Dussel, la tarea de la 
filosofía no es actuar como vanguardia intelectual en el diseño de una 
utopía social prefabricada, que los movimientos de liberación solo 
tienen que realizar, sino reflexionar críticamente sobre los criterios 
éticos de la práctica de liberación de los oprimidos. En resumen: la 
filosofía de la liberación es ante todo una ética de la liberación. En 
esta perspectiva, el propio Dussel interpretó Das Kapital de Marx 
como una ética (cf. Dussel, 1990, pp. 429-449). 

Sin embargo, la ética de la liberación no se limita a la 
justificación de principios éticos, sino que esboza al mismo tiempo 
una aguda crítica de la modernidad europea, que durante 500 años 
ha degradado a todos los demás pueblos y culturas a periferias y 
semiperiferias dependientes. 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                35 

Este diagnóstico ya no me parece corresponder a las 
realidades geopolíticas actuales. No cabe duda de que Estados 
Unidos y Occidente siguen siendo una potencia hegemónica con 
fuertes intereses imperiales. Sin embargo, en las últimas décadas han 
surgido nuevos centros regionales de poder en China, India, Irán, 
Arabia Saudí y Rusia. Esto significa que ya vivimos en un mundo 
multipolar, como afirman abiertamente algunos pensadores 
poscoloniales como Mbembe: “(…) que Europa dejó de ser el centro 
de gravedad del mundo. De hecho, éste es el acontecimiento o, 
cuanto menos, la experiencia fundamental de nuestra época” 
(Mbembe, 2016, p. 22). 

Sin embargo, el mero aumento cuantitativo de los centros de 
poder no conduce todavía a una sociedad global más humana. En las 
últimas décadas las políticas identitarias han cobrado fuerza tanto en 
Europa y Occidente como en numerosos países del llamado Sur 
Global. Me refiero a los movimientos de neo-derecha en Europa y 
Estados Unidos, al gobierno nacionalista hindú de la India, a la 
teocracia islámica de Irán, a la China comunista y a la Rusia de Putin. 
Todos estos movimientos y partidos de régimen rechazan más o 
menos categóricamente la idea de los derechos humanos y el 
derecho internacional como imperialismo cultural occidental. Los 
ideales políticos de la ilustración ya no son, como exige Dussel con la 
idea de la transmodernidad, “subsumidos” críticamente, es decir, 
reinterpretados críticamente y así preservados, sino negados 
abiertamente en nombre de su propia cultura, ya sea el 
confucianismo, el islam o el cristianismo ortodoxo. Todas las 
organizaciones de derechos humanos están prohibidas en Rusia. Al 
mismo tiempo, Rusia financia a casi todos los partidos de neo-
derecha de Europa. Rusia y China han formado una alianza con el 
régimen neoderechista de Hungría para bloquear las decisiones de la 
Unión Europea. 

Los movimientos y Estados poscoloniales de izquierda, 
especialmente en África y América Latina, no niegan explícitamente 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

36          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

los derechos humanos y la democracia en general. Sin embargo, 
como también exige Dussel, la “democracia liberal”, que es una 
superestructura sobre el capitalismo, debe ser superada por la 
política popular5. Ciertamente, los estados occidentales también 
aseguran su paz dentro de la sociedad a través de estructuras 
económicas neocoloniales, especialmente a través de una economía 
del extractivismo en el Sur Global. Por lo tanto, Dussel utiliza 
acertadamente la ética de la liberación para justificar las luchas de 
resistencia contra la lógica de la maximización del beneficio 
capitalista a través de la explotación de la naturaleza y de las 
personas. 

Sin embargo, en vista de las tendencias autoritarias de 
algunos de los regímenes poscoloniales (Venezuela, Nicaragua, etc.), 
hay que ser prudentes a la hora de criticar la democracia liberal 
occidental como una mera superestructura del capitalismo. Esto se 
debe a que la llamada “democracia liberal” también representa un 
intento de mediar un universalismo ético con el ethos particular de 
una nación o Estado, de crear un espacio para el debate público 
pluralista y de domesticar el poder estatal mediante el principio de la 
separación de poderes. En el sentido de subsumir los potenciales 
emancipadores de la modernidad europea, Dussel ha defendido por 
tanto con razón la idea ilustrada de las libertades políticas mediante 
el principio formal de la ética (Dussel, 1998, pp. 167-233). En vista de 
la pandemia de autoritarismo que se extiende por todas las regiones 
del mundo, incluida Europa, por supuesto, la defensa crítica de las 
libertades políticas se ha convertido en una tarea urgente que ya no 
debe contraponerse a los derechos sociales, como ocurría durante la 
Guerra Fría. 

 
5 Dussel distingue entre populismo y política popular; véase: Dussel 2012; 2022, pp. 
83-107, 133-151. Por razones de espacio la teoría de la democracia de Dussel no 
puede ser discutida aquí. 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                37 

La política de la identidad también niega el derecho 
internacional. Igualmente en esta cuestión Europa tiene que evitar 
cualquier tipo de arrogancia. El derecho internacional fue y sigue 
siendo controvertido en Europa. Así los partidos de extrema derecha 
en Europa están sustituyendo el derecho internacional por la idea de 
la coexistencia de grandes grupos culturales, cada uno con sus 
propios centros de poder. La proclamación por parte de la neo-
derecha de una política de zonas imperiales de influencia puede 
inspirarse en importantes corrientes de la filosofía europea. Hegel ya 
había sustituido la doctrina del derecho internacional de Kant por una 
filosofía imperial de la historia del espíritu absoluto. Hacia 1900 
numerosas filosofías se burlaban del derecho internacional como una 
utopía ilusoria o como una tapadera ideológica de las relaciones de 
poder imperiales existentes. La política de zonas de influencia 
imperial condujo en última instancia a la catástrofe de la Primera 
Guerra Mundial. Solo a partir de 1918 y de la victoria sobre el régimen 
nazi se reavivó en Europa la conciencia del derecho internacional. 

Y en el presente, ciertamente, los Estados occidentales, 
especialmente Estados Unidos, como demuestran las numerosas 
intervenciones en América Latina y, sobre todo, la guerra de Irak, 
violan reiteradamente el derecho internacional. Pero entretanto la 
política de zonas de influencia imperial ya no es monopolio de 
Occidente. Por el contrario, en los conflictos geopolíticos actuales, las 
potencias regionales del Sur Global también aplican abiertamente 
una política de zonas de influencia imperial sobre la base de una 
política de identidad antioccidental. En Rusia, la política imperial se 
basa en la ideología euroasiática, cuyas raíces se encuentran en el 
movimiento eslavófilo del siglo XIX. Para la Iglesia Ortodoxa Rusa, 
pilar ideológico del régimen de Putin, las fronteras de Rusia no se 
encuentran dentro de las fronteras del Estado ruso. Desde esta 
perspectiva, Rusia permitió la supresión violenta del movimiento 
democrático en Bielorrusia y lanzó una guerra de agresión contra 
Ucrania, que debe ser devuelta al territorio ruso como una provincia 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

38          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

renegada y “rusificada” de nuevo tras una occidentalización artificial. 
China ocupó y sinicizó el Tíbet a mediados del siglo XX; hoy los uigures 
están siendo sinicizados en campos de reeducación. China también 
ha apoyado –junto con Rusia– al régimen militar de Myanmar. Desde 
la revolución de 1978, Irán ha llevado a cabo una política ofensiva de 
zonas imperiales de influencia mediante movimientos militares en 
Irak, Líbano y Yemen luchando por la hegemonía en el Oriente Medio 
con Arabia Saudí. 

La nueva constelación geopolítica también refleja en parte la 
historia de la expansión imperial de principios de la era moderna. La 
conquista de los pueblos amerindios no fue más que una expansión 
espectacular entre otras. Entre el siglo XVI y XVIII el imperio otomano 
realmente consolidó su dominio sobre el Medio Oriente, Europa 
Sudoriental y el Magreb. En esta época China duplicó bajo la dinastía 
manchú el territorio de su imperio y los zares de Rusia ampliaron su 
reino hasta el mar pacifico. Esto significa que el periodo comprendido 
entre los siglos XVI y XVIII seguía siendo un mundo multipolar entre 
imperios rivales, porque el inicio del dominio global de Europa no 
está más marcado por el año de 1492 sino por la Revolución Industrial 
de principios del siglo XIX. 

Con este trasfondo histórico, los conflictos actuales pueden 
situarse en un contexto más amplio. Tras la traumática experiencia 
de verse amenazada por las potencias europeas y Japón en los siglos 
XIX y XX, China intenta defender las fronteras del imperio que creó 
en el siglo XVIII. Rusia, por su parte, intenta restablecer su antiguo 
poder imperial tras el colapso de la URSS. Las aspiraciones 
independentistas de los pueblos de Europa del Este –la República 
Checa, Hungría, Polonia, Rumania, Ucrania, los países bálticos y 
otros– representan, por tanto, un proceso de descolonización frente 
al imperialismo ruso. Como numerosos Estados de Europa del Este 
son ahora miembros de la OTAN y los Estados occidentales apoyan a 
Ucrania, importantes movimientos y regímenes del Sur Global –
paradójicamente de acuerdo con la extrema derecha en Europa– 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                39 

apoyan la lucha de Ucrania no como una lucha por la liberación, sino 
como una política imperialista de la OTAN.  

Esta interpretación puede ser plausible basándose en la 
experiencia histórica de América Latina, que ha sido víctima de la 
política imperialista estadounidense durante más de cien años. En 
este punto, sin embargo, debemos recordar una vez más los límites 
del locus enuntiationis. A pesar de la historia de victimización, la 
perspectiva latinoamericana también es limitada. Porque los Estados 
de Europa del Este tienen su propia historia de victimización, a saber, 
las décadas de represión del estalinismo en la URSS –esta es su 
experiencia histórica particular– y por ello se han adherido 
voluntariamente a la OTAN. De forma similar, los gobiernos de 
izquierdas de América Latina después de la Segunda Guerra Mundial 
buscaron el apoyo de la URSS contra la política imperial de los Estados 
Unidos, aunque la URSS utilizó la fuerza militar para reprimir su 
política imperial contra los levantamientos de Berlín (1934), 
Budapest (1956) y Praga (1968). 

Los regímenes poscoloniales de América Latina y África no 
niegan en principio la idea del derecho internacional. Sin embargo, 
como ha demostrado una mirada a Dussel, Mignolo y Mbembe, la 
idea del derecho internacional se sitúa genealógicamente desde el 
principio en el contexto del colonialismo europeo. Tampoco en el 
concepto de transmodernidad de Dussel puede encontrarse una 
filosofía positiva del derecho internacional depurada de elementos 
coloniales. La omisión tácita del derecho internacional, que seguía 
siendo la piedra angular de la filosofía política de Kant, no es solo una 
laguna teórica, sino también un caldo de cultivo para las 
autocontradicciones ideológicas en la praxis política. 

En general, el mundo multipolar del presente parece ser un 
lugar para la multiplicación de las autocontradicciones ideológicas. 
Las contradicciones de Occidente –proclamaciones de derechos 
humanos y derecho internacional, por un lado, alianzas con 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

40          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

dictaduras y violaciones del derecho internacional por intereses 
económicos, por otro– han sido objeto de crítica durante mucho 
tiempo por parte de los movimientos poscoloniales, pero también 
por parte de la sociedad civil de la propia Europa. En Europa, por 
ejemplo, hubo una fuerte solidaridad de la sociedad civil con los 
movimientos de liberación de Vietnam, Sudáfrica –incluso políticos 
europeos visitaron a Nelson Mandela en la cárcel – y América Latina, 
especialmente en los inicios de la revolución sandinista en Nicaragua.  

En el mundo multipolar, sin embargo, las 
autocontradicciones ideológicas ya no son monopolio europeo. Bajo 
el hechizo de la anacrónica dicotomía "Occidente capitalista vs. Sur 
Global", algunos regímenes poscoloniales de izquierda del llamado 
Sur Global, especialmente de América Latina, han establecido 
alianzas con Rusia e Irán, que justifican sus políticas de zonas de 
influencia imperial y de represión interna con una ideología nacional-
conservadora de base religiosa, en la que no solo se reprimen con 
toda contundencia las libertades políticas, es decir, cualquier 
oposición, sino también los movimientos por los derechos de las 
mujeres, los derechos de las minorías y los derechos de las minorías 
sexuales6.  

En consecuencia, llego a la siguiente conclusión: la 
transmodernidad de Dussel dibuja un mundo multipolar, pero en el 
que los ideales políticos de la ilustración europea se transforman 
críticamente. Sin embargo, en el mundo multipolar actual todos los 
estados y movimientos políticos se enfrentan a la disyuntiva de elegir 

 
6 Incluso en el conflicto entre Israel y Hamás, apenas hay actores que no estén 
enredados en contradicciones. Europa y Estados Unidos han reaccionado demasiado 
tarde ante las violaciones del derecho internacional humanitario por parte de Israel. 
Sudáfrica ha presentado una acusación contra Israel por la guerra de Gaza ante el 
Tribunal Internacional de Justicia –esto es un signo positivo para el reconocimiento 
del derecho internacional–, pero al mismo tiempo Sudáfrica ha realizado maniobras 
militares conjuntas con Rusia tras el inicio de la guerra de agresión contra Ucrania, 
lo que resta credibilidad a las críticas contra Israel.  



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                41 

entre un orden mundial basado en el derecho internacional, que sin 
duda debe seguir desarrollándose, y una política de zonas de 
influencia imperial. Las líneas de frente entre los modelos 
alternativos de un orden político mundial ya no discurren entre 
"Occidente" y el Sur Global, sino a través de todas las regiones del 
globo. La extrema derecha europea desprecia el derecho 
internacional tanto como algunos regímenes del Sur Global. Por esta 
razón, al igual que las ideologías de dominación de la modernidad 
europea, las ideologías imperialistas de otras potencias del mundo 
multipolar actual también deben convertirse en objeto de un 
discurso crítico poscolonial verdaderamente global.  

Más bien, la transmodernidad surge a través de movimientos 
de liberación o movimientos de la sociedad civil desde abajo 
comprometidos tanto con una economía justa y solidaria como con 
las libertades políticas. Ciertamente, los compromisos estratégicos 
son inevitables en política internacional. Desde esta perspectiva, los 
Estados BRICS intentan construir una alternativa al dominio de las 
naciones industrializadas occidentales en la esfera económica. Sin 
embargo, las cuestiones de las libertades políticas, que también 
están en el centro del principio formal de la ética de Dussel, no deben 
convertirse en algo despreciable o un lujo superfluo. Por lo tanto, la 
transmodernidad no puede ser realizada por los regímenes 
autoritarios como Rusia, China, Irán y sus aliados de la extrema 
derecha en Europa, sino más bien que estos gobiernos reflejan el 
amanecer de una nueva era totalitaria. El pensador indio Amartya 
Sen advirtió recientemente, no sin razón, de una “pandemia de 
autoritarismo” en el mundo global. 

En lugar de las alianzas entre los regímenes poscoloniales de 
izquierda con los mulás de Irán y Putin, la transmodernidad crece por 
diálogos y redes de solidaridad de los movimientos de la sociedad 
civil de Europa y América Latina, por ejemplo, con los movimientos 
democráticos de oposición en Irán, especialmente con los 
movimientos de mujeres y de la juventud, y en Rusia, con algunos de 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

42          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

cuyos representantes que tienen que vivir en el exilio, al igual que 
con otros movimientos sociales y democráticos en el mundo global. 
Y, por último, pero no por ello menos importante, el diálogo 
intercultural global de filosofías es un elemento esencial de la 
transición a la transmodernidad, que Dussel promovió con increíble 
energía durante muchas décadas como casi ningún otro pensador. 

Referencias bibliográficas 

Anghie, Antony (2004). Imperialism, Sovereignty and the Making of International Law. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Auat, Alejandro (2020). Geocultura, situacionalidad, y opción descolonial. La filosofía 
latinoamericana y la encrucijada del siglo XVI. En: P. Meschini y L. Paolicchi (Eds.), Discursos y 
políticas de la descolonialidad (pp. 39-49). Mar de la Plata: EUDEM. 

Castro-Gómez, Santiago (2005). La hybris del punto cero: Ciencia, raza e ilustración en la Nueva 
Granada (1750-1816). Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana. 

Cavallar, Georg (2002). The Right of Strangers: Theories of International Hospitality, the Global 
Community, and Political Justice since Vitoria. Aldershot: Ashgate. 

Chakrabarty, Dipesh (2008). Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical 
Difference. (New Edition). Princeton: Princeton University Press. 

Dussel, Enrique (1990). El último Marx (1863-1882) y la liberación latinoamericana. Un 
comentario a la tercera y a la cuarta redacción de “El capital”. México: Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (1994). 1492 El encubrimiento del Otro. Hacía el origen del “mito de la 
Modernidad”. La Paz: Plural Editores / Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, 
Universidad Mayor de San Andrés. 

Dussel, Enrique (1996). Filosofía de la liberación. Bogotá: Nueva América. (Cuarta edición 
corregida). 

Dussel, Enrique (2000). Europa, modernidad y eurocentrismo. En E. Lander (Ed.), La colonialidad 
del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 41-53). Buenos 
Aires: CLACSO.  

Dussel, Enrique (2006). Filosofía de la cultura y la liberación. México: Universidad Autónoma de 
la Ciudad de México. 

Dussel, Enrique (2007). Política de la Liberación: Historia mundial y crítica. Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2009). Política de la Liberación. Arquitectónica. Volumen II. Madrid: Trotta. 



HANS SCHELKSHORN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                43 

Dussel, Enrique (2012). Cinco tesis sobre el populismo Enrique Dussel”. En: Márquez Restrepo, 
M.L., et al. (eds.). El eterno Retorno del populismo en América Latina. Bogotá: Pontificia 
Universidad Javeriana, 159-180 

Dussel, Enrique (2015). Filosofías del Sur. Descolonización y Transmodernidad. México: Akal. 

Dussel, Enrique (2022). Política de la Liberación: Volumen III. Crítica creadora. Madrid: Trotta.  

Levya, Gustavo (2018). La filosofía en México en el siglo XX: un ensayo de reconstrucción 
histórico-sistemática. México: Secretaría de Cultura. 

Habermas, Jürgen (2019). Auch eine Geschichte der Philosophie. (2 vol.). Berlin: Suhrkamp. 

Husserl, Edmund (2008). La crisis de las ciencias y la fenomenología transcendental. (Traducción 
de J. V. Iribarne). Buenos Aires: Prometeo.  

Mbembe, Achille (2016). Crítica de la Razón Negra. Ensayo sobre el racismo contemporáneo. 
Buenos Aires: Ned Ediciones. 

Mignolo, Walter (2011). The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial 
Options. Durham, NC: Duke University Press. 

Ortega y Gasset, José (1983). Las Atlántidas [1924]. En J. Ortega y Gasset, Obras completas. (Vol. 
III, pp. 283-316). Madrid: Alianza. 

Scheler, Max (1960). Die Wissensformen und die Gesellschaft. En M. Scheler (Ed.), Gesammelte 
Werke VIII. Bern, Munich: Franke Verlag. (Segunda edición). 

Schelkshorn Hans (1992). Ethik der Befreiung. Einführung in die Philosophie Enrique Dussels. 
Freiburg / Basel / Wien: Herder. 

Schelkshorn Hans (1997). Diskurs und Befreiung. Studien zur philosophischen Ethik von Karl-Otto 
Apel und Enrique Dussel. Amsterdam / Atlanta: Rodopi. 

Schelkshorn, Hans (2018). La gigantomaquia sobre Europa: Enrique Dussel y las interpelaciones 
del monólogo europeo sobre la modernidad. En: J. G. Gandarilla Salgado y M. Moraña (Eds.), 
Del monólogo europeo al diálogo inter-filosófico. Ensayos sobre Enrique Dussel y la filosofía de 
la liberación. (pp. 261-282). México: Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y 
Humanidades, Universidad Nacional Autónoma de México. 

Schelkshorn, Hans (2022). Treinta años de diálogo norte-sur. Una retrospectiva narrativa. Utopía 
y Praxis Latinoamericana. Revistainternacional de filosofía iberoamericana y teoría social, 
27(99), 1-9. 

Schelkshorn, Hans (2024). Rethinking European Modernity. Reason, Power and Coloniality in 
Early Modern Thought. Bloomsbury: London. 

Schmitt, Carl (1995). Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum. Berlin: 
Duncker & Humblot. 

Thumfahrt, Johannes (2012). Die Begründung der globalpolitischen Philosophie: Francisco de 
Vitorias Vorlesung über die Entdeckung Amerikas im ideengeschichtlichen Kontext. Berlin: 
Kadmos. 



¿QUÉ MUNDO MULTIPOLAR TRAS EL FIN DE LA HEGEMONÍA EUROPEA?... 

44          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Valéry, Paul (2016). La Crise de l’esprit [1919]. En P. Valéry, Œuvres. (Tomo I, pp. 695-710). 
(Edición, presentación y notas de M. Jarrety). París: Librairie Générale Française (La 
Pochothèque). 

Vitoria, Francisco de ([1538-1539] 1967). Relectio de Indis o Libertad de los Indios. (Edición de 
L. Pereña). Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas. 

 

Hans Schelkshorn 

Director del Instituto de Filosofía Intercultural de la Religión, Universidad de Viena, 
Austria. Ha realizado estudios de Teología y Filosofía en Viena y Tubinga; donde se 
recibió de Doctor en Teología (1989), Doctor en Filosofía (1994) y ha alcanzado su 
habilitación (2007) en el Instituto de Filosofía de la Universidad de Viena. Presidente 
de la Sociedad Vienesa de Filosofía Intercultural y coeditor de Polylog. Zeitschrift für 
interkulturelles Philosophieren (Polylog. Revista para la filosofía intercultural). Entre 
sus principales intereses de investigación se encuentran: las teorías de la 
modernidad, la filosofía intercultural (enfocada en especial en la filosofía 
latinoamericana), la filosofía de la religión y la filosofía práctica.  

De 1989 a 1997 tuvo participación en el diálogo entre la ética de la liberación 
(Enrique Dussel) y la ética del discurso (Karl-Otto Apel) y en el diálogo Norte-Sur 
organizado por Raúl Fornet-Betancourt. 

Es autor de numerosos trabajos publicados, entre ellos se puede mencionar: Ética 
de la liberación. Introducción a la filosofía de Enrique Dussel / Ethik der Befreiung. 
Einführung in die Philosophie Enrique Dussels (Herder: Freiburg-Basel-Wien, 1992); 
Discurso y liberación. Estudios sobre la ética filosófica de Karl-Otto Apel y Enrique 
Dussel / Diskurs und Befreiung. Studien zur philosophischen Ethik von Karl-Otto Apel 
und Enrique Dussel (Rodopi: Amsterdam-Atlanta, 1997); Entgrenzungen.Ein 
europäischer Beitrag zum Diskurs der Moderne (Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 
2009) / Rethinking European Modernity: Reason, Power and Coloniality in Early 
Modern Thought (London: Bloomsbury Academic, 2024).  



ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo  

RECIBIDO 19/04/2024  |  ACEPTADO 04/06/2024  |  PP. 45-65 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                45 

Enrique Dussel y la cuestión 
de la dependencia. Apuntes 
en torno a un debate en el marco 
de la filosofía latinoamericana 
Enrique Dussel and the Question of Dependency. Notes on a 
Debate Within the Latin American Philosophy 

Adriana María Arpini1 
 https://orcid.org/0000-0002-5459-0363 

Resumen: 

Exploramos el impacto que tuvieron los planteos acerca de acerca del problema de 
la dependencia y la dominación en los desarrollos de la filosofía latinoamericana y la 
historia de las ideas. Revisamos las posiciones de Augusto Salazar Bondy, Leopoldo 
Zea, Horacio Cerutti Guldberg y Arturo Andrés Roig. Nos detenemos en las 
consideraciones de Enrique Dussel antes y durante su exilio mexicano. Nos interesa 
visualizar el modo en que esa problemática es incorporada y desempeña funciones 
de crítica y transformación social.  

Palabras clave: dependencia, dominación, filosofía latinoamericana, historia de las 
ideas 

Abstract: 

We explore the impact that the approaches to the problem of dependence and 
domination had on the developments of latin american philosophy and the history 
of ideas. We review the positions of Augusto Salazar Bondy, Leopoldo Zea, Horacio 

 
1 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), Argentina. 
Contacto: aarpini@mendoza-conicet.gob.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-5459-0363
mailto:aarpini@mendoza-conicet.gob.ar


ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

46          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Cerutti Guldberg and Arturo Andrés Roig. We stop at Enrique Dussel's considerations 
before and during his Mexican exile. We are interested in visualizing the way in which 
this problem is incorporated and performs functions of criticism and social 
transformation. 

Keywords: dependence, domination, latin american philosophy, history of ideas 

In memoriam 

Tras el fracaso de las teorías y políticas del desarrollo, formuladas por 
la Comisión Económica para América Latina (CEPAL) durante la 
posguerra, se inicia un período de luchas socio-políticas potenciado 
por el triunfo de la Revolución cubana, que se extendió hasta el golpe 
de Estado en Chile, que el 11 de setiembre de 1973 derrocó al 
presidente Salvador Allende. Durante ese período, que suele 
denominarse “década revolucionaria”, se intensifica la preocupación 
teórica por los problemas de la dependencia económica en América 
Latina. Desde la segunda mitad de la década de los 50, los estudios 
sobre la dependencia encontraron un ambiente propicio para su 
desarrollo en Universidades Chilenas, con la creación de centros e 
institutos de investigación social, donde tuvieron acogida científicos 
sociales, politólogos, filósofos, educadores exiliados de Brasil y 
Argentina. En los debates y polémicas acerca de la dependencia, que 
se dieron desde mediados de los 60 y en los primeros años 70, 
participaron intelectuales procedentes de diversos puntos de 
América Latina, produciendo un desplazamiento de la centralidad 
que hasta el momento habían tenido las teorías del desarrollo2. 

Nos interesa explorar el impacto que tuvieron los debates en 
torno al problema de la dependencia en los replanteos filosóficos que 

 
2 J. C. Cárdenas Castro (2016) denomina “giro dependentista” a este momento en el 
desarrollo de las ciencias sociales y la economía, con la presencia entre 1970 y 1973 
de algunas interesantes polémicas, que repercutieron en el desarrollo de la teoría 
política, social y económica del Continente.  



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                47 

se dieron en la misma época. Nos interesa, en particular, revisar la 
producción de algunos de nuestros filósofos, directamente 
vinculados a la emergencia de la filosofía latinoamericana de la 
liberación, con el propósito de comprender cómo fue la 
incorporación del problema de la dependencia en nuestra filosofía y 
en nuestra historia de las ideas, y su significación en desarrollos 
posteriores. Nos referiremos en particular a textos de Augusto 
Salazar Bondy, Leopoldo Zea, Horacio Cerutti Guldberg, Arturo Roig y 
nos detendremos en consideraciones de Enrique Dussel anteriores y 
posteriores a su exilio mexicano y a su detenida lectura de los escritos 
de Karl Marx. Atendemos a las diferencias en el modo de incorporar 
la problemática de la dependencia en ambos momentos de sus 
reflexiones.  

1. La cuestión de la dependencia en el contexto de emergencia 
de la filosofía de la liberación 

Es bien conocido el ensayo que Augusto Salazar Bondy dedica 
al problema de la existencia de una filosofía auténtica y original de 
nuestra América, cuyas conclusiones negativas despertaron no pocas 
reacciones y polémicas entre quienes se dedicaban a la Historia de 
las ideas latinoamericanas. El asunto venía siendo trabajado por el 
filósofo peruano desde mediados de los ’60 y alcanza una primera 
formulación en el ensayo La cultura de la dominación (1966)3. Allí 
retoma ideas del ingeniero y economista peruano Jorge Bravo 

 
3 Sometido a discusión en diversas reuniones, la versión definitiva del ensayo es 
publicada en el volumen colectivo Perú Problema (Lima, 1968). Otros escritos del 
autor sobre el mismo tema son: “Filosofía y Alienación ideológica” (1969/1971), la 
serie de artículos periodísticos “Cultura y dominación” (1972), “Dominación, valores 
y formación humana” (1972/1974), “Filosofía de la dominación y filosofía de la 
liberación” (1973), “El pensamiento latinoamericano en el contexto del Tercer 
Mundo” (1973/1995), Bartolomé o de la dominación (1974). 



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

48          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Bresani y del economista francés Franҫois Perroux acerca del 
desarrollo, el subdesarrollo y la dominación y las aplica a la 
interpretación de la cultura y la filosofía peruana y latinoamericana4. 
En 1973, Salazar participa en las Cuartas Jornadas Académicas de la 
Facultad de Filosofía y Teología de la Universidad del Salvador (San 
Miguel, Argentina) y en el subsiguiente Simposio de filosofía 
latinoamericana. Allí expone sobre “Filosofía de la dominación y 
filosofía de la liberación”. Entiende por dominación: 

(…) una relación entre dos instancias, que pueden ser personas, o 
clases, o países, relación tal que A domina a B, tiene el poder de 
decisión sobre lo que es fundamental respecto a B. B, que es 
dominado, sufre como resultado una depresión, una falta de 
posibilidades de desarrollo, una limitación, es decir, todo lo que se 
puede considerar como defectivo porque el dominador lo subyuga 
en cuanto tiene la capacidad de decidir siempre por él. Están en una 
relación tal que son dependientes el uno del otro en el sentido de 
que están trabajando juntos, viviendo juntos, compartiendo 
determinadas tareas vitales juntos, pero en la cual uno domina al 
otro (Salazar Bondy, 1995, p. 153). 

Entiende, además, que la dominación de un país sobre otro 
se da en íntima relación con la dominación de unos grupos sobre 
otros al interior del mismo país, ya sea entre clases, castas, regiones, 
etc. Y que la dominación es determinante fundamental del 
subdesarrollo del país dominado, es decir, del estado de depresión y 
desequilibrio crónico en que se encuentran los países de nuestra 
América. Por lo que hace a la cultura, esta queda debilitada y se 
deterioran sus capacidades de creación; aun cuando puedan existir 

 
4 Nos hemos explayado sobre la relación de Salazar Bondy con los economistas J. 
Bravo Bresani y F. Perroux en el capítulo sobre “La cultura de la dominación en la 
tensión dominación/liberación” de nuestro libro Filosofía, crítica y compromiso en 
Augusto Salazar Bondy (Lima, 2016). 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                49 

productos de indiscutible creatividad, en su conjunto se trata de una 
“cultura de la dominación”. En estas condiciones, la filosofía queda 
igualmente afectada: “(…) la filosofía de nuestra América –dice 
Salazar Bondy–, de cada uno de nuestros países o del conjunto de los 
países latinoamericanos, es una filosofía de la dominación, y por lo 
tanto defectiva” (p. 155) Sin embargo, a pesar de lo desfavorable del 
diagnóstico, Salazar Bondy apuesta a los sectores de la sociedad y la 
cultura que emergen, que tienen la posibilidad de salir de la situación 
generalizada, porque esta no es cerradamente determinante. Antes 
bien, se puede proponer una acción de la filosofía, en la docencia y 
fuera de ella que siga un camino diferente al de la dominación; que, 
en conexión con procesos que se dan al interior de la sociedad, se 
oriente en el sentido de la liberación. Para ello es necesario: acentuar 
del sentido crítico de la filosofía, apelando a los instrumentos de la 
epistemología, el análisis lingüístico y la crítica histórico-social; 
cambiar el modo de plantear los problemas filosóficos, partiendo de 
la propia situacionalidad; reconstruir la filosofía a partir de la crítica y 
el replanteo de los problemas, de manera de producir un 
pensamiento filosófico liberador. El mismo Salazar Bondy aporta a la 
reconstrucción de la filosofía peruana con su obra Historia de las 
ideas en el Perú contemporáneo, cuya primera edición en dos 
volúmenes data de 19655. 

Otra de las voces importantes en el debate acerca de la 
relación entre dependencia y filosofía, más precisamente entre 
dependencia e historia de las ideas, es Leopoldo Zea. En 1969, 
responde al desafiante texto de Salazar Bondy con un ensayo titulado 
La filosofía americana como filosofía sin más. Ya hemos comentado 
lo que el intercambio entre ambos autores significó para nuestra 

 
5 La obra ha sido reeditada en varias oportunidades. La última, con estudio preliminar 
de Pablo Quintanilla data de 2013 e incluye como quinta parte el texto ¿Existe una 
filosofía de nuestra América?  



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

50          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

historia de las ideas6. En 1974 publica un conjunto de trabajos sobre 
el tema en un volumen titulado Dependencia y liberación en la cultura 
latinoamericana. Allí ubica su propio quehacer como historiador de 
las ideas mexicanas y latinoamericanas que, en virtud de su 
formación filosófica, busca interpretar el sentido de esa historia. Al 
mismo tiempo, toma distancia del modo de proceder de 
investigadores de la historia intelectual pertenecientes a la academia 
norteamericana –v.gr. Charles A. Hale y William D. Raat– que, desde 
cierta exigencia de asepsia científica, pretenden evitar 
interpretaciones en las que se “mezcle” la historia con la filosofía o la 
sociología. Asimismo, se separa de las exigencias de Luis Villoro de 
que la filosofía como “auxiliar de las ciencias” se atenga a 
procedimientos analíticos del proceder científico, abierto a lo 
universal y evite concepciones generales e ideológicas proclives a 
caer en el nacionalismo cultural. El problema –responde Zea– es 
saber a qué tipo de apertura y universalismo se aspira:  

¿Al universalismo y apertura propios del neocolonialismo, o al 
universalismo y apertura a que aspiran los pueblos como los 
nuestros? Dos formas distintas de relación universal y apertura. ¿La 
universalización por vía de la subordinación, la dependencia a un 
imperio o a otro, a determinados intereses supranacionales que 
esos imperios simbolizan o bien por el contrario, la universalización 
y apertura por la vía de la solidaridad de pares entre pares? (Zea, 
1974, pp. 13-14). 

Frente a la crítica de producir historias subjetivas y no 
respetar el precepto de mantener la objetividad en el relato histórico, 
Zea reacciona preguntando, a su vez, si sus críticos escapan al 
subjetivismo o si la exigencia de objetividad no es más bien expresión 
de su propia situación, convirtiendo a esa exigencia en una ideología. 

 
6 Véase nuestro trabajo: “La polémica entre Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea. 
Una revisión crítica del Historicismo en América Latina”, en Arpini (2003; 2020). 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                51 

Al contrario, para el filósofo mexicano el proyecto latinoamericano 
parte de la:  

Conciencia de la existencia de un aparato de dominio, cuyos lazos 
serán más difíciles de romper porque están insertos en la mente, 
en los hábitos y las costumbres de los hombres que formaban los 
pueblos colonizados. Conciencia de la existencia de lo que en 
nuestros días llamamos cultura de dominación (Zea, 1974, p. 19).  

Y agrega a continuación: “Pero tomar conciencia de nuestro 
pasado, de nuestra historia a nivel nacional, continental y universal 
es hacer filosofía de la historia. Una filosofía de la historia a partir de 
nuestra propia y original situación de pueblos dependientes, 
colonizados.” (Zea, 1974, p. 26). 

De ahí el carácter programático que Zea asigna a nuestra 
historia de las ideas, el cual se hace expreso como programa de 
desenajenación y de descolonización que va implícito en la toma de 
conciencia y que nos coloca como hombres concretos en los marcos 
de una historia más amplia. En la que buscamos cambiar la relación 
de dependencia por una de solidaridad entre iguales. Es claro que la 
cuestión de la dependencia y de su posible superación queda 
circunscripta, para Zea, en términos de una toma de conciencia, sin 
llegar a profundizar en los aspectos estructurales del problema.  

Por su parte, Horacio Cerutti Guldberg, en el capítulo 
dedicado a la teoría de la dependencia, de su libro Filosofía de la 
liberación latinoamericana (1983), se pregunta si esta nueva etapa 
de las ciencias sociales en América Latina, constituye o no una 
doctrina. Siguiendo a Fernando H. Cardoso señala tres vertientes que 
aportan al surgimiento de la noción de dependencia: los análisis a los 
obstáculos del desarrollo, la actualización de los estudios del 
capitalismo internacional en su fase monopólica desde una 
perspectiva marxista y el análisis clasista de la historia 
latinoamericana. Todo ello en vistas de profundizar la crítica al 



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

52          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

desarrollismo y a la filosofía de la modernización. Según estas 
coordenadas teóricas, sería un error considerar a la teoría de la 
dependencia como un bloque homogéneo; al contrario, existieron 
agudas polémicas en su interior. De modo que puede ser 
caracterizada como una corriente de pensamiento con una 
problemática común, pero con planteos y enfoques diferentes. 
Theotonio dos Santos diferencia al menos dos líneas de desarrollo: 
por una parte, frente a un diagnóstico de agotamiento del 
capitalismo dependiente, el grupo de Gunder Frank, Dos Santos, 
Caputo, Pizarro, formula una propuesta política coyuntural 
revolucionaria como vía de despegue económico hacia un 
desenvolvimiento autónomo de los países latinoamericanos. Por otra 
parte, Cardoso y Faletto centran la reflexión en el análisis de clase de 
las sociedades latinoamericanas y muestran marcada preocupación 
por la función del Estado en situación de dependencia, señalan la 
existencia de situaciones de dependencia con desarrollo capitalista 
circunscripto. Ahora bien, ninguna de estas líneas –consigna Cerutti– 
considera el concepto de “modos de producción”, cuyas 
implicaciones fueron destacadas por Ruy Mauro Marini, junto a 
aspectos de la teoría del intercambio desigual, considerada también 
por Franz Hinkelammert.  

Según el análisis de Gunder Frank: 

(…) el sistema capitalista comercial e industrial en expansión (…) 
incorporó a América Latina, o igualmente a Asia y África, dentro de 
su propia estructura. En este proceso, por cierto, surgió una especie 
de sociedad dual en América Latina, pero no en el sentido (…) de 
dos partes separadas, un sector campesino, “feudal”, aislado de la 
sociedad capitalista nacional e internacional. Al contrario, es una 
sociedad dialécticamente dual con partes diferentes, pero no 
separadas: una explotada por la otra. (…) el poder y la 
determinación de la suerte del país han descansado en la oligarquía 
burguesa comercial y financiera interna y externa, cuya fortuna, a 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                53 

la vez está determinada por su participación en el sistema 
imperialista. El imperialismo (…) es la estructura de todo el sistema 
económico, político, social –y también cultural– dentro del cual 
América Latina y todas sus partes (…) se encuentran asociadas en 
tanto que víctimas de la explotación. (…) La periferia puede 
desarrollarse sólo si rompe las relaciones que la han hecho y 
mantenido subdesarrollada (Gunder Frank, 1974, pp. 15-17; citado 
en Cerutti Guldberg, 2006, pp. 124-125). 

Cabe destacar el esfuerzo de Gunder Frank por enfocar el 
caso de América Latina desde la totalidad del sistema, aunque es 
necesario atender también al modo de producción al interior de la 
región. Cardoso, por su parte, advierte que no cabe hablar de 
dependencia como una noción totalizante, propone la noción de 
“situaciones concretas de dependencia”. Su análisis constituye un 
complemento a la clásica teoría del imperialismo. La crítica 
dependentista se endereza contra las interpretaciones del 
desarrollismo, el evolucionismo y el funcionalismo; hace un uso 
causal-significante del concepto de dependencia, para recuperar, en 
el análisis de la historia, la significación política de los procesos 
económicos. Así, llega a afirmar que la dependencia es “la expresión 
política en la periferia del modo de producción capitalista” (Cardoso, 
1970, pp. 402-214). 

De su análisis sobre el dependentismo, Cerutti Guldberg 
concluye que “desde un punto de vista epistemológico es falso 
afirmar que se trata de una teoría”, hay situaciones de dependencia 
que requieren explicación, en el marco del sistema imperialista, en la 
etapa monopólica del capital. Propone como hipótesis de lectura 
para el análisis de la incorporación del dependentismo en la filosofía, 
en particular en algunos autores que participaron del movimiento de 
la filosofía de la liberación, que en su imagen de divulgación fue 
asumida como una doctrina, a pesar de denominarse como teoría, e 
incorporada en bloque, acríticamente, como supuesto del que 



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

54          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

derivan otras proposiciones. Esta crítica de Cerutti a cierto modo de 
incorporación del dependentismo en la filosofía de la liberación vale, 
en particular para aquellos que identifica, según su propia 
clasificación, en el grupo de los populistas7.  

En el caso de Arturo Roig, la cuestión de la dependencia, sin 
perder de vista los problemas estructurales, es enfocada siempre 
desde la perspectiva de la historia de las ideas, en la convicción de 
que la significación de esta para nuestra América radica en el hecho 
de que:  

(…) surgió y se desarrolló como una de las tantas formas culturales 
de autoafirmación (…). La Historia de las ideas ha adquirido para 
nosotros los latinoamericanos un sentido que ha superado hace 
tiempo el mero interés erudito que pueda haberla movido en 
alguna ocasión, para convertirse en una imprescindible 
herramienta de autoconocimiento (Roig, 1983, p. 153). 

Tales afirmaciones conllevan el reconocimiento de un 
desplazamiento desde la idea hacia el sujeto que la porta –a priori 
antropológico8–, quién, en más de una ocasión, como consecuencia 
de su situación de colonizado y dependiente de culturas ajenas, 
acabó negándose a sí mismo. Esta situación se ha revertido, entre 
otras razones –dice Roig–, por la acción de nuestros historiadores de 

 
7 Entre las diversas líneas de desarrollo de la Filosofía de la liberación Cerutti 
diferencia, por una parte, al sector populista, cuyas expresiones son “el dogmatismo 
de la ambigüedad concreta” y el “populismo de la ambigüedad abstracta”; por otro 
lado, el sector crítico del populismo, con dos vertientes, el subsector historicista y el 
problematizador. El populismo es considerado como un “obstáculo” en la marcha de 
la filosofía, que, junto a las ciencias sociales latinoamericanas y a la práctica política, 
busca el efectivo cumplimiento de transformaciones estructurales.  
8 Roig utiliza la categoría de a priori antropológico para referirse a sujetos sociales 
que en determinadas situaciones se afirman a sí mismos como valiosos y consideran 
valioso conocerse a sí mismos, en vistas de una posibilidad de transformación de la 
propia situación. (cf. Roig, 1981). 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                55 

las ideas que supieron señalar la fecunda relación epistemológica que 
hay entre el hecho de historiar ideas y la pregunta por el hombre que 
está detrás de ellas. (cf. Roig, 1984) Siendo así que, incluso el 
diagnóstico pesimista de Salazar Bondy contribuyó a movilizar el 
interés por el conocimiento de nuestro pasado cultural. Tanto la 
teoría de la dependencia, que está en el trasfondo de las 
interpretaciones de Salazar Bondy, como las primeras formulaciones 
de la filosofía de la liberación, impulsaron los replanteos acerca de la 
comprensión de la realidad social, nacional y continental como 
heterogénea y conflictiva. Y, aun cuando aquellas tendencias 
significaron un momento bisagra en el desarrollo de la historia de las 
ideas, esta ha prevalecido en la base de cualquier filosofía 
latinoamericana. 

Si se acepta que la historia de las ideas es un tipo de 
historiografía fuertemente marcada por situaciones históricas y 
sociales que no pueden obviarse, habría que señalar como sus 
características específicas, además de la predominante atención al 
pensamiento filosófico y del permanente interés por el problema de 
la identidad cultural, la tendencia hacia una lectura explicativa y 
crítica del desarrollo de las ideas en relación con un tema que 
acompaña al problema de la identidad, cual es la cuestión de la 
dependencia. Sea cual sea la forma de incorporar la cuestión de la 
dependencia, no es posible eludirla porque, como bien señala Roig, 
la Historia de las ideas es un filosofar que se ha ejercido de modo no 
ajeno a la praxis:  

La filosofía latinoamericana se presenta como una herramienta de 
lucha en la que lo teorético no se queda en el mero plano de un 
‘juego de lenguaje’, sino que es organizado en función de un 
programa de afirmación de determinados grupos humanos. (…) 
Dentro de nuestra tradición no son las ideas en sí mismas las que 
interesan, sino su naturaleza y su función social, hecho únicamente 
captable de modo adecuado si se tiene bien presente que, si las 



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

56          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

circunstancias nos hacen, también nosotros hacemos a las 
circunstancias (Roig, 2008, pp. 171-172). 

2. La cuestión de la dependencia en escritos de Enrique Dussel 

Otro es el caso de Enrique Dussel. Como anticipamos, es 
posible advertir diferencias en la forma de encarar el problema de la 
dependencia entre sus escritos anteriores al exilio mexicano y los 
posteriores, más específicamente los producidos después de sus 
estudios sobre la obra de Karl Marx9.  

En sus escritos de los años ’70 incorpora la problemática de 
la dependencia con referencia a las condiciones sociales, políticas y 
culturales del quehacer filosófico latinoamericano. En línea con la 
interpretación de Salazar Bondy, considera que, si hasta ahora 
nuestra filosofía ha sido expresión “auténtica” de un ejercicio 
defectivo en situación de dependencia, ha de ponerse en juego “un 
nuevo estilo de pensar filosófico”. “Un pensar que parte del 
oprimido, del marginado, del pobre, desde los países dependiente de 
la Tierra presente.” Tal pensar, si toma en serio los 
condicionamientos epistemológicos y políticos, desde la opresión y la 
dependencia “no puede ser sino una filosofía de la liberación” (cf. 
Dussel, 1973). En algunos escritos de esa época se ocupa de hacer 
una disquisición histórica, no en el sentido de la historia de las ideas, 
sino, más bien en clave de una filosofía de la historia. En parte para 
responder a Leopoldo Zea y criticar, por elevación, a la filosofía de la 
historia de Hegel, en relación con la afirmación del no lugar de 
América en la historia. En parte para hablar de la “irrupción de una 

 
9 Filosofía de la producción (1984), La producción teórica de Marx. Una introducción 
a los Grundrise (1985), Hacia un Marx desconocido (1988), El último Marx (1863-
1882) y la liberación latinoamericana (1990), Las metáforas teológicas de Marx 
(1993). 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                57 

nueva generación filosófica en Argentina”. En esta dirección, descifra 
la existencia de diversos momentos en el devenir filosófico del país: 
un momento óntico liberal: desde fines del siglo XIX hasta la década 
de los ’30, que responde a los intereses de la oligarquía ganadera del 
Plata; un momento ontológico: se extiende hasta los años ’60, su 
crítica es abstracta, universalista e insuficiente, en la medida que 
contiene un equívoco al interpretar el ser como sistema, incluso por 
parte del nacionalismo populista anti-inglés; y un momento meta-
físico de la liberación: el cual se vendría gestando desde mediados de 
los ’60, busca ir más allá del ser como fundamento y sistema y 
formula la cuestión filosófico-política señalando que “no hay 
liberación nacional ante los imperios de turno sin liberación social de 
las clases oprimidas” (Dussel, 1975, pp. 217-222). Con esta 
historización del proceso de la filosofía en Argentina –que por lo 
demás deja flancos a la crítica– lo que busca Dussel es señalar el 
momento de inflexión en que, tras la incorporación de la 
problemática de la dependencia en la reflexión filosófica, se habría 
puesto en marcha una auténtica filosofía de la liberación, que piensa 
desde la exterioridad/alteridad de la cultura latinoamericana 
periférica y dependiente.  

Pero recién a mediados de la década de los ’80, en forma 
concomitante a su lectura de los textos de Karl Marx y la publicación 
de sus primeros libros dedicadas al estudio de la obra del filósofo de 
Tréveris –más específicamente Filosofía de la producción (1984b)–, 
Dussel se ocupa sistemática y críticamente del problema de la 
dependencia y fija su posición frente a la de otros teóricos 
dependentistas. En relación con nuestro objetivo, nos ocuparemos 
de los principales conceptos y de la estrategia argumentativa de 
Dussel con relación a la filosofía latinoamericana. Nos basamos 
principalmente en el artículo “Cultura latinoamericana y filosofía de 
la liberación (Cultura popular revolucionaria, más allá del populismo 
y del dogmatismo)” de 1984, donde busca esclarecer la médula de la 
dependencia. Ella no se encuentra en el nivel superficial de la 



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

58          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

circulación, sino en el nivel más profundo de la producción. De ahí la 
necesidad de analizar el trabajo, considerado como “determinación 
esencial de la cultura”: A diferencia de la vida animal, la vida humana 
se caracteriza por producir un entorno cultural, material y 
simbólicamente, por la mediación del trabajo. Pero la cultura no es 
sólo el fruto del trabajo, ni este es mera mediación, sino que la 
actividad misma de trabajar es cultura.  

El trabajo mismo es la “sustancia” de la cultura, su esencia última, 
su determinación fundamental (…) el trabajo es un modo de 
producir la vida humana, de autoproducirla, de crearla. (…) Trabajar 
es la “actualidad” que modifica la materia natural por medio del 
uso de una energía carnal (corporal-espiritual), gracias a la cual se 
transforma dicha naturaleza cumpliendo con la exigencia de una 
necesidad –ella misma humana–. La necesidad humana, por ser 
humana, es “trascendental” de la mera necesidad biológico-animal, 
está abierta a la creatividad (Dussel, 1984a, p. 78). 

Pero este análisis es todavía abstracto y general. En un nivel 
mayor de concreción el sujeto de la cultura es la clase social, que 
según Marx se determina a partir de la contradicción capital/trabajo. 
En la lógica del sistema capitalista de producción, mientras el capital, 
en su afán de aumentar la ganancia, rompe todas las barreras; el 
trabajo, que es la vida del trabajador, se anonada al ser reducido a 
mercancía para un intercambio desigual. Intercambio por el cual el 
trabajador asalariado “entregará más vida (plusvalía) de la que 
recibirá como dinero (…) el trabajador se torna ‘nada absoluta’” (p. 
84).  

Ahora bien, cuando se trata de la relación entre países, lo que 
está supuesto es el horizonte concreto del “mercado mundial”, 
donde un país tiene una composición orgánica global nacional más 
desarrollada (por su componente tecnológico) que otro país menos 
desarrollado. Lo que se expresa en las categorías de “país central” y 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                59 

“país periférico” respectivamente. En efecto, la tecnología es un 
factor nuclear en la competencia entre naciones. La tesis del 
intercambio desigual no termina de explicar la cuestión de la 
dependencia o explotación de la periferia, porque el problema anida 
en el nivel más profundo del capital productivo, como bien lo había 
sintetizado Ruy Mauro Marini en el concepto de 
“superexplotación”10 o trabajo remunerado por debajo de su valor 
en la periferia, como mecanismo de compensación de la pérdida de 
plusvalía en el centro. Con estas precisiones, es posible comprender 
el sentido de las relaciones de dependencia entre dos países 
industriales, uno central y otro periférico, y consecuentemente del 
imperialismo cultural. Dice Dussel (1984a):  

Después de la II Guerra Mundial –en realidad guerra por la 
hegemonía dentro del capitalismo central– se produce la 
internacionalización del capital productivo mismo: se instala en la 
periferia el momento productivo (medios de producción y trabajo 
asalariado: las trasnacionales). Esta trasnacionalización del aparato 
productivo es penetración del capital central desarrollado en el 
interior del mercado nacional de los países periféricos. Es decir, la 
valorización del capital podrá usar los recursos nacionales para su 
reproducción. El imperialismo cultural, más que una manipulación 
consciente y programada como expansión cultural propiamente 
dicha, es la modificación total de la vida de las naciones periféricas 
desde la racionalidad de la ganancia. Producción de nuevas 
necesidades, imposición de nuevos objetos por la propaganda, 

 
10 Cf. Marini, 1973. Acerca de la superexplotación del trabajo dice Marini: “Vimos 
que el problema que plantea el intercambio desigual para América Latina no es 
precisamente el de contrarrestar la transferencia de valor que implica, sino más bien 
el de compensar una pérdida de plusvalía, y que incapaz de impedirla a nivel de las 
relaciones de mercado, la reacción de la economía dependiente es compensarla en 
el plano de la producción interna. El aumento de la intensidad del trabajo aparece, 
en esta perspectiva, como un aumento de plusvalía, logrado a través de una mayor 
explotación del trabajador y no del incremento de su capacidad productiva” (p. 22). 



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

60          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

control de la “moda”, en fin, extensión y profundización del 
mercado (el mundo del “deseo”) para sus mercancías.” (p. 91) 

El imperialismo cultural penetra en toda la estructura cultural 
de los países dependientes: en el aparato militar, en las tecnologías y 
los medios de comunicación, en el sistema educativo, en las formas 
de recreación, hasta en el inconsciente. “Nunca la humanidad ha 
sufrido tal tipo de ataque ideológico-cultural, en comparación con el 
cual los métodos de la inquisición o los del nazismo son verdaderos 
pigmeos insignificantes” (p. 92). Entre la negación de la cultura 
nacional y su afirmación como populismo, se abre la posibilidad de la 
liberación de una cultura nacional revolucionaria. Dussel ubica su 
propia propuesta de una Filosofía de la liberación como una forma de 
pensamiento crítico y situado desde la periferia, en particular desde 
América Latina, aunque reconoce que “nunca fue simplemente 
pensamiento latinoamericano, ni historiografía de este, fue –dice– 
filosofía crítica y localizada autocríticamente en la periferia, en los 
grupos subalternos” (Dussel, 2015, p. 39). La finalidad de dicho 
pensamiento es reconstruir desde un horizonte amplio el método, las 
categorías y los fundamentos teóricos que movilicen 
transversalmente “el diálogo intercultural transmoderno”, cuyo 
propósito último es “la mutua liberación de las culturas universales 
poscoloniales” (cf. Dussel, 2015).  

El concepto de “trans-modernidad” reúne tradiciones 
culturales despreciadas por la modernidad y las proyecta hacia el 
futuro por medio del diálogo crítico intercultural. Uno de los 
momentos claves en este proceso de autoafirmación consiste en una 
“estrategia de resistencia” o tiempo hermenéutico, para la 
comprensión de los textos y símbolos de la cultura propia, pero 
también de la cultura hegemónica y la de las élites colonizadas. Es por 
esta vía que las consideraciones acerca de la dependencia son 
actualizadas por Dussel en relación directa con la filosofía 
latinoamericana, entendida como filosofía de la liberación, e 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                61 

indirectamente con la historia de las ideas, por cuanto la posibilidad 
de autoafirmación requiere la revisión y rescate de nuestro pasado 
intelectual en vistas de la liberación. 

3. En síntesis 

Hemos visto que la cuestión de la dependencia y la 
dominación se incorpora como forma constitutiva e ineludible de los 
planteos de la filosofía latinoamericana y de la historia de las ideas al 
promediar la década de los ’60.  

Salazar Bondy señala, a propósito de la cultura y en particular 
de la filosofía, la necesidad de considerar las causas estructurales de 
la dependencia y la dominación. Aunque considera que ellas no son 
cerradamente determinantes, por lo que es posible una 
transformación de las mismas por la emergencia de los sectores 
sociales subalternos, gracias, entre otros motivos, a la función social 
de la filosofía.  

Por su parte Leopoldo Zea discute con representantes de la 
historia intelectual pertenecientes a la academia usamericana11 y de 
la filosofía analítica, frente a los cuales afirma que existe una 
posibilidad de universalización de la filosofía por vía de la solidaridad, 
a partir de una toma de conciencia de nuestra situación de pueblos 
dependientes y colonizados. Ello imprime carácter programático a la 
historia de las ideas y a nuestra filosofía.  

Cerutti Guldberg, a partir de su análisis de las diversas 
explicaciones de los dependentistas, concluye que no se trata en 
sentido epistemológico estricto de una teoría. No obstante, propone, 

 
11 “Usamericana”, apelamos a este neologismo, utilizado por Horacio Cerutti 
Guldberg, para referirnos a los centros de estudios sobre América Latina, Asia y 
África de la academia norteamericana.  



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

62          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

como hipótesis de lectura, incorporar de manera crítica, no 
doctrinaria, la cuestión de la dependencia en la filosofía, con especial 
referencia a sus causas estructurales. 

Para Roig, la historia de las ideas es una forma genuina de 
hacer filosofía desde nuestra América, por cuanto elabora la 
problemática del autoconocimiento y la autovaloración de sujetos 
sociales emergentes. Ella no puede eludir el problema de la 
dependencia, toda vez que es una praxis, una manera de luchar para 
la transformación de la propia situación en sentido crítico y liberador. 

En los trabajos de Dussel anteriores al exilio, aunque se 
mencionan las causas estructurales de la dependencia, no se llega a 
profundizar hasta el meollo de las mismas. Desde esa mirada de 
superficie, afirma que el punto de partida de la filosofía de la 
liberación es el oprimido. Pero en escritos de la década de los ’80 
busca esclarecer el problema medular de la dependencia y fijar 
posición frente a los teóricos dependentistas. Sostiene que la 
cuestión enraíza en el problema de la producción. Más 
específicamente en la mediación del trabajo, que es energía corporal 
transformadora de la naturaleza en vistas de su transformación, 
creativa, para la satisfacción de las necesidades. Por eso mismo el 
trabajo es capaz de transformar las relaciones sociales –materiales, 
políticas, culturales–. Incluye el análisis de las relaciones de 
dependencia en el mercado mundial, atendiendo al problema de la 
“superexplotación”, ya señalado por Ruy Mauro Marini. Con lo cual 
logra una más acabada comprensión del imperialismo cultural como 
“modificación de la vida de las naciones periféricas desde la 
racionalidad de la ganancia”. No obstante, entre la negación de la 
propia cultura y su afirmación como populismo, se abre un intersticio 
donde es posible la liberación de la cultura –y de la filosofía–. Para 
ello propone movilizar el “diálogo intercultural transmoderno” en 
vistas de la mutua, solidaria, liberación de las culturas de los pueblos 
colonizados/dependientes/dominados.  



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                63 

Si como sostiene Roig, la historia de las ideas es un modo 
genuino del filosofar desde nuestra América, y si ese filosofar tiene 
sus raíces más profundas en la condición colonial y dependiente de 
nuestros pueblos, no es posible eludir la tarea de la filosofía y de la 
historia de las ideas como crítica de esa realidad y praxis 
transformadora de la misma. El hecho de que Enrique Dussel vuelva 
sobre la cuestión, después de haber trabajado profundamente la 
cuestión de la producción y la extracción de plusvalía del “trabajo 
vivo” en condiciones de “superexplotación”, viene a confirmar y 
renovar la necesidad y el modo de incorporar (in-corporar) la 
cuestión de la dependencia en la filosofía latinoamericana y la 
historia de las ideas, como condición de su propio desarrollo.  

Referencias bibliográficas 

Arpini, Adriana María (2016). Filosofía, crítica y compromiso en Augusto Salazar Bondy. Lima: 
Fondo Editorial del Congreso del Perú. 

Arpini, Adriana María (2003). La polémica entre Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea. Una 
revisión crítica del Historicismo en América Latina. En A. Arpini (Comp.), Otros discursos. 
Estudios de Historia de las ideas latinoamericanas (pp. 45-70). Mendoza: Qellqasqa.  

Arpini, Adriana María (2020). Historia de las ideas en nuestra América. Genealogía de una 
disciplina: de José Gaos a Arturo Andrés Roig. En A. Arpini, Tramas e itinerarios. Entre Filosofía 
práctica e Historia de las ideas de nuestra América (pp. 149-176). Buenos Aires: Teseo.  

Cárdenas Castro, Juan Cristóbal (2016). La subsunción de la Teoría de la dependencia por la 
Filosofía de la liberación: del giro dependentista al giro decolonial. En J. G. Gandarilla (Coord.), 
La crítica en el margen. Hacia una cartografía conceptual para rediscutir la modernidad (pp. 
283-318). México: Akal / Inter pares.  

Cardoso, Fernando H. (1970). Teoría de la dependencia o análisis de situaciones concretas de 
dependencia. Revista latinoamericana de Ciencia Política, vol. 1, n° 3, 402-414.  

Cerutti Guldberg, Horacio (2006). Filosofía de la liberación latinoamericana. (Tercera edición). 
México: Fondo de Cultura Económica. (Primera edición: 1983; segunda edición: 1992). 

Dussel, Enrique (1973). A manera de manifiesto. En AA: VV., Hacia una filosofía de la liberación 
latinoamericana. Buenos Aires: Bonum. 

Dussel, Enrique (1975). La filosofía de la liberación en la Argentina. Irrupción de una nueva 
generación filosófica. Revista de Filosofía latinoamericana, tomo 1, n° 2, 217-222. 



ENRIQUE DUSSEL Y LA CUESTIÓN DE LA DEPENDENCIA. APUNTES EN TORNO A UN DEBATE… 

64          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Dussel, Enrique (1984a). Cultura latinoamericana y filosofía de la liberación (Cultura popular 
revolucionaria, más allá del populismo y del dogmatismo). Análisis, vol. 19, n° 39-40, 63-108. 

Dussel, Enrique (1984b). Filosofía de la producción. Bogotá: Nueva América. 

Dussel, Enrique (2015). Filosofía del Sur. Descolonización y transmodernidad. México: Akal. 

Gunder Frank, André (1974). Feudalismo no: capitalismo. En AA. VV., América Latina: 
¿feudalismo o capitalismo? (Segunda edición). Bogotá: Oveja negra. 

Marini, Ruy Mauro (1973). Dialéctica de la dependencia. México: Ediciones Era. 

Roig, Arturo Andrés (1977). De la Historia de las ideas a la Filosofía de la liberación. 
Latinoamérica, (10), 45-72. 

Roig, Arturo Andrés (1981). Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano. México: Fondo de 
Cultura Económica. (Segunda edición corregida y ampliada: Buenos Aires, Una ventana 2009). 

Roig, Arturo Andrés (1983). La Historia de las ideas y sus motivaciones fundamentales. Revista 
de Historia de las ideas. Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana, (4), 151-166. 

Roig, Arturo Andrés (1984). La Historia de las ideas cinco lustros después. Revista de Historia de 
las ideas (Edición facsimilar). Quito: Casa de la Cultura Ecuatoriana, I-XLI. 

Roig, Arturo Andrés (2008). El pensamiento latinoamericano y su aventura. (Edición corregida y 
aumentada). Buenos Aires: El Andariego. (Primera edición: Buenos Aires, Centro Editor de 
América Latina, 1994)  

Salazar Bondy, Augusto (1965). Historia de las ideas en el Perú contemporáneo. (2 tomos). Lima: 
Francisco Moncloa. 

Salazar Bondy, Augusto (1968). ¿Existe una filosofía de nuestra América? México: Siglo XXI. 

Salazar Bondy, Augusto (1995). Dominación y liberación. Escritos 1966-1974. (Edición de Helen 
Orvig y David Sobrevilla). Lima: Fondo editorial de la Facultad de Humanidades, Universidad 
Nacional Mayor de San Marcos.  

Zea, Leopoldo (1943). El positivismo en México. México: Colegio de México. 

Zea, Leopoldo (1974). Dependencia y liberación en la cultura latinoamericana. México: 
Cuadernos de Joaquín Mortiz. 

Zea, Leopoldo (1984). El positivismo en México: Nacimiento, apogeo y decadencia. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

 
Adriana María Arpini 

Profesora, Licenciada y Doctora en Filosofía por la Universidad Nacional de Cuyo 
(Mendoza, Argentina), donde se desempeñó como Profesora Titular de Antropología 
Filosófica y del Seminario Temas de Historia de las Ideas Políticas hasta su reciente 
jubilación. Continúa como profesora de posgrado en el Doctorado en Filosofía. Es 
Investigadora Principal Contratada de CONICET en las áreas temáticas de la Filosofía 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                65 

Práctica y la Historia de las Ideas Latinoamericanas. Fue directora de la Maestría en 
Estudios Latinoamericanos de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales. Autora y 
compiladora de libros, capítulos de libros y artículos en revista de circulación 
internacional. Dirige proyectos de investigación, tesis y becas. Ha recibido 
invitaciones especiales y distinciones por su labor académica. 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 24/04/2024  |  ACEPTADO 31/05/2024  |  PP. 67-86 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                67 

De la modernidad 
a la transmodernidad. Proyecciones 
de la filosofía de Enrique Dussel1 

From Modernity to Transmodernity. Projections 
of the Philosophy of Enrique Dussel 

Dante Ramaglia2 

 https://orcid.org/0000-0001-5739-6331 

Resumen:  

En el presente texto se retoman las proposiciones de Enrique Dussel que constituyen 
un aporte a la configuración de criterios alternativos para repensar el impacto que 
ha tenido el proceso histórico que se desarrolla a partir del mundo capitalista 
moderno y la imposición de la hegemonía ejercida por Occidente, así como la 
necesidad de asumir en el plano filosófico las relaciones interculturales basadas en 
el reconocimiento de los otros, especialmente de los sujetos y culturas subalternas. 
La posibilidad de recrear el diálogo mundial entre las diferentes tradiciones culturales 
y filosóficas representa el avance hacia lo que el autor citado denomina como 
transmodernidad, concepto que está tensionado por la proyección utópica hacia el 
reconocimiento igualitario de la humanidad. 

 
1 El siguiente trabajo fue presentado en la Jornada de homenaje a Enrique Dussel. 
Una vida para la liberación de nuestra América, realizada el 7 de marzo de 2024 en 
la Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina.  
2 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). Universidad 
Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina. Contacto: ramaglia@mendoza-
conicet.gob.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0001-5739-6331
mailto:ramaglia@mendoza-conicet.gob.ar
mailto:ramaglia@mendoza-conicet.gob.ar


DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

68          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Palabras clave: modernidad, transmodernidad, interculturalidad, filosofía de la 
liberación, Enrique Dussel 

Abstract: 

In this text, Enrique Dussel's propositions are taken up, which constitute a 
contribution to the configuration of alternative criteria to rethink the impact that the 
historical process that develops from the modern capitalist world and the imposition 
of hegemony exercised by the West has had, as well as the need to assume, on a 
philosophical level, intercultural relations based on the recognition of others, 
especially of subaltern subjects and cultures. The possibility of recreating the global 
dialogue between different cultural and philosophical traditions represents progress 
towards what the aforementioned author calls transmodernity, a concept that is 
stressed by the utopian projection towards the equal recognition of humanity. 

Keywords: modernity, transmodernity, interculturality, philosophy of liberation, 
Enrique Dussel 

1. Introducción: revisión del problema de la universalidad 
filosófica a partir del proyecto asumido por la modernidad 
occidental 

Entre los debates que ha suscitado el planteamiento acerca de la 
posibilidad del pensamiento filosófico latinoamericano se encuentra 
el referido al problema de la universalidad. Acerca de esta temática 
es posible advertir que en la actualidad se vislumbra un creciente 
cuestionamiento acerca de la idea de que hay un único paradigma 
válido para la reflexión filosófica, una afirmación que implicaba de 
hecho que la universalidad fuera asociada de modo directo al modelo 
proporcionado por la cultura occidental, y esto se produjo 
especialmente debido a la centralidad que va a adquirir Europa a 
partir de la modernidad. En parte habría que constatar que ha 
entrado en crisis el proyecto que deriva de ese período histórico-
cultural, no tanto atendiendo a los tópicos que se esgrimieron en el 
posmodernismo, sino que interesa aquí considerar las vías 
superadoras respecto del mismo relato eurocéntrico, el cual no deja 
de estar presente en los discursos posmodernos.  



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                69 

Como orientación crítica alternativa se destaca el punto de 
vista que va a elaborar una denuncia de los aspectos que denotaron 
las formas de dominación y desconocimiento de otras sociedades y 
grupos humanos que fueron sojuzgados durante la conformación del 
sistema mundial con su correlato en la colonización, ante lo cual se 
erige un lento proceso de reversión de esas situaciones de 
sometimiento en determinados acontecimientos históricos, al igual 
que se requiere operar un cambio en el nivel de las representaciones 
vigentes, por lo que se apela en la actualidad a establecer un diálogo 
y relaciones interculturales basadas en el reconocimiento del otro o, 
mejor aún, que supongan un reconocimiento mutuo. Si bien estos 
temas han recibido un tratamiento particular en diferentes 
momentos y autores, hay que indicar que una de las enunciaciones 
ofrecidas por el pensamiento contemporáneo adquiere consistencia 
mediante la perspectiva ofrecida por la filosofía latinoamericana, la 
cual va a culminar radicalizando sus posiciones en torno a esta 
cuestión.  

En las tesis desarrolladas por Enrique Dussel, a partir de su 
fundamentación teórica de la filosofía de la liberación, se encuentran 
claves relevantes para repensar el problema de la universalidad y su 
significado respecto a la definición acerca de la filosofía. En particular, 
se trata de repasar las reflexiones que ha elaborado este autor en 
torno a diversos asuntos ligados a la cultura y el pensamiento 
latinoamericanos, que se refieren a la vinculación de América Latina 
con Occidente, el desarrollo histórico de la modernidad y la 
necesidad de su superación, la crítica al eurocentrismo y sus distintas 
derivaciones actuales, la posibilidad de sustentar un diálogo filosófico 
intercultural y de la realización de otro mundo “pluriverso” y 
“transmoderno”, entre los temas principales que trata en trabajos 
publicados especialmente en los últimos años. Estas líneas de 
indagación han sido abordadas conjuntamente con las principales 
referencias conceptuales que posee la filosofía de la liberación en 
que se inscribe su obra, en especial centrada en el campo de la ética 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

70          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

y como aspecto complementario la formulación de una filosofía 
política crítica3. En todo caso se trata de una serie de cuestiones que 
están asociadas a estas últimas proposiciones que articulan sus ideas 
acerca de la ética y la política de la liberación, especialmente desde 
el punto de vista de una historia geopolítica y cultural global que 
incorpora en sus análisis.  

2. Concepciones sobre la cultura en el surgimiento de la 
filosofía de la liberación 

En un texto publicado originalmente en 2004, denominado 
“Transmodernidad e interculturalidad. (Interpretación desde la 
filosofía de la liberación)”, que ha sido reeditado en más de una 
ocasión por la significatividad que le es asignada4, Dussel da cuenta 
del itinerario que ha seguido en el tratamiento de la problemática 
cultural, desde sus momentos iniciales que él identifica con la 
generación de la década de los cincuenta y su relación con cierto 
culturalismo, pasando por la formulación de los planteos 
correspondientes al liberacionismo, hasta concluir en los últimos 
posicionamientos que están caracterizados por sus concepciones 
acerca de la transmodernidad y la interculturalidad. Sin hacer aquí un 
recuento exhaustivo, resulta interesante consignar algunos aspectos 
señalados en esta trayectoria biográfica e intelectual que, más allá de 
la connotación personal que posee la descripción efectuada, es 
representativa de un itinerario crecientemente crítico que ha seguido 
el pensamiento filosófico latinoamericano, si bien en esto puede 

 
3 La ética de la liberación alcanza un elaborado desarrollo teórico particularmente en 
su libro: Dussel (1998), la cual es reformulada con el retorno a una perspectiva 
ontológica expresada en: Dussel (2016). Algunos de los textos fundamentales sobre 
filosofía política que ha venido publicando sobre este tema son: Dussel (2001, 2006a, 
2007, 2009). 
4 Se ha consultado la siguiente edición: Dussel (2006b, pp. 21-69). 



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                71 

haber por ciertos énfasis diferentes. No obstante, el punto de partida 
está connotado por la ausencia de una vinculación con la propia 
tradición filosófica, con mayor motivo si esta hacía referencia al 
mundo cultural amerindio. Esto corresponde a la primera etapa 
asociada a su formación universitaria argentina en que se expresaba 
la noción indubitable de pertenecer a la cultura occidental, lo cual 
daba por resultado que el estudio de la filosofía se remitiera a los 
“clásicos” con un sesgo marcadamente eurocéntrico.  

La tarea emprendida en un momento siguiente, que se fue 
imponiendo como superación de este desconocimiento inicial, 
consistió en repensar la situación de América Latina en procesos 
históricos de larga duración y extendidos al conjunto de la región, 
aunque reconoce que todavía manejaba una idea sustancialista de la 
cultura y su tesis sobre la “localización” no era lo suficientemente 
crítica. Asimismo, en otro de sus trabajos, Dussel admite que entre 
las influencias que le permitieron abrirse a esta consideración 
histórica de Latinoamérica a nivel mundial se encuentran las obras 
tempranas de Leopoldo Zea (cf. Dussel, 1993). Como se expresó 
anteriormente, la tendencia a proyectar la comprensión de la propia 
realidad a partir de su inserción dentro de la historia universal 
constituye una nota característica de su pensamiento, que se va 
complejizando a lo largo de su evolución teórica.  

Una inflexión importante la ubica él mismo en la incidencia 
que representaron otras perspectivas asociadas a las 
conceptualizaciones procedentes de las primeras manifestaciones de 
la filosofía de la liberación, ya visibles desde finales de la década de 
los sesenta. En particular, los acontecimientos políticos y revueltas 
estudiantiles de ese momento, más el impacto de desarrollos críticos 
procedentes de las ciencias sociales, como es el caso destacado de la 
teoría de la dependencia, contribuyeron a una ruptura histórica y 
conceptual en relación con la trayectoria seguida por la filosofía 
latinoamericana para incorporar nuevos posicionamientos con el 
surgimiento del movimiento liberacionista. En su propio análisis 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

72          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

acerca de la cultura –señala Dussel– culminaba la visión 
estructuralista del culturalismo para pasar ahora a considerar las 
fracturas internas dentro de cada cultura y las formas de dominación 
de unas culturas sobre otras. Esto se traduce en una nueva 
orientación que se presenta como decisiva: 

La filosofía latinoamericana como filosofía de la liberación 
descubría su condicionamiento cultural (se pensaba desde una 
cultura determinada), pero además articulada (explícita o 
implícitamente) desde los intereses de clases, grupos, sexos, razas, 
etcétera, determinadas. La location había sido descubierta y era el 
primer tema filosófico a ser tratado. El “diálogo” intercultural había 
perdido su ingenuidad y se había sobredeterminado por toda la 
edad colonial (Dussel, 2006b, p. 29). 

En consecuencia, se introducen categorías que dan cuenta 
del significado relativo a relaciones de poder que se juegan en el 
terreno cultural, como es el caso de denunciar la hegemonía de una 
cultura imperial, la del centro, que se sobrepone a las culturas que 
están radicadas en la periferia, al reconocer las asimetrías que se 
producen a nivel mundial. Igualmente se concede una singular 
importancia a la “cultura popular”, en función de movilizar 
socialmente hacia una praxis de liberación. En su enfoque acerca de 
lo popular efectúa una distinción respecto de la noción de 
“populismo”, de acuerdo a los debates por el uso ambiguo de este 
término que se había generado entre los integrantes del movimiento 
filosófico liberacionista en sus inicios. De allí que se trata de 
identificar al pueblo como sujeto histórico de la cultura, relacionado 
con la noción gramsciana de “bloque social de los oprimidos”, que 
resulta entendido, además, como representativo de la exterioridad 
respecto a la cultura dominante de un momento determinado 
(Dussel, 2006b, pp. 32-36). 



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                73 

3. Tesis acerca de la conjunción histórica entre la modernidad, 
el colonialismo, el capitalismo, el eurocentrismo y el sistema-
mundo 

Un lineamiento teórico que Dussel propone en otros textos 
referidos a los acontecimientos culturales está relacionado con la 
revisión de la modernidad y el eurocentrismo que le es inherente. A 
la intención inicial de situar el lugar de América Latina en la historia 
mundial, que en cierto sentido supone obtener un grado de 
reconocimiento otorgado por las culturas hegemónicas, le sucede el 
cuestionamiento acerca de la posición eurocéntrica en el marco de la 
mundialización. En diversas intervenciones Dussel elabora una 
comprensión histórica y geopolítica de la significación de las 
alternativas que se presentan con la conformación de la modernidad 
occidental, considerada críticamente desde una posición original que 
aporta a la discusión de problemas cruciales del mundo 
contemporáneo a partir de una perspectiva de largo plazo, tanto 
extendida en relación al pasado como proyectada hacia el futuro de 
la humanidad. 

En el esquema de interpretación ofrecido por Dussel la 
modernidad no es solo un fenómeno intraeuropeo, sino que tiene su 
origen con la llegada de los españoles al continente americano; un 
acontecimiento que está vinculado en principio con el proceso de 
acumulación originaria y la formación de un sistema colonial que se 
desplegará en los siglos siguientes. Con la apertura realizada hacia el 
Atlántico el resultado es que Europa deja de estar aislada y ser 
periférica como lo era hasta ese momento, lo cual es forzado en parte 
por el cerco que había sido establecido por el mundo islámico y la 
mayor importancia que posee en lo productivo y comercial China y la 
región indostánica hasta finales del siglo XVIII. El señalamiento de la 
existencia de una modernidad temprana, originada con la 
colonización llevada adelante en América a partir de 1492, indica 
también el hecho de la paulatina constitución del dominio europeo 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

74          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

como centro de ese sistema-mundo, que se continúa afianzando en 
otros momentos del despliegue del progreso moderno para alcanzar 
su apogeo con la Ilustración, la Revolución industrial y el desarrollo 
del capitalismo5. 

Mediante una tesis central respecto a la mutua implicación 
de esta serie de procesos históricos, que va a ser indicativa de la 
orientación que lo vincula al grupo modernidad/colonialidad6, afirma 
precisamente Dussel (2006b): “(…) modernidad, colonialismo, 
sistema-mundo y capitalismo son aspectos de una misma realidad 
simultánea y mutuamente constituyente” (p. 40). Esta conjunción es 
la que se intenta mostrar a partir de constataciones históricas que 
desmontan el mismo relato eurocéntrico acerca de la modernidad, 
mediante el cual se desconocen los alcances efectivos de la relación 
de subordinación respecto de otras culturas que van a ser negadas y 
menospreciadas a partir de la constitución de un sistema económico 
y político bajo el poder colonial que detentan distintos países 
europeos. Ese relato, que desconoce e inferioriza al otro diferente, a 
la vez contiene una representación ilusoria de la cultura occidental 

 
5 En relación con este aspecto, la hipótesis inicial de la configuración de Europa como 
centro a partir de 1492 resulta reconsiderada por Dussel cuando afirma que eso se 
logra después del avance histórico de la modernidad comenzada en esa fecha, ya 
que se ejerce con mayor propiedad recién a partir del dominio mundial alcanzado 
con la Revolución industrial y la consolidación del sistema capitalista, que posee su 
contraparte en lo cultural con la Ilustración, por lo que dice: “La hegemonía central 
e ilustrada de Europa no tiene sino dos siglos (1789-1989) ¡Sólo dos siglos!” (Dussel, 
2006b, p. 47). 
6 El grupo modernidad/colonialidad hace referencia a una serie de autores que 
animan una línea de pensamiento crítico hacia comienzos del siglo XXI, entre ellos: 
Aníbal Quijano, Enrique Dussel, Edgardo Lander, Walter Mignolo, Ramón Grosfoguel, 
Santiago Castro-Gómez, Catherine Walsh, Arturo Escobar, Fernando Coronil, María 
Lugones y Nelson Maldonado-Torres. Un texto que explicita las postulaciones 
iniciales de este grupo se encuentra en la compilación de su encuentro inaugural (cf. 
Lander, 2000). Asimismo, es posible advertir que las proposiciones críticas de Dussel 
sobre la modernidad y el eurocentrismo son asumidas por parte de este movimiento 
intelectual, tal como se refleja en: Mignolo (2001). 

https://es.wikipedia.org/wiki/An%C3%ADbal_Quijano
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Edgardo_Lander&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Walter_Mignolo
https://es.wikipedia.org/wiki/Ram%C3%B3n_Grosfoguel
https://es.wikipedia.org/wiki/Santiago_Castro-G%C3%B3mez
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Catherine_Walsh&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Arturo_Escobar
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Fernando_Coronil&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Nelson_Maldonado-Torres&action=edit&redlink=1


DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                75 

como equivalente a lo universal, en que inadvertidamente los 
propios valores se colocan como pautas que justifican el dominio 
ejercido. 

De este modo, entonces, es interpretado el lugar central que 
asume Europa a partir del horizonte mundial inaugurado por el 
periodo moderno, tal como lo expresa Dussel en sus 
posicionamientos críticos:  

Si se entiende que la “modernidad” de Europa será el despliegue 
de las posibilidades que se abren desde su “centralidad” en la 
Historia Mundial, y la constitución de todas las otras culturas como 
su “periferia”, podrá comprenderse el que, aunque toda cultura es 
etnocéntrica, el etnocentrismo europeo moderno es el único que 
puede pretender identificarse con la “universalidad-mundialidad”. 
El “eurocentrismo” de la Modernidad es exactamente el haber 
confundido la universalidad abstracta con la mundialidad concreta 
hegemonizada por Europa como “centro” (Dussel, 2000, p. 48). 

En consecuencia, se trata de mostrar una dirección 
alternativa que busca contrapesar las representaciones derivadas del 
etnocentrismo europeo que se instaura como parámetro valorativo 
durante los siglos que corresponden al predominio colonial. Pero las 
culturas que han sido despreciadas e ignoradas en la conformación 
de ese sistema-mundo, aclara que son “(…) culturas universales y 
milenarias, como la China y otras del extremo oriente (como la 
japonesa, coreana, vietnamita, etcétera), la indostánica, la islámica, 
la bizantino-rusa, y aún la bantú o la latinoamericana (de diferente 
composición e integración estructural)” (Dussel, 2006b, p. 47). En 
ellas se cifra un núcleo de resistencia que las ha hecho subsistir, a 
pesar de la acción interna de las élites modernizadoras y 
occidentalizadas, y en esa diferencia entiende que se constituyen 
como la “exterioridad” a la misma modernidad europea, desde 
donde puede ser recreada una respuesta superadora respecto de las 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

76          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

aporías en que ha desembocado el mundo actual. La posibilidad de 
alcanzar otro estadio histórico, diferente al que dio origen la 
civilización moderna, se visualiza en esta capacidad de interacción de 
las distintas culturas a nivel mundial y, en especial, por las 
contribuciones que estas puedan hacer para enfrentar algunos 
desafíos del presente. Como es el caso, por ejemplo, del problema 
ecológico que se asocia a la relación con la naturaleza, para el que se 
encuentran otras orientaciones a partir de recuperar las 
concepciones de las culturas indígenas. A esta superación que daría 
inicio a otra edad histórica la ha caracterizado Dussel con la noción 
de “transmodernidad”, tal como lo aclara en sus propuestas sobre 
esta temática: “Trans-modernidad indica todos los aspectos que se 
sitúan ‘más allá’ (y también ‘anterior’) de las estructuras valoradas 
por la cultura moderna europeo-norteamericana, y que están 
vigentes en el presente en las grandes culturas universales no-
europeas” (Dussel, 2006b, p. 49). 

4. Aproximaciones a una nueva perspectiva sobre la historia de 
la filosofía 

Asimismo, frente a la preocupación actual por la 
comunicación entre diferentes culturas –como un hecho derivado de 
una de las dimensiones de la misma globalización– propone Dussel 
una opción diferente a la que supone el multiculturalismo liberal, que 
desconoce las asimetrías existentes al momento de plantear esas 
relaciones tendientes a la obtención de un consenso. El horizonte que 
se proyecta más allá de los problemas generados con el desarrollo de 
la modernidad capitalista hegemónica, que hoy resultan hechos 
urgentes de resolución, requiere de la concreción de un diálogo para 
retomar los aportes de cada una de esas culturas vigentes. Desde esta 
perspectiva, este proceso de cambio es promovido a partir de la 
alteridad representada por las culturas de esos pueblos en la etapa 



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                77 

poscolonial, entendiendo que sus formas de interacción no deberán 
reflejar una unidad indiferenciada y vacía sino un mundo pluriverso, 
conformado por distintas universalidades que participan de un 
diálogo crítico intercultural. 

Una consideración similar en relación con el modo que se 
está produciendo una etapa distinta a nivel mundial, que requiere de 
la elaboración de una comprensión diferente de la filosofía, en 
particular del modo en que se aborda y estudia su historia, resulta 
expuesta en otro texto al que Dussel le ha dado una especial difusión: 
“Una nueva edad mundial en la historia de la filosofía”, publicado 
originalmente en 2008 (cf. Dussel, 2015, pp. 11-30). Bajo la idea de 
que se está configurando la entrada a un nuevo estadio histórico, se 
plantea la necesidad de alcanzar un mejor conocimiento e 
integración de diferentes manifestaciones culturales que superen el 
eurocentrismo que se impuso a partir de la filosofía moderna, en que 
una expresión particular se erige hegemónicamente con pretensión 
de universalidad. Frente a esta situación de validación del 
predominio occidental, aceptada comúnmente por la comunidad 
filosófica internacional, se trata de mostrar como todas las culturas 
en sus orígenes han elaborado concepciones acerca de lo que 
denomina como “núcleos problemáticos universales”, esto es, 
preguntas fundamentales de carácter ontológico acerca del mundo 
exterior y también referidas a la interioridad humana.  

Las elaboraciones conceptuales de las culturas antiguas 
pasaron desde las narraciones asociadas al mito –al que no se le debe 
negar racionalidad, sino que funciona en un nivel simbólico– a un 
momento posterior del desarrollo de esas civilizaciones, cuando se 
alcanza la enunciación de un discurso racional con categorías 
filosóficas que procuran una mayor univocidad en la significación, 
pero pierden sugestión respecto al sentido. En consecuencia, se 
generaron diferentes escuelas que cultivaban la “sabiduría” aplicada 
a la vida, aunque este saber no estaba totalmente desligado de 
contenidos míticos, tal como se refleja en algunos textos antiguos de 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

78          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

la India, China, Persia, Mesopotamia, Egipto, Grecia, Mesoamérica, 
en los aztecas y mayas, y el mundo andino, en los quechuas y aymaras 
que organizaron el Imperio Inca, como ejemplos a partir de los cuales 
se expone la argumentación del autor (Dussel, 2015, pp. 15-18). Con 
esta observación se cuestiona igualmente el origen exclusivo de la 
filosofía en Grecia, que forma parte de la misma construcción de 
Europa como heredera de ese mundo clásico y, por lo tanto, se 
reafirma la presencia de desarrollos filosóficos en otras grandes 
culturas de la humanidad.  

A partir del reconocimiento de la pluralidad cultural que está 
a la base de diversas tradiciones filosóficas se visualiza la posibilidad 
de llegar a establecer un diálogo entre ellas. Una forma alternativa 
de enseñar la historia de la filosofía se estima que partiría de estudiar 
y valorar esas diferentes tradiciones, como sería el caso de impartir 
cursos de filosofía que tengan en cuenta a los grandes pensadores de 
las distintas culturas de la antigüedad. También supone considerar 
las cuestiones que han sido tratadas de modo novedoso, o desde un 
enfoque diferente, de acuerdo a la pertenencia cultural y geopolítica 
de cada tradición filosófica. En esta tarea de redefinición que se 
presenta a comienzos del siglo XXI resulta entonces necesario 
afianzar el diálogo interfilosófico, dentro de lo que concibe el autor 
como un “proyecto mundial analógico de un pluriverso 
transmoderno” (Dussel, 2015, p. 30). 

5. Debates acerca del posmodernismo y la poscolonialidad 

Como se ha mencionado anteriormente, esta crítica 
efectuada por Dussel al eurocentrismo y su emplazamiento a partir 
del sistema-mundo moderno consiste en un elemento conceptual 
que lo vincula a pensadores representativos del giro decolonial. 
Igualmente hay que considerar que esta relación está mediada por 
las formulaciones que corresponden a la filosofía de la liberación que 



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                79 

ha seguido promoviendo el autor comentado a lo largo de su obra, a 
partir de lo cual se incorporan algunas proposiciones teóricas de 
estos nuevos movimientos intelectuales, como en otros casos 
podrían visualizarse incompatibilidades. El mismo Dussel ha dado 
cuenta de cuáles eran las posibles mediaciones que existían entre 
estas diversas tendencias generadas tanto en América Latina como 
en los latinoamericanistas de Estados Unidos dentro de un balance 
realizado hacia finales de los noventa, en un artículo titulado: “La 
filosofía de la liberación ante los estudios poscoloniales y subalternos 
y la Posmodernidad” (cf. Dussel, 2015, pp. 31-50).  

En cierta medida, se muestra permeable a algunas de las 
críticas que se le efectúan al “latinoamericanismo”, ya sea desde la 
óptica teórica posmoderna en su recusación de los esquemas duales 
simplificadores o de acuerdo a la localización del discurso que 
plantean los estudios culturales. Sin embargo, defiende a las tesis que 
se esgrimen desde la filosofía de la liberación, en particular la que se 
expresa en sus propias teorizaciones, que anticipan críticas a la 
modernidad a partir de un horizonte mundial no eurocéntrico y 
propician un discurso desde el lugar de los sujetos subalternos, de 
acuerdo a la categoría de “alteridad” o refiriéndose a los excluídos y 
“víctimas” que genera la globalización.  

Esta connotación política crítica es lo que entiende Dussel 
que debe seguir sosteniéndose frente a la ausencia de compromiso 
del posmodernismo. Por otra parte, considera que la preocupación 
por situarse desde la periferia y la situación vivida por los grupos 
subalternos, tal como lo proponen los Subaltern Studies y los Cultural 
Studies, que desembocan en la crítica poscolonial, encuentra puntos 
de contacto con el pensamiento latinoamericano y la filosofía de la 
liberación que habían tratado estos temas. Igualmente, cabe acotar 
desde una perspectiva cuestionadora de esta posible vinculación 
teórica, que existe un desconocimiento generalizado de las distintas 
orientaciones y los debates teóricos suscitados en la configuración 
actual de la filosofía latinoamericana por parte de quienes impulsan 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

80          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

los estudios subalternos latinoamericanos, los cuales son 
mayormente autores de esa procedencia geográfica, es decir, latinos 
que se desempeñan en universidades norteamericanas dentro de 
departamentos mayormente dedicados a la crítica literaria antes que 
a la filosofía. Aun cuando se plantea que estos últimos estudios 
podían tomar el relevo de la discusión sobre el latinoamericanismo, 
no se observa claramente que muchas de las categorías y enfoques 
propuestos por el pensamiento latinoamericano y la filosofía de la 
liberación hayan sido sobrepasados, ya que el eje ha sido desplazado 
hacia otros intereses e incluso parecen ignorarse los aportes de estas 
líneas de indagación. 

Si bien predomina la intención de acercar posiciones entre lo 
que se contempla como corrientes actuales de pensamiento crítico, 
que de hecho terminan de confluir en el grupo 
modernidad/colonialidad, podrían advertirse ciertas cuestiones 
teóricas que tensionan esta convergencia. Y estas disidencias 
conceptuales no dejan de presentarse en la conformación posterior 
del llamado pensamiento poscolonial o giro decolonial. Con respecto 
a las concepciones posmodernas la posición de Dussel ha sido 
mayormente crítica, no solo por la discusión entablada sobre su 
trasfondo ideológico-político, sino también por la idea de 
racionalidad y universalidad que él ha sostenido, tal como se ve 
representado en la fundamentación de la ética y de la política de la 
liberación, que aluden a la vida humana como principio material y 
universal. Desde este punto de vista también propone que la crítica 
a la modernidad no debe entenderse como renuncia a la 
racionalidad, a diferencia de los planteos posmodernos, cuando 
afirma: 

(…) la crítica de la razón moderna se hace en nombre de una 
racionalidad diferencial (la razón ejercida por los movimientos 
feministas, ecologistas, culturales, étnicos, de la clase obrera, de las 
naciones periféricas, etc.) y universal (como la razón práctico-



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                81 

material, discursiva, estratégica, instrumental, crítica, etc.). La 
afirmación y emancipación de la diferencia va construyendo una 
universalidad novedosa y futura. La cuestión no es diferencia o 
universalidad, sino universalidad en la diferencia, y diferencia en la 
universalidad (Dussel, 2015, p. 48). 

Otro tema que reviste una notoria diferencia se evidencia en 
la orientación asumida por Dussel en su relectura de Marx para 
incorporar sus tesis a la filosofía de la liberación, 
independientemente de que la suya es una versión singular del 
marxismo. Esta tendencia está claramente visible en las propuestas 
elaboradas desde mediados de los ochenta hasta el presente, si bien 
como vimos en la cita anterior en su idea de emancipación son 
incluidos sujetos políticos que no se limitan a una distinción solo 
clasista. En el caso de los autores que sustentan la teoría poscolonial 
(o decolonial), en su mayoría son renuentes a los análisis 
provenientes del marxismo, salvo algunos ejemplos destacables 
como es el del sociólogo peruano Aníbal Quijano. En general dentro 
de esta tendencia se ha tomado distancia de las doctrinas y 
categorías marxistas, al remarcar a la cuestión racial como motivo 
central de subordinación y clasificación social, junto con el 
señalamiento de las consecuencias del fenómeno de la colonialidad 
que se reconoce en su extensión a distintos ámbitos.  

6. Hacia un diálogo interfilosófico e intercultural en el marco de 
la transmodernidad 

Este último asunto referido a la colonialidad como impronta 
en nuestros países, leído desde el polo opuesto referido a la 
necesidad de promover la descolonización, ciertamente va a ser 
retomado en las últimas reflexiones elaboradas por Enrique Dussel, 
conjuntamente con la noción de transmodernidad ya comentada. 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

82          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Desde este punto de vista va a promover un diálogo filosófico 
intercultural, en una primera instancia necesaria concebido como 
Sur-Sur, para abrirse posteriormente a uno de tipo Sur-Norte. En un 
texto que surge de la participación en uno de esos encuentros, hace 
una serie de propuestas en torno a los temas prioritarios para 
plantear en ese diálogo Sur-Sur, que convoca a filósofos de Asia, 
África y América Latina7.  

En principio, se sugiere comenzar por el autocuestiona-
miento de la situación crítica a que se ha llegado respecto a la filosofía 
de los países periféricos, en que se duda de su existencia, se 
cuestiona su capacidad creadora y, en general, no se ha promovido 
suficientemente el conocimiento histórico de las propias tradiciones. 
Los orígenes de este estado de cosas se remontan a la influencia que 
posee la filosofía occidental a partir de la modernidad, que se afianza 
en el mundo contemporáneo como correspondiente a los países del 
Norte con el dominio detentado por Europa y Estados Unidos de 
Norteamérica, no solo a través de ejercer el poder político, 
económico y militar, sino también en el plano cultural e ideológico. 
En este sentido, Dussel va a hablar de una forma de colonialidad que 
se hace patente en lo filosófico, lo cual responde en parte a estas 
causas externas de dominación ya mencionadas, pero que se 
terminan internalizando por los mismos sujetos subalternizados. De 
allí, por ejemplo, se desprende el hecho de que sean los mismos 
filósofos de las culturas que revisten estas condiciones subordinadas 
quienes efectúen la negación de la posibilidad de alcanzar ámbitos 
de reflexión relevantes a nivel internacional o no reconozcan 
elementos valiosos en su propia historia filosófica, propiciando así 
una mayor marginación.  

 
7 El texto se denomina: “Agenda para un diálogo inter-filosófico Sur-Sur”, y fue una 
ponencia presentada en el I Diálogo Filosófico Sur-Sur, organizado por la UNESCO en 
Rabat, Marruecos, en 2012 (Dussel, 2015, pp. 81-101). 



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                83 

En consecuencia, se afirma que la colonialidad filosófica tiene 
un doble sentido: 1) en el centro, responde a la pretensión de 
universalidad de la filosofía regional europea desde su irradiación en 
la modernidad; 2) en la periferia, resulta reproducida cuando se 
acepta la universalidad de la filosofía occidental y se ignora o 
subestima la reflexión filosófica de las culturas convertidas en 
dependientes, sin poder valorar adecuadamente sus distintos 
momentos históricos, incluso su misma existencia previa a la etapa 
moderna. Asimismo, Dussel señala que hay una justificación filosófica 
que sustenta la realidad del colonialismo, que tiene un carácter 
antropológico, histórico y ético, al intentar demostrar su legitimidad 
debido a la superioridad de los seres humanos europeos, la de sus 
culturas y la misión civilizatoria que se autoasignan con un sesgo 
teleológico, entre otras argumentaciones falaces que se han 
esgrimido. Pero encuentra que obedecen en última instancia a una 
fundamentación ontológica, en que se impone la subjetividad –
caracterizada como “yo europeo”– en cuanto fundamento último del 
mundo, tal como se expresó en el Discurso del método elaborado por 
Descartes y se subtiende hasta las meditaciones de Heidegger (cf. 
Dussel, 2015, pp. 89-90). Esta tendencia a entender la filosofía con 
una marcada referencia en el eurocentrismo, mediante lo cual se 
instaura un determinado modelo a seguir, es lo que debe superarse 
para avanzar al reconocimiento de las diferentes formas de 
comprender y practicar la filosofía que se han dado en el pasado y se 
presentan actualmente a nivel mundial. 

La entrada en una situación poscolonial, que fue 
produciéndose en distintas instancias con la independencia política 
de los pueblos de América Latina, Asia y África, representa la 
condición de posibilidad de una liberación de lo que Dussel identifica 
como filosofía del Sur, o mejor también en plural como filosofías del 
Sur. Para avanzar en la reconstrucción de estas filosofías propone, 
por una parte, incorporar los saberes que provienen de sus culturas 
ancestrales, como es el caso del material narrativo simbólico –ya sea 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

84          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

filosófico, mítico o religioso–, sobre el cual se puede igualmente 
aplicar una hermenéutica filosófica que recupere esas tradiciones. 
Por otra parte, se requiere una profundización en los estudios 
relativos a las historias filosóficas que abarquen los desarrollos 
alcanzados según las trayectorias seguidas en los respectivos países. 
En esa misma dirección considera que se deben realizar 
interpretaciones de los diferentes períodos que las conforman, con 
sus pensadores y textos más significativos, los cuales deben ser leídos 
desde una mirada crítica y atendiendo a los procesos históricos en 
que se inscriben esas obras filosóficas. Igualmente entiende que esta 
tarea de reconstrucción crítica encuentra también un sentido, y es a 
la vez más eficaz, en la medida que incide en la actividad docente de 
la filosofía y se consolida en las investigaciones que se impulsen 
desde centros e institutos especializados.  

En definitiva, las sucesivas realizaciones que pueden ir 
lográndose a partir de estas iniciativas se traducen en el 
afianzamiento de una reflexión que logrará una mayor relevancia y 
utilidad respecto a la propia realidad de la que parten los filósofos del 
Sur, de los que se espera una acción que: “(…) produzca pensamiento 
claro, fundamentado y comprensible a los responsables de la realidad 
concreta, política, económica, cultural, estética, tecnológica, 
científica, de los países del Sur; una filosofía propia, expresión del Sur 
y útil para su comunidad” (Dussel, 2015, p. 97). 

La posibilidad que se indica del resurgimiento cultural que 
experimentan algunos países ante un proceso de cambio geopolítico 
mundial, ofrecen la oportunidad de alcanzar ciertos consensos en el 
Sur en vistas a un diálogo con el Norte, que debe establecerse a partir 
de una actitud que se califica como de “simetría filosófica” respecto 
a la consideración que se tiene de los otros como “iguales”, al 
desplazar la universalidad asociada al eurocentrismo y en el sentido 
de contribuir a desarrollar la creatividad derivada de la apertura a 
otras perspectivas.  



DANTE RAMAGLIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                85 

El marco en que Dussel prevé la interacción creciente de las 
diferentes tradiciones culturales y filosóficas de la humanidad está 
relacionado con el fenómeno que designa como transmodernidad, ya 
descripto anteriormente. No obstante, parece distinguir escenarios 
complejos como es el que puede darse con la imposición de la 
universalidad de una sola cultura hegemónica bajo la globalización, 
ante lo cual la tendencia a una superación consistiría en “(…) ir más 
allá de los supuestos de la modernidad, del capitalismo, del 
eurocentrismo y del colonialismo” (Dussel, 2015, p. 100). Esta última 
apuesta teórica es la que defiende el autor ante una crisis civilizatoria 
profunda que afecta en la actualidad a la humanidad en su conjunto 
y no resulta ajena su propuesta a una cierta proyección utópica de 
esa nueva edad a nivel mundial, cuya concreción se visualiza en un 
horizonte futuro. 

Referencias bibliográficas  

Dussel, Enrique (1993). El proyecto de una filosofía de la historia latinoamericana de Leopoldo 
Zea. En AA.VV., América Latina. Historia y destino. Homenaje a Leopoldo Zea. (Tomo III, pp. 215-
223). México: Universidad Autónoma del Estado de México. 

Dussel, Enrique (2000). Europa, modernidad y eurocentrismo. En E. Lander (Ed.), La colonialidad 
del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 41-53). Buenos 
Aires: CLACSO.  

Dussel, Enrique (2001). Hacia una filosofía política crítica. Bilbao: Desclée de Brouwer. 

Dussel, Enrique (2006a). 20 tesis de política. México: Siglo XXI / CREFAL. 

Dussel, Enrique (2006b). Filosofía de la cultura y la liberación. México: Universidad Autónoma 
de la Ciudad de México. 

Dussel, Enrique (2007). Política de la Liberación: Historia mundial y crítica. Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2009). Política de la Liberación. Arquitectónica. Volumen II. Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2015). Filosofías del Sur. Descolonización y Transmodernidad. México: Akal. 

Dussel, Enrique (2016). 14 tesis de ética. Hacia la esencia del pensamiento crítico. Madrid: 
Trotta. 



DE LA MODERNIDAD A LA TRANSMODERNIDAD. PROYECCIONES DE LA FILOSOFÍA DE ENRIQUE DUSSEL 

86          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Lander, Edgardo (Ed.) (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO. 

Mignolo, Walter (Comp.) (2001). Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El eurocentrismo 
y la filosofía de la liberación en el debate internacional contemporáneo. Buenos Aires: Ediciones 
del Signo. 

Dante Ramaglia  

Licenciado y Doctor en Filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina. Desarrolla actividades docentes de grado y 
posgrado en la misma Universidad. Es miembro del Instituto de Filosofía Argentina y 
Americana, perteneciente a la Facultad mencionada. Se desempeña como 
Investigador Independiente del CONICET en el Grupo de Filosofía Práctica e Historia 
de las Ideas (INCIHUSA-CCT Mendoza). 

Las temáticas en que concentra su investigación se refieren a la filosofía social y 
política, al pensamiento crítico y a la historia de las ideas latinoamericanas. Ha 
publicado numerosos artículos en revistas, capítulos de libros y es editor de obras 
colectivas. Entre sus obras recientes pueden mencionarse: Miradas filosóficas sobre 
América Latina (2020, coorganizador); Diálogos inacabados con Arturo Andrés Roig. 
Filosofía latinoamericana, historia de las ideas y universidad (2020, coeditor); 
Recorridos alternativos de la modernidad. Derivaciones de la crítica en el 
pensamiento contemporáneo (2021, editor). 

https://es.wikipedia.org/wiki/Walter_Mignolo


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 16/04/2024  |  ACEPTADO 05/06/2024  |  PP. 87-112 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                87 

La formulación del método analéctico 
al interior de la obra de Enrique Dussel 
a partir de la crítica a la dialéctica de la 
existencia  

The Formulation of the Analectical Method Within the Work 
of Enrique Dussel Based on the Criticism of the Dialectic of 
Existence 

Patricia González San Martín1 

 https://orcid.org/0000-0002-2143-8955 

Resumen:  

La filosofía de la liberación, en su primera formulación, es un trabajo teórico 
articulado a partir de dos discusiones estratégicas: la discusión con la dialéctica 
idealista y la discusión con la hermenéutica fenomenológica de cuño heideggeriano. 
En este escrito, nos detenemos a presentar y analizar la discusión dusseliana con la 
filosofía heideggeriana, en lo que el filósofo de la liberación denominó la 
resignificación de una filosofía de la totalidad a través de una dialéctica de la 
existencia.  

Palabras claves: dialéctica, existencia, analéctica, totalidad, alteridad 

 

Abstract: 

The philosophy of liberation, in its first formulation, is a theoretical work articulated 
from two strategic discussions: the discussion with idealist dialectics and the 

 
1 Universidad de Playa Ancha, Valparaíso, Chile. Contacto: plgonzal@upla.cl 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-2143-8955
mailto:plgonzal@upla.cl


LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

88          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

discussion with phenomenological hermeneutics of Heideggerian stamp. In this 
writing, we stop to present and analyze the Dusselian discussion with Heideggerian 
philosophy, in what the philosopher of liberation called the resignification of a 
philosophy of totality through a dialectic of existence. 

Keywords: dialectic, existence, analectic, totality, otherness 

1. Preliminar 

Desde sus inicios, la filosofía de la liberación, en la formulación de 
Enrique Dussel, se propuso desde una lectura crítica de la tradición 
filosófica europeo-occidental: para tal fin, se planteó una discusión 
metodológica con la intención de construir los fundamentos de una 
ética crítica a partir de la cual pensar filosóficamente la situación real 
y concreta de exclusión en que vive buena parte de la humanidad.  

Desde esta perspectiva, es importante destacar que en las 
formulaciones posteriores de la ética de la liberación dusseliana, si 
bien se plantean en un plano directamente práctico –ético-político–, 
se halla en su raíz un análisis crítico de las discusiones ontológicas de 
la tradición filosófica y, muy especialmente, del método a partir del 
cual tales discusiones se han orientado. El problema de la 
negatividad, de la exterioridad, de lo pulsional, de la diferencia y la 
alteridad, son los tópicos con que la filosofía de la liberación ha 
articulado sus fundamentos teóricos y los que hicieron posible que el 
tema del método llamara la atención no solo de Enrique Dussel sino 
también de la joven generación de filósofos y filósofas que, entre el 
último lustro de la década del sesenta y el primer lustro de la década 
del setenta, se replantearan la pregunta por la pertinencia del 
ejercicio filosófico en nuestra América. 

En el itinerario teórico de Enrique Dussel se reconoce una 
reflexión acerca de la alteridad que, en una primera época, se halla 
signada por el método hermenéutico aplicado a la realidad histórico-
cultural del continente latinoamericano. En una segunda época, 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                89 

aquella en que se formula la filosofía de la liberación, el tratamiento 
de la alteridad se caracteriza por los explícitos cuestionamientos al 
método de la filosofía tal y como, según nuestro autor, esta ha sido 
ejercitada por la tradición occidental, desde los griegos hasta 
Heidegger. Es así como la búsqueda metodológica se convirtió en la 
mediación teórica a partir de la cual la filosofía de la liberación 
identificó su tema y definió el estatuto ético desde el cual pensar la 
realidad humana que se halla en situación de dominación y exclusión.  

Así, el delineamiento del método es lo que permite hablar de 
una filosofía de la liberación y, en consecuencia, la formulación del 
método analéctico es la columna vertebral de la filosofía de la 
liberación dusseliana. Desde este supuesto, es que se entiende que 
la tematización acerca del método es lo que permite a Dussel 
resignificar la crítica levinasiana a la ontología; en efecto, es el trabajo 
teórico sobre el método lo que hace plausible sostener una 
resignificación latinoamericana de la categoría de otro. En el mismo 
sentido, es la tematización acerca del método lo que permite 
resignificar la argumentación referida a la ética en tanto filosofía 
primera; la formulación del método es lo que hace posible el 
desarrollo de las distintas dimensiones de la metafísica de la 
alteridad, dimensiones que se constituyen en la superación de 
Levinas, esto es, la concreción histórica, cultural, de género, 
pedagógica y política de la categoría de exterioridad. 

Sostenemos, pues, que la primera fundamentación de la 
filosofía de la liberación –trabajo filosófico realizado entre 1971-
19762– se articula en torno a la formulación de un método que 
permita superar las clausuras epistémicas y éticas implícitas en la 
tradición de la filosofía europea.  

 
2 La analítica crítica con la que Dussel realiza la discusión metodológica se encuentra 
preferentemente en las obras escritas entre 1971 y 1975, esto es: Dussel, 1972, 
1973a, 1973b, 1974, 1975. 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

90          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

La analéctica es el nombre del método de la filosofía de la 
liberación. Se formula en lo que hemos reconocido como dos 
movimientos crítico-normativos (cf. González San Martín, 2014): un 
primer movimiento configurado a partir del análisis del método 
dialéctico. De este modo, la filosofía de la liberación halla su primera 
fundamentación al modo de una formulación metodológica, esto es, 
de la configuración de un camino del pensar y su respectiva pauta 
crítico reguladora de sí mismo. Así, la analéctica se delinea en lo que 
puede reconocerse como la confrontación de dos modos de ejercicio 
filosófico, la filosofía del concepto y su superación desde la filosofía 
de la existencia. 

Un segundo movimiento normativo crítico se centra en el 
análisis del método a partir del cual Heidegger ha renovado la 
ontología, el método hermenéutico-fenomenológico aplicado al ser-
en-el-mundo. En efecto, Dussel procede a formular 
metodológicamente la crítica a la ontología desarrollada por 
Emmanuel Levinas por lo que la analéctica será finalmente delineada 
como el modo de acceso a una metafísica de la alteridad, esto es, un 
método que operará analógicamente y que se propone como la 
condición de posibilidad de pensar la alteridad irreductible del Otro. 
La analéctica se propone como un método superador de una filosofía 
de la existencia sin más, precisamente porque esta es, a juicio de 
Dussel, y sobre todo en la perspectiva heideggeriana, el renacer de la 
ontología de la identidad, con todo lo subsuntivo y totalizador que 
esto implica. Por el contrario, la analéctica en tanto normatividad del 
pensar, se plantea como el camino superador del monismo 
totalizador y la posibilidad de apertura de la razón frente al otro.  

Una de las hipótesis que estructuran nuestro análisis del 
método analéctico es que la recepción de Levinas por parte de Dussel 
está determinada por las necesidades teóricas del filósofo de la 
liberación. Si Levinas hizo sentido en Dussel, es porque este último 
tiene necesidades teóricas específicas que se verán satisfechas con 
las categorías levinasianas. Tales necesidades teóricas son precisadas 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                91 

por lo que se constituye en el universo discursivo de Dussel, que en 
el plano filosófico latinoamericano queda definido por lo que 
Augusto Salazar Bondy ha tematizado como la confrontación de una 
filosofía de la dominación y una filosofía de la liberación. Tal 
disyuntiva es la resignificación filosófica de la condición de alteridad 
subalterna caracterizada por la teoría de la dependencia, situación 
económico-política puesta en cuestión por los movimientos 
revolucionarios de fines de la década del ‘60. Me parece que la 
Filosofía de la Liberación, a través de su formulación metodológica, 
es el esfuerzo por llevar una praxis histórica a categorías filosóficas 
que orienten tanto (el camino de) la teoría como de la praxis. En este 
sentido, sostengo, el trabajo teórico sobre el método es lo que 
permitiría hablar de una tematización latinoamericana de la 
categoría levinasiana de otro3. 

En lo que sigue de este escrito, nos concentraremos en 
exponer la formulación de la analéctica a partir de la directa crítica a 
la filosofía de la existencia y la ontología que la sostiene. Indicaremos 
los problemas implicados en tal crítica y cómo estos son 
resignificados latinoamericanamente por Dussel, dando cuerpo a su 
versión de la filosofía de la liberación. La revisión estará centrada en 
las críticas a la ontología heideggeriana. 

 

 
3 La segunda pesquisa que conduce nuestro análisis de la configuración del método 
de la filosofía de la liberación se relaciona con el protagonismo que tiene la 
perspectiva filosófica del segundo Schelling para el delineamiento del método 
analéctico; Schelling, para Dussel, es el filósofo que inaugura una filosofía de la 
existencia a partir de la resignificación del absoluto desde una teorización en la que 
confluyen teología y filosofía de la cultura. Tal confluencia, recordemos, también se 
ha hecho presente en el trabajo intelectual de Dussel cuando este se ocupó del 
problema de la ubicación de América en la historia universal (cf. González, 2016). 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

92          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

2. Recurrencia-interpelación a la filosofía de Martín Heidegger 

Según hemos afirmado, el método de la filosofía de la 
liberación se configura a partir de una discusión “estratégica” con la 
filosofía de la existencia de cuño heideggeriano. En este contexto 
enunciativo, Dussel hace cuentas consigo mismo y con la tradición 
contemporánea de la filosofía al enfrentar críticamente el 
movimiento subsuntivo y totalizador que vuelve a resignificarse en la 
hermenéutica de la facticidad, al modo de una dialéctica de la 
existencia. Revisemos. 

Desde el punto de vista del método, para Dussel, la 
hermenéutica fenomenológica pone al Dasein como un lector frente 
al texto de la realidad (Dussel, 1998, p. 21); cuestión que permite, en 
la óptica heideggeriana, sacar a la luz el fundamento de esta, el ser, 
pero a diferencia de la filosofía de la conciencia, el ser es ubicado al 
interior de la mismísima estructura ejecutiva del ente que es capaz 
de pensarlo. En ese sentido, el método fenomenológico 
hermenéutico muestra toda su potencia toda vez que es capaz de 
evidenciar los horizontes de sentido que sostienen a la existencia.  

Mariano Moreno Villa (1998) indica muy bien la advertencia 
dusseliana respecto de la tematización de Heidegger en Ser y tiempo: 
“(…) pues parece que Heidegger concibe al ser como una suerte de 
logos, esto es, como el hontanar de las posibilidades de todo sentido” 
(p. 48), cuestión que para Dussel significa poner atención en la 
dialéctica de la existencia que se despliega en Ser y tiempo. El 
señalamiento heideggeriano es el de permanecer en la facticidad de 
la existencia para ahí, indagar en las problemáticas ontológicas. Ese 
es el punto de inicio y la dirección de la dialéctica ensayada en Ser y 
tiempo y es así como lo caracteriza nuestro filósofo: 

Todo el libro Ser y tiempo es una obra dialéctica. Desde la pregunta 
inicial del § 1 el método es dialéctico, pero parte, a diferencia de 
Hegel, no del absoluto antes de la creación y como indeterminado 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                93 

ser o concepto en-sí, sino del Dasein, el ente que es ahí, uno más, 
pero inevitablemente, un hombre, “en cada caso yo mismo” 
(Dussel, 1974, p. 158). 

El punto de Dussel es que el camino dialéctico emprendido 
por Heidegger ya no es involutivo, sino trascendente hacia el mundo: 
“Pero ahora −sostiene Dussel (1974)− el movimiento dialéctico 
partirá, no hacia la inmanencia in-volutiva de la subjetividad, sino 
hacia la trascendencia del mundo cuyo último horizonte onto-lógico 
es el ser que se manifiesta” (p. 159). Lo ontológico es ahora el ser 
entendido como una totalidad de sentido, el horizonte adviniente en 
que se mueve el Dasein. Así, la hermenéutica es una dialéctica de la 
condición existencial, el modo de trascender hacia el ámbito propio 
de la existencia que finalmente queda delineada por el horizonte 
ontológico fundamental: “El movimiento dialéctico es entonces un 
cierto movimiento que atravesando el orden u horizonte meramente 
óntico alcanza y se abre a lo ontológico” (p. 159), afirma Dussel. En 
tal sentido, establece que la dialéctica en Heidegger es el pasaje del 
orden óntico-existencial al ontológico-existenciario, ese paso es lo 
que permite la fenomenología de la existencia. Desde el horizonte 
ontológico, entonces, Heidegger procede deductivamente, esto es, 
piensa a los entes desde su fundamento, el ser. Por eso Dussel afirma 
que se trata de una dialéctica a partir de la hermenéutica, donde el 
ser es el horizonte que permite la interpretación de todo lo que es 
(Dussel, 1973b, pp. 141-146).  

Llegados a este punto, Dussel advierte que Heidegger no 
asume las reales consecuencias de pensar el ser desde la existencia, 
ya que, sostiene, tal pensamiento esencial no puede soslayar la 
fundamentación del estar cotidiano, es decir, la ética. Para Dussel no 
puede hacerse ontología sin ética y es desde este punto de vista que 
evaluará la teorización heideggeriana centrada en el pensar esencial. 

Para 1971 Dussel lee a Heidegger instalado en la 
problemática directamente metodológica, problemática donde, para 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

94          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

nuestro filósofo, se hace totalmente evidente la relación –finalmente 
nunca bien ponderada por Heidegger– entre la ontología y la ética. 
Dussel se concentra en la tarea de asumir las consecuencias éticas y 
políticas de la analítica de la existencia con la clara intención de 
establecer si la ontología contemporánea abierta por Heidegger será 
adecuada para pensar filosóficamente la condición de América 
Latina. 

Como se sabe, el ‘segundo Heidegger’ se concentra en 
indagar directamente en qué consiste el llamado horizonte 
ontológico y cómo este se relaciona con la totalidad de sentido. Tal 
análisis supone, para Dussel, indagar en las obras posteriores a Ser y 
tiempo, especialmente en Identidad y diferencia, Serenidad y Hacia 
la cuestión del pensar. 

De lo que se trata, para Dussel, es de auscultar la 
tematización del horizonte de sentido del mundo para problematizar 
una categoría fundamental del pensar filosófico occidental, la 
totalidad, para con ella comprender cómo se relacionan el ser como 
fundamento −lo que supone revisar la historia de la metafísica−, el 
pensar acerca del fundamento y el pensar acerca de las cosas. Todo 
ello supone, en el pensar heideggeriano, re-pensar la diferencia 
ontológica, porque de ello dependerá si se alcanza una renovada 
compresión −postmetafísica− del ser y cómo éste se relaciona 
especialmente con el ente que puede pensarlo. 

En primer lugar, se trata de ahondar en la relación hombre y 
ser, donde, para Heidegger, esta es entendida como una relación de 
co-implicación mediada por, diríamos, un tercer término desde el 
cual la co-implicación puede ser comprendida. Ese tercer término es 
tematizado por Heidegger como el ámbito, que pide otro decir 
incluso que el decir ontológico clásico. 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                95 

Dussel destaca que en Serenidad4 Heidegger ausculta un 
punto fundamental respecto de eso que ha llamado el ámbito: se 
trataría de una apertura original desde la cual ser y hombre devienen; 
tal apertura es originalmente un misterio que, por ende, exige del 
pensar una actitud serena, de espera, de escucha5. 

Serenidad es el término que reclama una disposición para 
ensayar efectivamente un pensar meditativo que penetre en el 
sentido, en este caso, del mundo técnico, ese que permanece 
sustraído al pensar representacional, calculador. La serenidad es la 
actitud que reclama Heidegger para enfrentar aquello que incluso 
haciéndose presente, permanece oculto al pensar, es la actitud que 
permitiría la apertura al misterio (Heidegger, 1989, p. 28); entonces, 
serenidad y apertura al misterio son dos actitudes que se co-
pertenecen en pos de efectuar un pensar meditativo, no 
objetualizante. Tal pensar supone, a la vez, preguntarse por la 
esencia del pensar o pensar esencial cuya respuesta pone como 
premisa la distinción entre un pensar representacional y otro que 
aparece como el horizonte en el cual los objetos quedan puestos. 
Heidegger intentará fijar la atención meditativa en el horizonte 

 
4 El texto es una conferencia dictada por Heidegger en 1955 en homenaje a un 
compositor alemán, Conradin Kreutzer. En la ocasión, Heidegger se pregunta si el 
pensar auténtico tendrá lugar en ese lugar. No se trata de un pensar calculador, 
planificador –el pensar característico de lo que Heidegger denomina la era atómica–
. Se trata de un pensar con arraigo: “¿no podrá serle obsequiado al hombre un nuevo 
suelo y fundamento a partir de los que su ser y todas sus obras puedan florecer de 
un modo nuevo, incluso dentro de la era atómica?” (Heidegger, 1989, p. 26).  
5 Se trataría de un modo de pensar que efectivamente nos acerque a lo más próximo, 
que de tan próximo no parece ser visualizado. En la era de la técnica, para Heidegger, 
ese pensar requiere de una actitud frente a los objetos que es a la vez activa –el 
contar con los objetos, el usarlos− pero a la vez distante –no permitir que la técnica 
domine de manera absoluta nuestra existencia−. Así, afirma: “Quisiera denominar 
esta actitud que dice simultáneamente ‘si’ y ‘no’ al mundo técnico con una antigua 
palabra: la Serenidad (Gelassenheit) para con las cosas” (Heidegger, 1989, p. 27). 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

96          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

mismo que es, básicamente, algo abierto, al modo de una comarca6 
(cf. Heidegger, 1989, pp. 44-45), entendida como una libre amplitud 
donde todo queda cobijado, donde todo queda reunido y, además, 
donde es posible el encuentro. La comarca −sostiene Heidegger− “es 
la amplitud que hace demorar, la que, reuniéndolo todo, se abre, de 
modo que en ella lo abierto es mantenido y sostenido para ser 
eclosionar toda cosa en su reposar” (p. 47). Para Heidegger la actitud 
que reclama esta especie de trasfondo de los objetos es la serenidad; 
más exactamente, la serenidad es el estado afectivo a partir del cual 
la comarca y lo abierto se hacen presentes: “La serenidad no sería tan 
solo el camino, sino también el movimiento” (p. 52), a partir del cual 
la comarca se hace presente como lo abierto. 

Lo abierto es entonces el horizonte desde el cual la realidad 
deviene, pero, y en esto Heidegger es radical, pensar el horizonte 
exige establecer otras categorías de aquellas con que se han 
tematizado a los entes, incluso al ser. Pensar el horizonte exige ir más 
allá de un pensar representacional, exige al pensamiento ensayar una 
lógica sin objeto, porque lo que se quiere es pensar el gesto de 
aperturidad radical desde donde todo, ser y ente, devienen.  

Identidad y diferencia es el escrito que viene a formular un 
recomienzo de la filosofía, más allá de la metafísica. Es el escrito 
donde Heidegger plantea de manera directa la pregunta por el 
sentido del ser, un sentido que quiere ser pensado de manera distinta 
a como lo ha establecido la historia de la filosofía: no como voluntad 
de poder, no como dominio, lo que supone, entre otras cosas, pensar 
al hombre no como sujeto. Categorialmente supone hacer la 
diferencia entre metafísica y pensar para, así, pensar de otro modo a 
como lo ha hecho la historia de la filosofía, desde Platón hasta 

 
6 En vistas del origen etimológico del término comarca, Heidegger decide llamarla la 
contrada. 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                97 

Nietzsche7. Pensar de otro modo para acceder a lo no pensado, al ser. 
No obstante esta exigencia, al mismo tiempo, Heidegger se plantea 
la pregunta por la metafísica con el objetivo de delinear sus límites; 
es en la misma historia de la metafísica, piensa Heidegger, donde se 
encontrará finalmente el camino de la ontología propiamente tal8. 

En Identidad y diferencia, Heidegger entiende a la identidad 
como una mismidad original y fundante de la relación entre hombre 
y ser. Tal ámbito es el de la apertura original co-implicadora de ser y 
pensar. El hombre y el ser quedan co-implicados, se co-pertenecen 
desde lo mismo 9. La mismidad es la apertura −la Lichtung, el claro− 
donde pensar y ser se encuentran, donde el ser se hace presente; 
para Heidegger ese es el sentido originario de la sentencia de 
Parménides. Ahora bien, esta apertura, este claro hay que volver a 
pensarlo en la era de la técnica. La relación ontológica en la era de la 
técnica, la Ge-stell, es entendida como “la composición en la que 
contemporáneamente hombre y ser se pertenecen” (Heidegger, 

 
7 Para Heidegger es posible hacer esta relación (Platón-Nietzsche) por cuanto en la 
era de la técnica, la idea ha devenido en poiesis y en técne; la idea se manifiesta 
como voluntad de verdad en los objetos técnicos. Heidegger en los años ‘40 asiste a 
la realización del arte como verdad de lo real−Alemania se halla en plena Revolución 
industrial−, una época donde se constata la preeminencia de la creación, de la 
producción como voluntad de dominio, expresión contemporánea de la metafísica u 
onto-teología (Heidegger, 1988). 
8 Tal camino habría que buscarlo en la propia historia de la metafísica, al modo de lo 
impensado por ella, con la intensión de vislumbrar lo que ha quedado en el olvido, 
sustraído por el pensar representacional; habría que pensar en lo que se ausenta en 
la presencia del ente. Eso es lo que quiere expresar el pensar del “salto” o del “paso 
atrás” formulado en la obra. Se trata, por una parte, de un retroceder para acceder 
a aquello que se sustrae a la metafísica pero que constituyó su origen como 
pensamiento −el ser− y, por otro lado, se trata también de un salto que significa 
avanzar más allá de las formas en que el ser ha sido pensado, lo que pone en la pista, 
entre otros asuntos, de la relación entre el hombre y el ser (Heidegger, 1988). 
9 Sostiene Heidegger (1988): “Tenemos que reconocer que en la aurora del pensar la 
propia identidad habla mucho antes de llegar a ser principio de identidad, y esto es 
una sentencia que afirma que pensar y ser tienen su lugar en lo mismo y a partir de 
esto mismo se pertenecen mutuamente” (p. 69). 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

98          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

1988, p. 46). Pensar la Ge-stell es querer instalarse en el 
acontecimiento de trans-propiación −el Ereignis− que es, en realidad, 
previo a lo que se co-pertenece, es el acontecimiento originario, 
donde se está ya desde siempre. Así dirá Heidegger (1988): “La 
esencia de la identidad es una propiedad del acontecimiento de 
transpropiación” (p. 91). 

Ahora bien, desde esta perspectiva sustentada por la 
identificación del principio in-fundado de la mismidad, es que, en 
Identidad y diferencia, Heidegger tematizará la diferencia ontológica. 
El ser es pensado desde la diferencia con “lo mismo”, lo que para 
Dussel, supone entender a esta relación como una relación dialéctica, 
ser lo otro de lo mismo10. 

Conviene precisar que el estudio de la dialéctica hegeliana y 
su superación en el pensamiento de Heidegger, es una temática muy 
en uso a principio de la década del setenta. En este sentido, para Juan 
Carlos Scannone Heidegger es finalmente la superación de Hegel, 
más precisamente, es la diferencia de Hegel, toda vez que su 
ontología es un “paso atrás” –el rescate de lo impensado− de la 
metafísica y, por ello, se constituye en el “salto”, la superación no 
dialéctica de la metafísica, cuestión que se manifiesta en un 
pensamiento del ser no como fundamento, sino como evento. Para 
Scannone, Heidegger es el pensador de la diferencia, el pensador que 
lleva a la ontología a un definitivo registro no dialéctico (cf. Scannone, 

 
10 Heidegger quiere pensar la diferencia entre ser y ente; el razonamiento es así; la 
metafísica ha pensado al ser y al ente, ha establecido que hay una diferencia, pero 
no ha pensado la diferencia misma. Finalmente, la diferencia entre el ser y el ente es 
que el ser es el movimiento de donación de la condición entitativa, la llegada es el 
ente tal o cual, pero el ser es justamente ese movimiento de gestarse, es la salida. 
Así, la diferencia es pensada como el entre la salida y la llegada, esa es la diferencia 
entre ser y ente. La diferencia es el dejar aparecer. La conclusión del texto es que la 
diferencia es lo que posibilita la identidad, por la diferencia hay identidad 
(Heidegger, 1988). 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                99 

1971)11, cuestión que para el sacerdote jesuita significará el 
replanteamiento del método de la filosofía de la liberación desde un 
horizonte ontológico. 

No es el caso, como veremos, de la tematización dusseliana. 

Es importante entender que, desde una perspectiva 
metodológica, a partir de las distinciones realizadas por Heidegger 
−la identificación de un tercer término, la mismidad en la que quedan 
reunidos ser y pensar, lo que a su vez reclama un temple de ánimo 
sereno precisamente para percatarse del acontecimiento de 
donación que es el ser para con los entes−, Dussel distingue un 
camino que denomina óntico-ontológico dialéctico, que va de los 
entes hacia su fundamento (Dussel, 1973a)12. Un segundo camino 
que Dussel denomina ontológico-óntico deductivo que vuelve hacia 
los entes deductivamente desde su fundamento (Dussel, 1973b)13. El 
nivel ontológico-óntico deductivo es la orientación identificada en la 
teorización del segundo Heidegger y que, para nuestro filósofo, es la 
manera en que la dialéctica cobra un sentido ontológico-existencial, 
que es, a la vez, el modo en que contemporáneamente se 
fundamenta una totalidad de sentido, aquella que Dussel leerá en 
clave directamente ética, en lo que dio en llamar una ética 
ontológica. 

Afirma Dussel (1973b): “La cuestión metódica de la ontología 
heideggeriana es poder superar en su fundamentación la 
subjetividad moderna, conservando una ontología de la negación en 

 
11 En 1971, la revista Stromata estuvo dedicada a la relación Hegel-Heidegger, con 
motivo de la celebración del bicentenario del natalicio de Hegel. En la relación Hegel-
Heidegger, remito al artículo de Dina Picotti, “El concepto hegeliano de verdad y su 
discusión en M. Heidegger”, aparecido en el mismo número de Stromata. 
12 Se trata de la orientación subyacente a la hermenéutica de la facticidad, según 
Dussel. 
13 Especialmente puede observarse en el capítulo VI, en el que Dussel evalúa las 
consecuencias del pensar esencial heideggeriano. 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

100          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

su positividad” (p. 134). Ese es el pensar fundamental heideggeriano, 
aquel que pone en la pista del acaecimiento del ser: “Ese pensar 
fundamental y esencial está más allá de la theoría de los entes 
intramundanos y de la praxis como acción productora de dichos 
entes; dicho pensar es anterior porque ‘se las habe’ con el 
fundamento mismo del mundo como tal” (p. 134). Para Dussel la 
indagación en el pensar fundamental heideggeriano es el límite en el 
que se mueve lo que él denomina la ética ontológica, esto es, la 
fundamentación más radical de la praxis misma, en cuanto praxis14. 

Para acceder a lo que Heidegger denomina el pesar 
fundamental, Dussel reconoce un necesario pasaje crítico desde el 
cual es posible poner en cuestión lo cotidiano. Dussel registra tal 
pasaje crítico en los filósofos que han llevado sus formulaciones 
ontológicas al plano de la praxis, en todos ellos puede advertirse un 
desgarramiento del ethos −para Heidegger es el estado de angustia, 
para Platón, la salida de la caverna−. Lo que pone de relieve Dussel 
es que para acceder a un pensar fundamental se requiere de la crisis 
del hábito, un desfondamiento de lo cotidiano a partir del cual se 
caerá en la cuenta que algo fundamental ha caído en el olvido. Esa es 
la actitud que requiere el pensar fundamental, que es el pensar 
directamente ontológico, que es, además, la ubicación en un pensar 

 
14 Las aproximaciones críticas a las tesis de Heidegger forman parte del universo 
discursivo de la época; así, Carlos Cullen, al igual como lo sostendrá Dussel, 
Heidegger es para el siglo XX lo que fue Hegel para el siglo XIX, el pensador que 
restaura una ontología con la que superar los horrores de la razón y los reductivismos 
en los que incurre la ciencia, propósito que es leído en clave geopolítica: “Europa 
‘pierde sus sendas’, y necesita un hilo conductor que le permita saber a dónde va y 
qué rumbo tomar (…) es decir, volver a las fuerzas de lo hogareño (…) el privilegiado 
paisaje presocrático, fuente del espíritu europeo. Después de la ‘odisea’ hay que 
volver enriquecidos a la vida de los pastores del ser (…) La verdad tiene su 
destinación y hay que leer la historia como el destino de la ocultación-desocultación 
del ser (…) El imperio toma otra forma. Se repliega, y con ‘serenidad’ espera, aunque 
haya que soportar la cotidianidad de las tropas de ocupación y la poca estética del 
muro de Berlín” (Cullen, 1973, pp. 95-96). 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                101 

propiamente filosófico. Así, afirma Dussel (1973b): “La filosofía como 
ontología será un pensar, un modo del pensar, un pensar 
metódicamente el fundamento” (p. 138)15. 

Así, se avanza desde la comprensión existencial hacia la crisis 
de esa comprensión lo que constituye, a su vez, el pasaje para 
acceder al pensar fundamental, al pensar propiamente ontológico, el 
pensar filosófico por excelencia, lo que supone una muerte a la 
cotidianidad, el salirse de la seguridad de lo obvio, para interrogarlo, 
para hacerlo tema. Se trata de una interrupción crítica del estado 
habitual, una interrupción del ethos. Así, desde Heidegger, la 
filosofía, para Dussel (1973b), queda definida: “Negativamente: 
ruptura, conversión y muerte al mundo cotidiano. Positivamente: 
acceso a una trascendencia. El ‘camino de acceso’ (méthodos) parte 
de la cotidianidad para llegar en el pensar, por un pasaje, a la 
trascendencia. Desde ese ámbito se deberá retornar a la 
cotidianidad” (p. 138). 

Es lo que Dussel denomina el camino devolutivo desde el 
fundamento hacia los entes. Desde este enfoque, se entiende la 
identificación de la filosofía con la ontología en que ha incurrido el 
pensar filosófico occidental y así es como queda definida por Dussel 
(1973b): “Por eso es que la filosofía como ontología es la 
‘competencia o habilidad fundamental’ (prôte epistéme), pero que 
como pensar esencial deberá saber permanecer abierto ante el ser 
como ser (sólo es una ontología negativa), ante lo nunca totalmente 
comprendido en la cotidianidad” (p. 140). 

En consecuencia, Dussel indicará que Heidegger en la década 
del ‘20 piensa al modo de una analítica existenciaria, con lo que se 
propone el acceso al nivel fundado del ser-ahí; treinta años después, 
intenta el acceso directo al nivel de lo que funda. El punto de Dussel 

 
15 El pensar fundamental, el pensar acerca del ser, es lo que ya Aristóteles había 
definido como el sentido de la filosofía. 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

102          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

es que ese modo de acceso, en Heidegger, sigue siendo dialéctico, es 
decir, un camino que operará negativamente, esto es, por 
mostraciones posibles de advertir en su ocultamiento, ya que se trata 
del venir a presencia de lo que no es ente, sino de lo que funda al 
ente16. La cosa que Heidegger quiere pensar de manera directa, lo 
que indica como el ámbito, es lo que en el nivel óntico-ontológico 
quedó indicado como el horizonte de sentido a partir del cual se 
articula la significatividad circunspectiva del ente; en las obras del 
segundo Heidegger, Dussel indica que el intento de abordaje directo 
sobre el ámbito muestra al horizonte (lo que está siempre más allá) 
en su condición de tal, en su negatividad, sin embargo presente y 
actuante: “el ser como el ámbito más allá del horizonte de la 
temporalidad” (Dussel, 1973b, nota 415, p. 232)17. 

Para Dussel, el tema de una ética ontológica −que es el modo 
en que nuestro filósofo resignifica el pensar fundamental de 
Heidegger− es el pensar al ser como horizonte del ente (Dussel 
1973b, p. 14)18. Se trata, ahora, de pensar al ser directamente, desde 
las indicaciones formuladas en Ser y tiempo −el ser ya está presente 
en la comprensión existencial, lo que supone pensarlo desde el 
Dasein, desde el existente. Ahora, entiende Dussel, se pretende 
pensar al ser desde su primerísima y directa condición ontológica, no 
desde lo fundado por él. Para ello, desde el señalamiento 
heideggeriano, Dussel traerá a colación la tematización de 
Aristóteles, porque para Dussel el Estagirita fue el pensador que 
planteó con toda claridad el tema del método del, ahora, llamado 
pensar fundamental y/o ética ontológica; además, la tesis de Dussel 
es que Heidegger resignifica ontológico-existenciariamente la 

 
16 Es lo que en los textos del segundo Heidegger aludidos ha sido identificado como 
el “acaecimiento apropiador” (Ereignis). 
17 Como puede advertirse, Dussel indica la diferencia del tratamiento de la 
temporalidad en Ser y tiempo y, luego, en Tiempo y ser. 
18 Lo cual supone, ya lo hemos indicado, no poder pensar al ser ni como ente, ni como 
objeto, ni como sustancia. 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                103 

perspectiva metodológica de Aristóteles respecto del modo de 
acceso al ser que se-da19. 

Para Dussel, estas consideraciones ontológicas son de 
fundamental importancia para replantear la problematización de lo 
práctico pues, no olvidemos que para nuestro filósofo la analítica de 
la existencia le ha hecho ver que la ética es la filosofía primera. 
Entonces, el hilo argumental de una ética para la liberación supone 
dos cosas: la primera es explicitar los compromisos ontológicos 
implícitos en la analítica de la existencia realizado por el filósofo de 
Friburgo, porque a Dussel se le ha hecho evidente la necesidad de 
fundamentar una analítica existencial desde principios que no 
supongan una mismidad original, ya que ello tiene consecuencias 
para la fundamentación de una ética, desde la mismidad o desde la 
distinción, de eso depende cómo se teja la relación entre lo mismo y 
lo otro. 

En segundo lugar, la fundamentación de una ética para la 
liberación supone innovar en los principios lógicos a partir de los 
cuales se fundamenta lo real, lo que conllevará la revisión del método 
de indagación filosófica. En Para una ética de la liberación 
latinoamericana, Dussel desarrollará las consecuencias que se siguen 
en el ámbito de la existencia de la suposición de un principio idéntico, 
lo que sintéticamente enunciaremos ahora como a-versión o con-
versión, alternativas que sustanciarán dos eticidades antagónicas. 

 

 
19 Pedro García Ruiz (2001) ha hecho notar la temprana agudeza analítica de Dussel 
acerca de la relación entre la ontología y la ética aristotélica y la ontología 
heideggeriana; así, el estudioso de la filosofía de la liberación afirma: “Dussel ha sido 
un precursor en los estudios sobre la relación entre la filosofía aristotélica, 
estrictamente la Ética a Nicómaco y la analítica existencial del Dasein” (p. 111). 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

104          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

3. Ontología y ética, una relación necesaria 

En la argumentación, Dussel pone en relación las eticidades 
formuladas por la filosofía occidental con los fundamentos 
ontológicos supuestos y formulados por ese pensar, al modo de una 
historia de la ontología de la mismidad en la que quedarán ubicados 
todos los grandes pensadores de la filosofía occidental, incluyendo a 
Heidegger. Lo interesante de este análisis es que Dussel, desde lo que 
ha denominado una ética ontológica, descubre un hilo conductor del 
pensamiento filosófico occidental: la ontología de la mismidad se ha 
expresado totalitariamente en la historia, cuestión que queda en 
evidencia al analizar la fundamentación de la praxis. 

Así, indica Dussel, el principio de la mismidad cosmológica de 
los griegos (Dussel, 1973a, pp. 104-105)20 tiene como consecuencia 
la disolución del individuo en la polis: “La univocidad del ser lleva, en 
ética, a una aporía insoluble, tanto para el pensar clásico como para 
el cosmopolita: el hombre es absorbido en la pólis (colectivismo 
totalitario, donde "lo Mismo" disuelve "lo otro" como mera di-
ferencia interna” (p. 106). 

Por su parte, la modernidad supone una mismidad logo-
lógica, donde el supuesto de todo es una sustancia pensante desde 
donde todo queda explicado. Se trata de una subjetividad solipcista 
desde la que la totalidad queda explicada. Las consecuencias que 
esto tiene para las éticas modernas es su extremo formalismo, donde 
la diversidad de lo concreto es derivada del principio racional y es 
tratada desde esa universalidad formal.  

 
20 El análisis se centra en Platón, a partir de la manera en que, en discusiones 
distintas, el filósofo supone una totalidad unitaria e idéntica de donde la pluralidad 
di-fiere; en tal sentido afirma Dussel (1973a): “Al fin, el ‘Bien’ de la República, el ‘Ser’ 
del Sofista, el ‘Uno’ del Parménides y la ‘Belleza’ del Banquete, son momentos 
supremos de una dialéctica que nunca evade la Totalidad” (p. 106). 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                105 

Para el pensamiento contemporáneo, especialmente en la 
filosofía de Heidegger, vuelve a hacerse presente la mismidad 
ontológica, lo cual, a juicio de Dussel, resignifica el totalitarismo de lo 
uno en la concepción de la praxis. En efecto, los señalamientos 
heideggerianos respecto de un pensar esencial son resignificados por 
Dussel en clave directamente antropológica y ética.  

Así, en este contexto argumentativo, aparece un tema 
central para la filosofía de la liberación y especialmente para el 
delineamiento de su método, a saber, cómo es entendida la alteridad 
en la relación del ser con los entes, especialmente con el ente que 
piensa al ser. Para Dussel, es claro que no se trata de una alteridad 
radical, sino de un momento alterativo coadyuvante en el despliegue 
de la mismidad y así es como lo entiende: “Eso ‘otro’ no es el otro, es 
decir, un hacerse otro hombre, sino un irse ‘alterando’ desde la 
mismidad y por sucesivas determinaciones que en griego se 
denominó proaíresis” (Dussel, 1973a, p. 82). Desde el lenguaje 
heideggeriano, “Lo diferente es lo arrastrado desde la identidad, in-
diferencia originaria o unidad hasta la dualidad. La di-ferencia supone 
la unidad: lo Mismo” (Dussel, 1973a, p. 102)21. 

Por su parte, Dussel indica el término distinto, que suele 
usarse como sinónimo de diferente, pero que, en su análisis 
etimológico, supone una concepción ontológica completamente 
antagónica: “(…) lo dis-tinto −de dis−, y del verbo tinguere: pintar, 
poner tintura, indica mejor la diversidad y no supone la unidad 
previa: es lo separado, no necesariamente procedente de la 
identidad que como Totalidad los comprende” (Dussel, 1973a, p. 
102). 

 
21 Dussel indica el análisis etimológico del término diferencia: “La palabra castellana 
‘diferencia’ nos remite a la latina compuesta de dis- (partícula con la significación de 
división o negación) y al verbo ferre (llevar con violencia, arrastrar)” (Dussel, 1973a, 
p. 102). 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

106          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Es importante entender que para Dussel, Heidegger es el 
pensador de la totalidad dialéctica desde el ser-ahí; así, el pensar 
esencial que Heidegger reclama no es otra cosa que la resignificación 
contemporánea de una dialéctica ontológica desde la existencia, lo 
que supone restituir un pensamiento de la totalidad desde una 
concepción del ser como acontecimiento originario que, sin 
embargo, con todas las diferencias con el pensar metafísico, restituye 
la unidad entre pensar y ser, privilegiando ahora otro decir, el de la 
poesía, el lugar contemporáneo donde se expresa la unidad original. 

4. Conclusiones 

Ha interesado exponer cómo es que Dussel lee a Heidegger 
−lectura signada por su universo discursivo−, una lectura 
determinada por la relación entre ontología y praxis; así, para el 
filósofo de la liberación, toda la obra heideggeriana es una dialéctica 
ontológica desde la facticidad del Dasein. El esclarecimiento de esta 
interpretación dusseliana es necesario para comprender la 
configuración de la analéctica o método para una metafísica de la 
alteridad. 

Como lo hemos indicado a lo largo de esta exposición, la 
recurrencia al pensar heideggeriano es uno de los tonos principales 
de las reflexiones de los filósofos latinoamericanos en la década del 
setenta del siglo XX, especialmente de la generación argentina; en 
este contexto, Arturo Roig ha indicado las consecuencias para la 
filosofía latinoamericana de la recepción sobre todo del segundo 
Heidegger, me permitiré una cita algo extensa con la que podemos 
ponderar adecuadamente el contexto crítico en que se desarrolla la 
filosofía de la liberación: 

Así, aparecieron patológicamente los teluristas, los enamorados de 
nuestra tierra que no menos patológicamente veían en ella el 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                107 

Heimat que les habían enseñado los alemanes (…). Y así podríamos 
señalar otras irracionalidades con la que los teóricos de nuestras 
burguesías encandilaron a sus congéneres, regresando al mito del 
campo22 (…). De paso digamos que algunas de las buenas páginas 
de Adorno (…) nos han mostrado el regreso a la ideología de la 
“tierra” y de la “sangre” en Heidegger, quien en sus vacaciones en 
la Selva Negra escuchaba “la voz del ser” en boca de los 
ordeñadores de las vacas, esa misma “voz” que se había perdido 
precisamente en la cotidianidad de las ciudades pobladas de 
oscuros y temidos proletarios (…) (Roig, 1991, p. 35)23. 

En ese sentido Horacio Cerutti ha indicado la agudeza de Roig 
en sus análisis de las tesis heideggerianas, en las que ha identificado 
“un presunto servilismo de la palabra respecto de un sujeto en la 
cotidianidad, para ontologizar el lenguaje y desplazar la sujetividad. 
Es decir, el sujeto dejaría de ser el hablante cotidiano de carne y 
hueso en la historia, para convertirse en un lenguaje que habla, es la 
esencia del lenguaje la que juega en nosotros” (cf. Cerutti, 2009, p. 
21). 

En páginas anteriores hemos indicado que, respecto del 
pensar heideggeriano, Dussel reconoció dos caminos bien definidos: 
uno que denominó óntico-ontológico dialéctico, que va de los entes 
hacia su fundamento; otro que denominó ontológico-óntico que 
vuelve hacia los entes deductivamente desde su fundamento. Con lo 
ganado hasta ahora en la relación ontología y praxis, Dussel 

 
22 Esta es una clara alusión a los ontólogos de la década del cincuenta, por ejemplo, 
Alberto Caturelli, quien cree encontrar la identidad de América en el gaucho de la 
pampa. 
23 En otro lugar indica Roig (2009): “La filosofía −ha dicho Heidegger− es en su esencia 
griega, quiere decir nada menos que occidente y Europa y solamente ellos son, en 
su proceso histórico íntimo, originalmente filosóficos. El comienzo de esa filosofía y 
su naturaleza, se encuentra en una filología, entendida como saber fundante de 
aquella Palabra, que aparece como venida del fondo de un pasado en el que lo 
histórico se diluye en lo ontológico” (p. 74). 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

108          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

propondrá un tercer camino orientador de lo que indica como el 
necesario “salto meta-físico al Otro”, cuestión que será posible a 
partir de la resignificación de las reflexiones de Emmanuel Levinas y 
de Augusto Salazar Bondy, así como a la recurrencia al pensamiento 
decolonial de Frantz Fanon. 

Lo que afirmamos es que desde el análisis de la textualidad 
dusseliana, vista en el contexto de la intertextualidad de la época, la 
recurrencia a las categorías levinasianas −exterioridad, otro, palabra, 
novedad, servicio− hacen pleno sentido no solo en Dussel, sino en 
toda la generación de la década del setenta del siglo XX, una 
generación empeñada en pensar filosóficamente la condición 
histórica, cultural, política y existencial de América Latina.  

Para Dussel, la analéctica es el método que permite un 
renovado estudio de las éticas a través de la historia; así, el punto 
central es que la filosofía de la liberación, entendida como una ética 
trans-ontológica, ordena metódicamente al pensamiento, lo que 
permite entender la relación, fundamental para la filosofía de la 
liberación, entre teoría y praxis, más exactamente entre razón teórica 
y razón práctica; el punto de Dussel, siguiendo en esto los 
señalamientos heideggerianos de los modos de ser del Dasein y de 
los niveles de su tematización, es que toda teoría es teoría acerca de 
una realidad, acerca de un modo de ser, de un modo de existir, por 
ello la praxis es siempre primera y es lo que ordena, motiva y le da 
sentido a la teoría. En tal sentido afirma lo siguiente: 

Jamás nadie −sostiene Dussel− pudo introducirse a la filosofía por 
razones filosóficas, ya que las razones filosóficas que puedan 
convencerlo suponen su previa introducción. Es desde razones 
existenciales previas a la filosofía misma que el hombre se vuelve 
(se con-vierte) al pensar (Dussel, 1973b, p. 189). 

Para Dussel, el pensar es una praxis, una que se orienta por 
la búsqueda de la verdad y para ello ausculta los fundamentos de las 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                109 

acciones del hombre en el mundo. “La función del pensar no es pro-
ducir el ser sino obrar el des-cubrimiento explícito de la 
manifestación del ser de la Totalidad” (Dussel, 1973b, p. 189), ese es 
el valor de la ontología, que indica de manera radical Heidegger y que 
en este punto Dussel suscribe plenamente. Tal tarea de des-
encubrimiento supone, de manera radical, una relación del pensar 
con la cotidianidad, Dussel afirma que se trata de una relación 
dialéctica, en tanto el pensar filosófico ontológico niega la 
comprensión cotidiana para justamente traspasar el nivel óntico y 
sobrenadar en el nivel propiamente ontológico, nivel del 
fundamento; hay allí un movimiento crítico al interior de la totalidad, 
la criticidad se da intra-sistema, desde el fundamento hacia lo 
cotidiano; eso es lo que permite, para Dussel, una ética ontológica, 
pensamiento que se ubica justo en el límite fundamental de la 
totalidad. La analéctica en tanto método del pensamiento, es la 
orientación que permite traspasar aquel límite, hacia la alteridad que 
se halla más allá de la lógica de la totalidad; es el método filosófico 
que permite la fundamentación de una praxis alterativa desde la 
realidad negada del otro por la lógica del sistema, por eso, para 
Dussel, la analéctica es un método crítico liberador. 

La analéctica tiene como punto de inicio la realidad negada 
del Otro, pero no se trata de la negación de la negación, eso nos 
llevaría a la superación de la alteridad hacia una mismidad anterior y 
subsuntiva; analécticamente, se trata de considerar al otro en su 
alteridad, justamente en su negatividad, insistir en esa condición para 
criticar al sistema. Se trata −indica Dussel (1973b)− de una 
“negatividad afirmada como filosofía positiva, por un Schelling 
posterior a Hegel, por Feuerbach, hasta llegar a Levinas, por ejemplo” 
(p. 89). La afirmación de la negatividad, en la medida en que es 
resignificada antropológicamente, quiere ser, a su vez, resignificada 
como acto, como existencia positiva, no como potencia, no como el 
ente que No-Es el ser, no como el ente que para ser conceptuado 
debe quedar en situación negativa respecto de aquello que lo funda: 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

110          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

“La negatividad como negación del fenómeno, del ente u objeto es, 
exactamente, el movimiento dialéctico ontológico que supera o niega 
un horizonte de entes para pasar a aquello que lo funda, y de este a 
otro hasta llegar al horizonte primero” (p. 90). La dialéctica 
ontológica niega la no-verdad del ente y, así, lo supera. Por el 
contrario, la analéctica afirma la negatividad originaria, modalidad de 
la alteridad en la lógica de la identidad, y la afirma como lo otro desde 
donde puede surgir la novedad; el tratamiento que se le da a esa 
negatividad originaria es al modo de la revelación de su condición 
alterativa, por eso la novedad. “El otro mismo es el que puede 
afirmarse desde él mismo como otro y dicho acto es revelación, 
creación, novedad, pro-vocación, interpelación” (p. 92). Se trata, 
como puede advertirse, de una irrupción desde la negatividad del 
otro, desde ella se interpela a la lógica de la mismidad, incapaz de 
reconocer, comprender, valorar al otro como otro, esa es la lectura 
histórica y ética que se hace de la filosofía occidental orientada por 
una ontología de lo Uno. 

La analéctica permite entender a la filosofía como una ética 
que explora los supuestos alterativos de una praxis liberadora de la 
lógica subsuntiva de la totalidad (Dussel, 1973b, § 30) que, en estricto 
rigor, no deja espacio a la libertad de otro como otro. Así, la praxis 
liberadora da paso a la fundamentación de un ethos de la liberación 
como el hábito de “no repetir lo mismo (…) porque se trata del hábito 
de la posición primera del cara-a-cara” (p. 109), lo que supone un 
rebasamiento de los límites de la totalidad. El telos de la liberación se 
concreta en lo que Dussel llama amor-de-justicia24, motivado por la 

 
24 Metafísicamente el amor-de-justicia es la resignificación dusseliana de la categoría 
désir (deseo) de Levinas. Recordemos que para Levinas el deseo es lo que mueve 
hacia una alteridad radical donde incluso el tiempo y la realidad en tanto objeto 
desaparecen; se trata de una apertura radical hacia lo otro como absolutamente 
otro, por eso para Levinas, el deseo mueve más allá del ser y se constituye así en una 
categoría metafísica y ética porque supone una relación con otro, un tocar a otro sin 
la lógica de la posesión, sin la lógica de la satisfacción, sin la preeminencia del yo (cf. 



PATRICIA GONZÁLEZ SAN MARTÍN 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                111 

revelación del otro desde su negatividad interpelante; se trata de la 
expresión de un amor meta-físico, fundamento de un humanismo 
crítico. 

Desde todos estos niveles de análisis es que se pude sostener 
que la fundamentación de la filosofía de la liberación entre los años 
1969-1976 se articula en torno a la formulación de un método que 
permita superar las clausuras epistémicas y éticas implícitas en la 
filosofía europea, sobre todo en la filosofía moderna y 
contemporánea. Filosóficamente, se trata de superar un 
pensamiento que tiene como límite la categoría de ser en tanto 
fundamento. Es el trabajo teórico sobre el método lo que permitió 
hablar de una tematización latinoamericana de la categoría de otro. 

Referencias bibliográficas 

Aristóteles (1982). Metafísica. Madrid: Gredos. 

Cerutti, Horacio (2009). Filosofando y con el mazo dando. Madrid: Biblioteca Nueva. 

Cullen, Carlos (1973). El descubrimiento de la nación y la liberación de la filosofía. Hacia una 
filosofía de la liberación latinoamericana (pp. 92-104). Buenos Aires: Bonum.  

Dussel, Enrique (1972). La dialéctica hegeliana. Mendoza: Ser y tiempo. 

Dussel, Enrique (1973a). Para una ética de la liberación latinoamericana. (Tomo I). Buenos Aires: 
Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (1973b). Para una ética de la liberación latinoamericana. (Tomo II). Buenos 
Aires: Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (1974). Método para una filosofía de la liberación. Salamanca: Sígueme.  

Dussel, Enrique (1975). Liberación latinoamericana y Emmanuel Levinas. Buenos Aires: Bonum. 

Dussel, Enrique (1998). Autopercepción intelectual de un proceso histórico. Revista Anthropos, 
(180), (Barcelona), 13-36. 

 

Levinas, 2002). Dussel resignifica el désir levinasiano como amor de justicia, 
rescatando el sentido originario de este último término, donde la justicia es el 
impulso hacia el otro, el amar al otro como otro. 



LA FORMULACIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO AL INTERIOR DE LA OBRA DE ENRIQUE DUSSEL… 

112          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

García Ruiz, Pedro (2001). La Filosofía de la Liberación (1969-1973). Una aproximación al 
pensamiento de Enrique Dussel. Estudios. Filosofía Práctica e Historia de las Ideas, 2(2), 
(INCIHUSA- CRICYT, Mendoza), 107-123. 

González, Patricia (2014). La filosofía de la liberación de Enrique Dussel. Una aproximación a 
partir de la formulación de la analéctica. Estudios. Filosofía Práctica e Historia de las Ideas, 
16(2), (INCIHUSA- CRICYT, Mendoza), 45-52. 
http://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/estudios/article/view/72/73 

González, Patricia (2016). La lectura dusseliana de Schelling. Universo discursivo y producción 
de categorías para la filosofía latinoamericana. Revista Hybris, CENALTES, 7(2), 13-36. 

Heidegger, Martin (1988). Identidad y diferencia. (Traducción de A. Leyte y H. Cortés). 
Barcelona: Anthropos.  

Heidegger, Martin (1989). Serenidad. (Traducción de Y. Zimmermann). Barcelona: Ediciones del 
Serbal. 

Heidegger, Martin (1992). Cartas sobre el humanismo. Buenos Aires: Ediciones del 80. 

Heidegger, Martín (1997). Ser y tiempo. (Traducción de J. E. Rivera). Santiago: Universitaria. 

Heidegger, Martin (2001). Tiempo y ser. (Traducción de M. Garrido, J. L. Molinuevo y F. Duque). 
Madrid: Tecnos.  

Levinas, Emanuel (2002). Totalidad e infinito. Salamanca: Sígueme. 

Moreno Villa, Mariano (1998). Husserl, Heidegger y Lévinas y la Filosofía de la Liberación. 
Revista Anthropos (180), (Barcelona), 47-58. 

Picotti, Dina (1971). El concepto hegeliano de verdad y su discusión en M. Heidegger. Stromata, 
27(3/4), año XXVII, julio-diciembre, 403-416. 

Roig, Arturo (1991). Historia de las Ideas, teoría del discurso y pensamiento latinoamericano. 
Bogotá: Universidad de Santo Tomás. 

Roig, Arturo (2009). Teoría y Crítica del Pensamiento Latinoamericano. Buenos Aires: Una 
Ventana. (Edición corregida y aumentada). 

Scanonne, Juan Carlos (sj) (1971). Reflexiones acerca del tema Hegel y Heidegger. Stromata, 
27(3/4), año XXVII, julio-diciembre, 381-402. 

 

Patricia González San Martín 

Doctora en Filosofía por la Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, Chile. Sus 
líneas de investigación giran en torno a la Filosofía Latinoamericana contemporánea, 
la teoría crítica, el marxismo en América Latina y la Filosofía en Chile. Ha publicado 
diferentes artículos sobre Dussel y la Filosofía de la liberación y el marxismo en Chile 
en la década del sesenta del siglo XX. 

http://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/estudios/article/view/72/73


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 28/05/2024  |  ACEPTADO 12/06/2024  |  PP. 113-130 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                113 

Algunas reflexiones 
en torno a las categorías de rostro 
y pedagógica en la Filosofía 
de la Liberación de Enrique Dussel1 

Some Reflections About Face and Pedagogical Categories in 
Enrique Dussel's Philosophy of Liberation  

Nadia Heredia2 

 https://orcid.org/0000-0003-2628-6601 

Resumen:  

El presente trabajo intenta recuperar un abordaje de las categorías de rostro y 
pedagógica de la Filosofía de la Liberación de Enrique Dussel. La categoría levinasiana 
de rostro es un pilar fundamental en la arquitectónica dusseliana. Reconocer el rostro 
negado de la otredad nos permite des-cubrir a las Totalidades que lo oprimen y des-
cubrirlo en su singularidad, como alguien. Asimismo, el movimiento de la Filosofía de 
la Liberación, que nos brinda estas herramientas del pensar, también está 
conformado por rostros con historias vivas que lo nacieron. La propuesta consiste 
entonces en reconocer los rostros negados en la historia, para resignificarlos en 
nuestras propias historias al explicitar las relaciones de dominio aún vigentes, como 
postula la pedagógica dusseliana. 

 
1 Esta ponencia fue presentada en la Jornada de Homenaje a Enrique Dussel: “Una 
vida para la liberación de nuestra América”, organizada por el Instituto de Filosofía 
Argentina y Americana y realizada el 7 de marzo de 2024 en la Facultad de Filosofía 
y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina. 
2 Universidad Nacional del Comahue/ Universidad Nacional de las Artes, Argentina. 
Contacto: nadiaheredia@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0003-2628-6601
mailto:nadiaheredia@gmail.com


ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

114          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Palabras clave: Filosofía de la Liberación, rostro, pedagógica, Enrique Dussel 

 

Abstract:  

The present work attempts to recover an approach to face and pedagogical 
categories of Enrique Dussel's Philosophy of Liberation. The Levinasian category of 
face is a fundamental pillar in Dusselian architectonic. Recognizing the denied face of 
otherness allows us to discover the Totalities that oppress it and discover it in its 
singularity, as someone. Likewise, the Philosophy of Liberation movement that gives 
us these tools for thinking is also made up of faces with living stories that gave rise 
to it. The proposal consists of recognizing the faces denied in history, to resignify 
them in our own stories by making explicit the relations of dominance still in force, 
as Dusselian pedagogical postulates. 

Keywords: Philosophy of Liberation, face, pedagogical, Enrique Dussel 

1. La Filosofía de la Liberación como filosofía situada  

El hombre colonizado que escribe para su pueblo, cuando utiliza el 
pasado debe hacerlo con la intención de abrir el futuro, de invitar a la 

acción, de fundar la esperanza. Puede hablarse de todo, pero cuando se 
decide hablar de esa cosa única en la vida de un hombre que representa el 
hecho de abrir el horizonte, de llevar la luz a la propia tierra, de levantarse 

a sí mismo y a su pueblo, entonces hay que colaborar muscularmente.  
Frantz Fanon 

Hablar sobre la obra de Enrique Dussel sin contar con su presencia, 
ha sido de las tareas más difíciles para quienes tuvimos el honor y la 
gracia de conocer y contar con su amistad. En este homenaje que 
hace la Universidad Nacional de Cuyo, estamos en la casa de Enrique 
Dussel, así lo sentimos. Su pueblo natal de La Paz y la clásica foto de 
niño con un maletín en un triciclo, nos remite a sentir aquello que 
vendría, nos sitúa en una historia viva, entre quienes lo seguimos 
recordando.  



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                115 

Para quienes hemos elegido la filosofía como una forma de 
vida, de ver y sentir el mundo, Enrique Dussel nos ha permitido 
concebirla de una forma esencialmente distinta a como se la venía 
concibiendo, sobre todo en su concepción clásica, moderna y, por 
tanto, eurocéntrica. Esa que muchas veces, parece ser la única 
enseñable en las academias Latinoamericanas, y por supuesto, 
argentinas.  

La necesidad de decir-se con voz propia, generacionalmente, 
es la urgencia que vivió la Filosofía de la Liberación, como 
movimiento filosófico latinoamericano. Necesidad que le dio origen. 
En este mismo sentido, el cuestionamiento al discurso filosófico 
europeo, presentado como la única voz legitimada científica, 
filosófica y académicamente hablando, fue lo que impulsó los 
debates de esta generación filosófica argentina de los setenta. La 
filosofía europea fue base y sustento de conocimiento, sí, pero 
únicamente para poder cuestionar no solo lo aprendido, sino 
también visibilizar lo no dicho. El des-cubrimiento, al decir de Dussel, 
de todo lo que callaba el discurso filosófico imperante europeo, 
posibilitó la emergencia de un discurso geopolíticamente situado. Es 
decir, dejó en claro la imposibilidad de reconocernos en las 
estructuras categoriales eurocentradas, básicamente porque estas 
filosofías sí estaban situadas en Europa como punto de partida de sus 
interesantes y profundas lecturas del mundo y la realidad. El principal 
problema, entonces, no era la filosofía eurocéntrica, autoproclamada 
universal. El problema era no postular lo propio y que en las 
academias latinoamericanas, africanas o asiáticas se siguiera 
difundiendo y enseñando la filosofía europea como única fuente de 
saber y conocimiento.  

Tal como lo hicieron Fernando Henrique Cardoso y Enzo 
Faletto (2003) en los sesenta, pero esta vez desde la filosofía, situar 
el discurso será entonces una proclamación de independencia. Todo 
pensar es situado, sino es complicidad con el sistema imperante, 
entendido como una totalidad de dominación. Dirá Dussel: 



ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

116          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Quienes se limitan a volverse sobre la totalidad para esclarecerla, 
re-flexivamente, son cómplices de la totalidad; son los ideólogos 
que de alguna manera (tal como lo hacen quienes esclarecen la 
realidad europea) cooperan con la dominación que se cumple con 
respecto a lo que está fuera de su mundo (Dussel, 1995, p. 239). 

Desde este enfoque, reflexionar a partir de la Filosofía de la 
Liberación implica situarnos en la exterioridad que históricamente 
habitan lxs oprimidxs, en el clamor de las víctimas no escuchadas en 
la construcción del discurso filosófico oficial, es decir, europeo: 

La primera tarea del filósofo es destruir las filosofías preexistentes, 
para poder quedar en el silencio, silencio que le permitirá estar en 
condiciones de escuchar la voz del Otro que irrumpe desde la 
exterioridad. El filósofo, en América latina, debe comenzar por ser 
discípulo del pueblo oprimido latinoamericano (Dussel, 1995, p. 
239).  

En este sentido pensar-nos en y dentro de la historia, implica 
visibilizar lo negado, es decir vernos desde el otro lado como la 
negación en la que fuimos sumidos. 1492 se convierte así en el origen 
de la y las nuevas historias que tenemos que contar como parte 
fundacional de nuestro propio ser en el mundo. Sin embargo, ese es 
solo el inicio. La opresión nacida en 1492, entendida ya como el 
genocidio que nos da origen como latinoamericanxs, tuvo 
continuidad de en las diferentes formas que la colonialidad y el 
imperialismo adoptó a nivel político, económico, militar, religioso, 
educativo.  

La generación de la Filosofía de la Liberación de los setenta, 
lo tenía claro: “(…) la cuestión filosófico política es la siguiente: no 
hay liberación nacional ante los imperios de turno sin liberación 
social de las clases oprimidas. Asumida esta tesis, la ‘filosofía de la 



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                117 

liberación’ clarifica su definición histórica” (Dussel; 1983, p. 53). Sin 
embargo, había una tarea previa: la propia liberación de la Filosofía.  

Tal como lo cuenta Osvaldo Ardiles, otro fundador del 
movimiento de la Filosofía de la Liberación, “(…) al hablar de filosofía 
de la liberación no se pretendió nunca ejercer un rol o papel liberador 
de otros, como si se tratara de llevar a alguien la ‘liberación’. Por el 
contrario, se comenzaba a liberar la propia filosofía, en cuanto se 
intentaba evidenciar el modo en que el viejo ‘logos’ euro-occidental 
había actuado al encubrir los mecanismos de la dominación, el modo 
en que se había constituido en una ‘philosophia perennis’ del poder” 
(Ardiles, 1988, p. 41)  

Si Latinoamérica contaba con los antecedentes 
liberacionistas como la Teología de la Liberación de Gustavo 
Gutiérrez (1975) o la Pedagogía del oprimido de Paulo Freire (1978), 
el contexto político dictatorial de Argentina de la década del ‘70, 
impregnó la experiencia generacional de cada unx de fundadorxs de 
la Filosofía de la Liberación. Sobre este punto nos dirá Osvaldo Ardiles 
(1988):  

(...) la filosofía se ha nutrido siempre de estas dos vertientes de la 
reflexión: la hondura personal y la comunicación dialogal. Se hace 
filosofía, partiendo en cada caso de una experiencia dialéctica que 
involucra tanto lo personal como lo socio-cultural. Por ello se ha 
podido hablar de respuestas personales a cuestiones 
generacionales. Creemos que ninguna de estas dos instancias 
puede ser legítimamente suprimida. Es claro, entonces, que el tema 
tratado co-implica nuestra experiencia personal desnudada por la 
adversidad, y elimina de antemano toda posibilidad de ponernos a 
“cotorrear” sobre asépticas labores “intelectuales”. Se trata, en 
cambio, de crudas experiencias existenciales asumidas 
reflexivamente frente a la soledad, el cansancio y la muerte. Y en 
estos “años de plomo”, todos hemos muerto un poco (y un mucho) 
(p. 21).  



ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

118          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

El cruce entre lo político y la hondura personal de cada una 
de las historias de las que nos habla Ardiles, no podemos pensarla 
por fuera de este contexto particular argentino. El análisis de la 
situación de la Filosofía de la Liberación, como perspectiva crítica a 
las corrientes filosóficas europeas hegemónicas, era el siguiente: “La 
mimesis sustituía la reflexión crítica. ‘Pensar’ era pensar ‘como... (el 
que fuera)’. La exégesis suplía la creatividad. ¿Para qué pensar por 
cuenta propia si todo estaba ya explicitado en el manual? El coloniaje 
fomentaba el tutelaje” (Ardiles, 1988, p. 33)  

Para este movimiento filosófico, como le gustaba llamarlo a 
Dussel, lo político era vivido como praxis de transformación colectiva. 
Lo que había que profundizar, desde las bases populares, era la 
liberación de lo que sea que la opresión alcance. Desde este punto de 
partida la filosofía se corría de su cómodo lugar de repetidora de 
filósofos europeos. Pensar era pensar por sí mismxs, ejercer la crítica 
como praxis filosófica requería partir desde la novedad que habitaba 
en la realidad de nuestros pueblos oprimidos. Dirá Ardiles (1988): 

A partir de una práctica investigadora y docente conscientizadora, 
se cuestiona la docencia institucional enajenadora y se 
desenmascaran sus contenidos ideológicos al servicio de la 
dominación. La naciente filosofía de la liberación se presentaba 
como una verdadera liberación de la filosofía, respecto de los lazos 
que la mantenían sujeta al proyecto hegemónico de la dominación 
(p. 41).  

La dominación, como proyecto político históricamente 
sostenido, no podía deslindarse del andamiaje educativo que 
reprodujo por siglos la naturalización de la violencia y la opresión 
vivida en nuestros pueblos amerindios. El des-cubrimiento, tal como 
lo llama Enrique Dussel, que tanto la Filosofía, como el resto de las 
disciplinas del campo de las Humanidades, Ciencias Sociales y demás 
áreas del saber, han legitimado la pretensión que identifica la 



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                119 

"particularidad" europea con la "universalidad" sin más (Dussel; 
1998, p. 222), Podríamos preguntarnos para empezar andar este 
camino de Filosofía de Liberación ¿Qué es lo que el discurso 
dominante, no solo filosófico, ha dejado fuera del mundo? ¿Qué es 
lo negado que ha quedado afuera, como exterioridad, de lo que 
conocemos educativa y académicamente como universal, 
geopolíticamente hablando? Lo que es más ¿Cómo comprendemos 
nuestra propia historia dentro de lo que se nos ha enseñado como la 
historia universal? ¿Qué sabemos de esas historias, nuestras 
historias, si han sido sistemáticamente ocultadas por el proyecto de 
dominación eurocéntrico?   

“Es la novedad de nuestros pueblos lo que se debe reflejar 
como novedad filosófica y no a la inversa” (Dussel; 1977, p. 55). La 
filosofía tiene entonces, la responsabilidad de romper con la 
continuidad de la pedagogía tradicional, para convertirla en 
pedagógica. Es decir, empezar de una vez a explicitar las relaciones 
de dominio históricas vividas en Latinoamérica:  

Lo que quería explicarles [es que] el método de la filosofía 
latinoamericana, más allá de toda la filosofía europea, ha de ser una 
analéctica pedagógica de la liberación. Con lo dicho, quiero 
indicarles que la filosofía no es una erótica (no es una relación 
varón-mujer), tampoco es una política (no es una relación 
hermano-hermano); la filosofía es una pedagógica. El filósofo es el 
maestro que agrega criticidad al proceso; maestro que se vuelve 
contra la totalidad para esclarecerla, porque respeta al Otro y 
cumple la dialéctica del discurso realmente pedagógico (Dussel, 
1995, p. 239).  

En las líneas que siguen haré un breve recorrido por algunos 
rostros negados en la historia desde un enfoque de la pedagógica 
dusseliana, como una forma de visibilizar las relaciones de dominio 



ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

120          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

que construyen los discursos oficiales, de lo que también como 
académicos, somos parte.   

2. Rostro y pedagógica en la erótica Latinoamericana  

La filosofía de la liberación sabe que las opciones políticas, 
pedagógicas, eróticas previas al pensar son determinantes, y por ello les 

presta atención primera. La ontología abstracta deja así de ser el origen y 
cobra en cambio fisonomía de philosophia prima, la política como posición 

primera del hombre ante el hombre, de la Totalidad ante la Alteridad, de 
Alguien ante Alguien otro.  

A manera de manifiesto, 1975 

Si el objetivo es realizar algunas reflexiones en torno a las 
categorías de rostro y pedagógica a partir de la filosofía de Enrique 
Dussel, iniciaré ubicando la categoría de rostro dentro de la 
arquitectónica dusseliana, otorgándole la fuerza que tiene en sus 
niveles histórico, teológico, ético y político. El rostro es el pobre, el 
niño, la mujer, el hermano oprimidx.  

Pero veamos más en profundidad. Dussel define al rostro 
como lo que irrumpe cotidianamente en nuestro entorno, no ya 
como una simple cosa-sentido más, sino cuando se nos revela en toda 
su exterioridad (Dussel, 1977, p. 56), por fuera del sistema que lo 
engloba: 

Como cuando de pronto el chofer del taxi resulta ser un amigo y 
nos dice, estando nosotros desprevenidos: “Cómo te va?”. La 
pregunta inesperada surgida de un horizonte de entes nos impacta: 
¡Alguien aparece en el mundo! Mucho más cuando se nos dice: 
“¡Una ayuda por favor!”, o -"¡Tengo hambre; dame de comer!” 



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                121 

2.4.2.2 El rostro de la persona se revela como otro cuando se 
recorta en nuestro sistema de instrumentos como exterior, como 
alguien, como una libertad que interpela, que provoca, que aparece 
como el que resiste a la totalización instrumental. No es algo; es 
alguien.  (Dussel, 1977, p. 56)  

Dirá Dussel que el rostro del Otrx, es la máscara que se torna 
rostro (Dussel, 2013, p. 84) como exterioridad del sistema, como 
oprimidx y me interpela y llamándome a la justicia. Esta simple pero 
profunda afirmación, contiene en sí misma el nexo entre la Ética y la 
Política de la Liberación, como crítica a la filosofía moderna, veamos 
por qué.  

Contrariamente a la propuesta occidental que postula la 
posibilidad de un yo que se sostiene y fundamenta a sí mismo, desde 
sí mismo, para la Filosofía de la Liberación mi yo se sostiene solo y a 
partir del Otrx. Si el rostro del Otrx me interpela es porque mi ser se 
sustenta en la otredad como fundamento vital, existencial y, por 
tanto, político. Desde la Filosofía de la Liberación, el yo singular parte 
de un nosotrxs, como plural, del cual emerge. Es decir, el nosotrxs 
contiene lo político, tanto como el yo- tú contiene lo ético. A la vez, 
lo ético se sustenta en lo político. Entonces: “La primera tarea del 
filósofo es destruir las filosofías preexistentes, para poder quedar en 
el silencio, silencio que le permitirá estar en condiciones de escuchar 
la voz del Otro que irrumpe desde la exterioridad” (Dussel, 1995, p. 
239) 

La influencia levinasiana brota en la filosofía dusseliana 
poniéndose a disposición de la otredad oprimida, como pueblo 
Latinoamericano, en este caso, que era lo que a Dussel le interesaba 
abordar. Si la primera relación ética es el cara-a-cara, la pedagógica 
se desprende de esta y analiza las relaciones de dominio que van 
desde el plano erótico familiar (madre-padre/hijx), al plano político 
institucional (maestrx/estudiante) “el varón conquistador se 
transformó en padre opresor, en maestro dominador”. En este 



ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

122          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

sentido, des-cubrir la historia amerindia negada es también descubrir 
los rostros de la historia negada. La historia de la mujer llamada india, 
de las infancias evangelizadas y expropiadas de sus familias, de sus 
comunidades, el hermano, también llamado indio, son así lxs 
protagonistas de esta Otra Historia, que nunca fue parte de la 
enseñada Historia Universal. 

Desde el planteo ético-político y de la pedagógica que vengo 
a compartirles la propuesta es pensar ¿en qué medida nos dejamos 
interpelar por los rostros Otros, que permanecen en el silencio que 
los ha sumido lo que aprendimos como Historia universal? Los rostros 
negados de las mujeres, lxs equívocamente llamadxs indios, las 
infancias, las disidencias y demás etcéteras con rostros e historias 
que nos interpelan desde el silencio y la negación histórica que han 
sufrido. O más bien, que hemos sufrido. Y aquí me interesa remarcar 
este punto ¿qué tan dentro de la Historia, del contexto, nos sentimos 
a la hora de enseñar nuestra Historia, nuestro contexto? ¿En qué 
momento esa Historia se vuelve parte de mi historia, y me atraviesa 
en tanto también soy ese sujeto que interpela a partir de la alteridad 
negada? Es decir, si soy mujer, he sido históricamente negada. Si 
tengo ancestralidad amerindia, he sido negadx. Si en algún nivel de 
mi existencia la Totalidad, como sistema, me oprime intentando mi 
eliminación, soy parte de la exterioridad de la que la Filosofía de la 
Liberación habla. La propuesta es, entonces, ver en qué momento ese 
Otrx soy yo, y no por un ejercicio de asimilación, sino porque la 
interpelación de su clamor de justicia me hizo verlo, reconocerlo 
como Otrx y verme también desde otro lugar del que creía estar en 
el mundo. Si en un primer momento el Otrx interpela mi mundo, lo 
que deviene es ver mi mundo de forma Otra. Si bien pude ser parte 
de alguna Totalidad interpelada, lo que sigue es reconocerme como 
parte de lo negado. Hablar del pueblo amerindio es desde esta 
perspectiva, hablar de nuestros pueblos amerindios. Hablar de las 
historias de las mujeres negadas, es hablar de nuestras historias 
como mujeres negadas, y así.  



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                123 

Si partimos del hecho que la pedagógica dusseliana explicita 
las relaciones de dominio maestrx-alumnx, varón-mujer, hermano-
hermano, desde un pensar situado históricamente en Latinoamérica, 
hablamos de la relación cultura imperial-cultura amerindia, español-
india, español-indio. La pedagogía, la erótica y la política se 
constituyen así, con relaciones situadas que a la vez nos sitúan.  

Carmen Bohórquez, filósofa e historiadora venezolana, 
postula la gravedad de no problematizar el fundamento ontológico 
de nuestro propio ser, como hecho político, y educativo, sobre todo. 
Para la autora, tomar el mestizaje como hecho histórico-cultural 
dado “constituye una legitimación anacrónica de la violencia ejercida 
contra las diversas culturas que poblaban el continente americano. 
Violencia que provocó en estos pueblos una ruptura radical de su 
proyecto histórico” (Bohórquez, 2022, p. 14). Y lo que es aún más: 

A todas luces, esta proposición, implícita en la mayor parte de los 
cronistas y en no pocos historiadores contemporáneos, tiene como 
propósito inicial el de exculpar al macho conquistador de los actos 
de violación, individual o colectiva, perpetrados contra la mujer 
indígena (Bohórquez, 2022, p. 14). 

Retomando el planteo dusseliano, ¿qué nos dicen las voces 
de las mujeres amerindias por fuera de lo que el discurso oficial de la 
Historia dice de ellas, o más bien de nosotras? ¿En qué momento sus 
rostros encarnan las luchas que venimos peleando, desde la 
literalidad de las palabras, ante un sistema patriarcal que tiende a 
nuestra eliminación? Seguramente, partir de 1492 para explicarnos 
las relaciones de dominio varón-mujer como propone la pedagógica, 
nos podría ofrecer otras respuestas ante la vigencia y continuidad de 
prácticas patriarcales sostenidas en el tiempo.  

Tal como sostiene Bohórquez (2022) que “el mestizaje —y 
con él la construcción de la nueva cultura— fue posible gracias a la 
disposición (...) voluntaria, de la mujer indígena para el abrazo 



ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

124          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

amoroso con el conquistador” (p. 14) son parte de las lecturas del 
mundo despedagogizadas y acríticas, que siguen enseñando los 
distintos niveles educativos, generación tras generación.  

El mestizaje y sus continuidades históricas en otras cruzadas 
“civilizatorias”, como por ejemplo la mal llamada Conquista del 
Desierto (1878 y 1885) en Argentina, hacen que sigamos justificando 
desde discursos educativos, políticos y sociales a los genocidios 
locales. 

Lejos de ser fruto del encuentro entre dos mundos o de las 
bondades de haber sido civilizadxs, nuestro origen latinoamericano 
es doliente, parte de una herida. Quizás la herida decolonial sea aún 
más profunda, que lo que los discursos academicistas han podido 
plasmar. Nos apoyamos en Dussel para ampliar esta idea: 

Se cuenta que Michele de Cuneo recibió de Colón una doncella 
caribe de regalo: "Se metió en su cuarto con su Briseida, y como 
ésta se hallaba desnuda según su costumbre, le vino en gusto 
solazarse con ella. La fierecilla se defendió ásperamente con las 
uñas. Pero entonces nuestro valiente Michele tomó una soga y se 
puso a darle una zurra tan buena y tan fuerte que lanzaba unos 
gritos inauditos (...) hasta amaestrarla, sonríe satisfecho Michele 
(...) diciendo: Hay que verla cuando se pone a hacer el amor" (Cita 
de Antonello Gerbi, La naturaleza de las Indias Nuevas, FCE, 
México, 1978, p. 49; hemos traducido del italiano y eliminado 
textos) (Dussel, 1994, p. 51). 

¿Qué nos impide dimensionar los niveles de violencia que 
tuvieron que vivir nuestros pueblos originarios, y la mujer originaria 
en particular, frente a la llegada de los ejércitos invasores con interés 
político y económico de dominio? Se nos impuso un mito civilizatorio, 
al decir de Dussel, se nos creó un relato de bondad que sólo oculta la 
crueldad de la violencia vivida. Esta imposición interpretativa de los 
hechos se instaló política e ideológicamente en nuestras 



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                125 

construcciones identitarias como el momento que da inicio a la 
civilización. La pedagogía, hizo su parte.  

Retomando el planteo ético-político dusseliano ¿Estamos 
escuchando las otras voces? ¿Nos estamos volviendo contra esos 
procesos totalitarios que forman parte de nuestra educación 
primera? Desde la pedagógica dusseliana, bien podríamos 
preguntarnos por ejemplo ¿qué conexiones hay entre la 
consolidación del patriarcado que embaten las teorías feministas 
desde sus más profundas raíces y la naturalización de las prácticas 
abusivas de los españoles con quienes llamaban “indias"? La cultura 
de la violación se sigue naturalizando cada vez que se romantiza 
nuestra historia de mestizaje forzado. ¿Qué decimos en nuestros 
espacios educativos al respecto? Seguimos utilizando categorías 
como descubrimiento, encuentro de dos mundos, proceso 
civilizatorio, etc.  

Finalmente, ¿cómo construimos la historia, nuestra historia, 
para sentirla parte de nuestras experiencias vitales más cercanas? 
Pensar en nuestras abuelas como rostro ético y desde la pedagógica 
dusseliana, por ejemplo. En sus historias de lucha y negación de 
acceso a la educación, al trabajo. Pensemos en nuestros abuelos, en 
los patrones que seguían en sus modos de ser en el mundo. ¿Cuánto 
de coloniaje se reprodujo en nuestras propias historias de vida? 
Pensemos en el hoy. ¿Cuánto de aquello se sigue reproduciendo? 
¿Cuánto sigue intacto en su capacidad opresiva y de dominio? Las 
diferentes respuestas, seguramente nos lleven a insistir en que una 
transformación que aplique el principio de justicia dusseliano, aquel 
que siempre está a favor de las víctimas del sistema, sigue siendo 
urgente.  Que ponerle rostros a nuestra propia historia nos situará 
dentro de una Historia que también nos ha oprimido, aunque en los 
discursos académicos el excluidx siga siendo algún Otrx. La apuesta 
es, resituarnos en un discurso donde lo Otredad no sea siempre 
ajena.  



ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

126          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

3. Rostro y Filosofía de la Liberación 

Para finalizar quisiera enfatizar lo siguiente: no es posible 
pensar una Pedagógica de la Liberación sin rostros. Rostros 
historizados dentro de lo que entendemos por nuestra propia 
historia. Si bien en este punto bien podría ser el inicio de un ejercicio 
de la memoria, siempre necesario, postularé alguno de los 
interrogantes que me motivaron a escribir estas líneas referidas a la 
categoría de rostro.  

Nacer en la década del ‘70 en Argentina, Latinoamérica y 
haber adquirido un posicionamiento teórico y por tanto, político que 
cuestionaba lo establecido, no fue gratuito para sus protagonistas, ni 
para todo lo que devino después. La muerte, el exilio interno y en el 
exterior, la supervivencia, son parte de las historias de vida de 
quienes hoy viven para contarlo. Entonces, ¿cómo pensar la Filosofía 
de la Liberación, como movimiento filosófico situado, por fuera de 
los rostros que la componen? ¿Cómo pensarla por fuera del dolor que 
cada categoría encarna en sus propias historias de vida?  

Los relatos de las persecusiones, el exilio y la muerte 
conforman las propias categorías pensadas, porque vividas, por los 
filósofos de la liberación en aquellos tiempos de la dictadura militar 
argentina. ¿Cómo obviar que una de las categorías principales que 
sostienen la arquitectónica dusseliana, como es la de exterioridad, 
Dussel la experimenta desde la herida siempre abierta del exilio, 
como única opción de supervivencia? Y en ese mismo sentido, ¿cómo 
pensar una pedagógica por fuera de los rostros que nos interpelan 
desde un dolor viviente, existencial, detenido en un presente 
perpetuo?  

En el camino de esta búsqueda, me interpeló el hecho de 
saber que Osvaldo Ardiles, por ejemplo, fue docente de la 
Universidad Nacional del Comahue, Patagonia argentina. 
Actualmente soy docente de la misma Universidad, lo que es más, de 



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                127 

la misma Facultad de Ciencias de la Educación en la que también 
trabajó. Ardiles, otro de los fundadores de la Filosofía de la 
Liberación:  

Filósofo de la crisis o de la intemperie –como él mismo solía 
considerarse–, en 1975 es cesanteado de la Universidad de 
Comahue (Neuquén, Argentina) por parte de la llamada “misión 
Ivanissevich” y la Triple-A (Alianza Anticomunista Argentina) del 
gobierno de Isabel Martínez de Perón, encargada de purgar de 
“infiltrados” y “subversivos” las universidades argentinas (Lima 
Rocha, 2015).  

La Filosofía de la Liberación forma parte de los movimientos 
universitarios de la década del ‘70 que la dictadura militar intentó 
eliminar, inclusive en los operativos que hicieron de su antesala. A 
estas alturas queda claro que tanto para el movimiento de la Filosofía 
de la Liberación, como para Enrique Dussel, las categorías formuladas 
no eran una pura cuestión teórica, había de por medio compromisos 
crítico-políticos a favor de los movimientos populares: 

Habíamos dejado atrás el academicismo y nos internábamos en la 
historia de la filosofía universal como crítica, como lucha, como 
peligro y riesgo. (…) Ya comenzaba la persecución de alguno de 
nosotros. El 2 de octubre de 1973 fui objeto de un atentado (Dussel, 
1983, p. 15).  

“Me avisaron que estaba segundo en una lista. Al primero 
intentaron matarlo, le dispararon en una pierna, pero logró huir”, 
solía contar Dussel, en muchos de sus relatos. Un mes después 
llegaba al inicio del exilio en México, que finalmente se convirtió en 
su hogar definitivo, luego de dos intentos fallidos de regresar a su 
patria. La continuidad de las mismas burocracias universitarias 
totalitarias que lo habían expulsado a él y otrxs colegas, en otros 



ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

128          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

territorios de la Argentina, seguían al poder, aún en democracia, e 
impidieron la recuperación de sus cargos.  

Para este movimiento filosófico argentino, postular la 
Filosofía de la Liberación como popular, feminista, de la juventud, de 
los oprimidos, de los condenados de la tierra, condenados del mundo 
y de la historia “ha costado que la mayoría de los que constituyen 
esta generación filosófica se hayan visto expulsados de las 
universidades argentinas, en Buenos Aires, Rosario, Córdoba, Salta, 
Río IV, San Juan, Mendoza, Comahue, La Plata, Bahía Blanca, etc.” 
(Dussel, 1983, p. 7) 

Si traigo estos detalles de una vida intelectual, más que rica, 
es porque más allá de lo que hoy representa Dussel para la Filosofía 
Latinoamericana hay una vida, hay un rostro, como categoría ética 
que nos interpela desde la injusticia vivida. Hay una historia que 
sostiene una experiencia con el conocimiento, atravesada 
existencialmente por los contextos vividos.  

La propuesta de entender la pedagógica como aquellos 
rostros que nos habitan, como parte de nuestra propia vida, implica 
sentir la interpelación del Otrx como una experiencia filosófica viva. 
Esa que la filosofía de la liberación expresa en estructuras de 
pensamiento. Sin embargo, rara vez esto es tomado como marca de 
fuego en la construcción de cada una de las categorías que 
minuciosamente estudiamos. Es que el academicismo repele el dolor, 
como la ciencia moderna al error, la duda o la incertidumbre.  

En los ámbitos educativos, se nos enseña un tiempo que nos 
ubica por fuera de ese tiempo. Un tiempo del que nunca somos parte. 
Está allí, objetivado para ser estudiado, neutro para ser analizado. Los 
hechos históricos que estudiamos, siempre le ocurren a Otrxs, que no 
soy yo, ni nunca podría serlo, debido a la distancia que el propio 
discurso científico- académico establece.  



NADIA HEREDIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                129 

En palabras de Dussel, la propuesta está hecha: que lxs 
filósofxs seamos ese maestrx que agrega criticidad a los procesos de 
opresión en el mundo, desde nuestros territorios, a través de una 
analéctica pedagógica de la liberación. Que seamos sensibles al 
clamor de un pueblo oprimido, porque somos ese pueblo oprimido. 
Que podamos advertir, como ejercicio ético-pedagógico, y por tanto 
político, qué tan lejanas o cercanas hacemos las historias de lxs Otrxs, 
para que se parezcan a las nuestras, es decir, para humanizarlas. 

Tanto desde la fuerza de la interpelación viviente, como de la 
profundidad de los rostros que aún en su ausencia, nos interpelan.  

El desafío es grande, pero somos afortunadxs. Quienes 
conocimos a Enrique Dussel, así sea a través de sus obras, tenemos 
un gran maestro de quién aprender y a quien seguir. 

Referencias bibliográficas 

Ardiles, Osvaldo (1988). El exilio de la razón. Córdoba: Sils María.  

Bohórquez, Carmen (2022). La mujer indígena y la colonización de la erótica en América Latina. 
Caracas: Monte Ávila. 

Cardoso, Fernando Henrique y Faletto, Enzo. (2003). Dependencia y Desarrollo en América 
Latina: Ensayo de interpretación sociológica. Buenos Aires: Editorial Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (1975). A manera de manifiesto. Revista de Filosofía Latinoamericana y Ciencias 
Sociales, 1, 2.  
https://asociacionfilosofialatinoamericana.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/12/a-
manera-de-manifiesto.pdf  

Dussel, Enrique (1977). Filosofía de la Liberación. Bogotá: Nueva América. 

Dussel, Enrique (1983). Praxis Latinoamericana y Filosofía de la Liberación. Bogotá: Nueva 
América.  

Dussel, Enrique (1994). 1492 El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la 
Modernidad”. La Paz: Plural Editores. 

Dussel, Enrique (1995). Introducción a la Filosofía de la Liberación. Bogotá: Nueva América. 

Dussel, Enrique (1998). Ética de la Liberación en la Edad de la Globalización y de la Exclusión. 
Madrid: Trotta.  

https://asociacionfilosofialatinoamericana.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/12/a-manera-de-manifiesto.pdf
https://asociacionfilosofialatinoamericana.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/12/a-manera-de-manifiesto.pdf


ALGUNAS REFLEXIONES EN TORNO A LAS CATEGORÍAS DE ROSTRO Y PEDAGÓGICA EN LA FILOSOFÍA…  

130          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Freire, Paulo (1978). Pedagogía del oprimido. México: Siglo XXI.  

Gutiérrez, Gustavo (1975). Teología de la Liberación. Salamanca: Sígueme.  

Lima Rocha, Orlando (2015). Osvaldo Ardiles y las filosofías de la liberación. Elementos para una 
ubicación de su pensamiento. Pelícano, 1, 59-72.  
https://revistas.bibdigital.uccor.edu.ar/index.php/pelicano/article/view/1271  

 

Nadia Heredia 

Licenciada y Profesora en Filosofía. Especialista en Investigación Educativa. 
Doctoranda en Conocimiento y cultura Latinoamericana (IPECAL, México). 
Investigadora del área Filosofía de la Liberación de Enrique Dussel y sus derivaciones 
ético-pedagógicas, desde una perspectiva Latinoamericana. Docente universitaria 
exclusiva de la Facultad de Ciencias de la Educación de la Universidad Nacional del 
Comahue. Docente de la Universidad Nacional de las Artes, Facultad de Folklore. 
Docente de FLACSO, área pedagógica, curso: “Entre cuerpos y miradas”. Miembro 
del Equipo Coordinadora de Asociación Filosofía y Liberación (AFyL-Argentina, 2014- 
2023) y de la Comunidad de Estudios de Filosofía y Liberación (CEFyL) Argentina. 
Coordinadora Académica de la Diplomatura en Filosofía de la Liberación Universidad 
Nacional de Jujuy (2016-2019) y la Universidad de San Isidro (USI) (2020- actualidad). 
Conferencista nacional e internacional en temas de derechos humanos y 
discapacidad. Ha ejercido cargos de gestión universitaria en el área de Secretaría de 
Extensión. Ha coordinado proyectos universitarios y de instituciones públicas en 
torno a los ejes de educación, discapacidad y bioética. Es Asesora en la Comisión 
Asesora en Investigación Bioética en Seres Humanos (CAIBSH) de la Subsecretaría de 
Salud de la Provincia del Neuquén. Ha participado en eventos nacionales e 
internacionales de filosofía, educación, pedagogía y discapacidad. Posee 
publicaciones en español, inglés y portugués sobre temas referidos a la Filosofía 
Latinoamericana en general y la Filosofía de la Liberación en particular.

https://revistas.bibdigital.uccor.edu.ar/index.php/pelicano/article/view/1271


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 01/05/2024  |  ACEPTADO 14/06/2024  |  PP. 131-153 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                131 

Modernidad temprana, 
modernización periférico-colonial 
y discursos cristianos críticos, según 
la política de la liberación madura 
de Enrique Dussel 

Early Modernity, Peripheral-Colonial Modernization, and Critical 
Christian Discourses, According to Enrique Dussel's Mature 
Politics of Liberation 

Juan Matías Zielinski1 

 https://orcid.org/0000-0002-0581-5458 

Resumen: 

Este artículo presenta un análisis detallado de la reconstrucción provista por la 
política de la liberación tardía de Enrique Dussel sobre el fenómeno histórico-
filosófico de la Modernidad europea, en especial en su fase temprana, haciendo 
hincapié en la posición argumental de ciertas teorizaciones filosófico-teológico 
políticas críticas emergentes del cristianismo periférico durante el período colonial 
americano. Con ello, se muestran algunos de los antecedentes principales sobre los 
cuales se apoya el discurso político liberacionista tardío de Dussel, destacados por 
fungir en ese período histórico como alternativas liberadoras frente a la filosofía y la 
teología hegemónicas de la Cristiandad imperial. Finalmente, se indican las notas 
generales de la recepción filosófico-política dusseliana del pensamiento de Fray 

 
1 Instituto de Filosofía “Dr. Alejandro Korn”, Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad de Buenos Aires. Contacto: jmzielinski@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-0581-5458
mailto:jmzielinski@gmail.com


MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

132          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Bartolomé de las Casas (siglo XVI), Guamán Poma de Ayala (siglo XVII) y algunos 
jesuitas exiliados (siglo XVIII). 

Palabras clave: Modernidad temprana, Cristiandad colonial, cristianismo periférico, 
política de la liberación, Dussel 

 

Abstract: 

This article delineates a meticulous analysis of the reconfiguration offered by Enrique 
Dussel's mature politics of liberation concerning the historical-philosophical 
phenomenon of European Modernity, with particular emphasis on the 
argumentative stance of certain critical philosophical-theological-political 
theorizations emerging from peripheral Christianism during the American colonial 
period. Consequently, it elucidates some of the primary antecedents upon which 
Dussel's mature liberationist political discourse rests, underscored by their function 
during that historical period as emancipatory alternatives to the hegemonic 
philosophy and theology of imperial Christianity. Finally, it depicts the overarching 
tenets of Dussel's philosophical-political reception of the intellectual legacies of 
figures, such as Fray Bartolomé de las Casas (16th century), Guamán Poma de Ayala 
(17th century), and certain exiled Jesuits (18th century). 

Keywords: Early European modernity, Colonial Christianity, Peripheral Christianism, 
Politics of liberation; Dussel. 

1. Introducción 

El discurso cristiano y particularmente su potencial profético-
liberador representó para Enrique Dussel, tanto en su vida personal 
como en la intelectual, una fuente de inspiración permanente y un 
objeto de estudio transversal a toda su reflexión, fuera esta de índole 
filosófica, teológica o histórica. A propósito del presente Dossier en 
homenaje a él y a su pensamiento comprometido con la liberación de 
Nuestra América, en este escrito se analiza tan solo un aspecto de 
una cuestión verdaderamente clave en la obra del autor: el vínculo 
entre el desenvolvimiento de la Modernidad europea, las 
modernizaciones periférico-coloniales y las diversas posturas 
filosófico-teológico políticas del cristianismo, en especial algunas de 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                133 

las que han sido puestas en juego durante el período colonial 
americano2. Para ello, se presenta, en primer término, un análisis 
pormenorizado de la conceptuación dusseliana sobre la Modernidad 
temprana en el marco de su teoría general sobre la Modernidad 
europea; más adelante, se muestra el vínculo que hubo entre el 
desenvolvimiento de la Modernidad europea, el proceso americano 
de modernización periférico-colonial y la aparición de algunos 
discursos cristianos críticos –antecedentes de la política de la 
liberación dusseliana– como el de Fray Bartolomé de las Casas (siglo 
XVI), Guamán Poma de Ayala (siglo XVII) y el de algunos jesuitas 
exiliados (siglo XVIII). 

2. La conceptualización dusseliana sobre la Modernidad 
europea 

A la hora de problematizar la constitución y el 
desenvolvimiento histórico de la Modernidad europea, Dussel 
advertía que hay grosso modo dos horizontes de interpretación que 
configuran buena parte de los enfoques actuales sobre el tema: uno 
de tipo eurocéntrico y otro auténticamente mundial y, en ese 
sentido, “crítico” (Dussel, 2009, p. 50; 2012, pp. 349-353). El primero 
encara la genealogía de la Modernidad como un proceso 
exclusivamente intraeuropeo (“autopoiético”), caracterizado por la 
“superación” (Aufhebung) de la Edad Media vía el Renacimiento 
italiano, la Reforma luterana, la revolución científica del siglo XVII y 
las consecuentes revoluciones político-burguesas de los siglos XVII y 
XVIII, montadas sobre la Ilustración (sobre todo, la francesa y la 

 
2 En este escrito se distingue permanentemente la Modernidad europea de los 
procesos de modernización periféricos, dado que para Dussel era inválida la tesis de 
las “modernidades múltiples” y, consecuentemente, la predicación de una 
“Modernidad latinoamericana” en sentido estricto (Dussel, 2020a, pp. 23-26). 



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

134          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

alemana) y su impregnación cultural al resto del globo 
(“modernizaciones periféricas”). A este posicionamiento, le opuso 
dos argumentos clave. En primer lugar, que la periodización 
secuencial de Antigüedad, Edad Media y Edad Moderna fue en 
verdad una construcción ideológica de los románticos alemanes de 
los siglos XVIII y XIX promovida por la Ilustración francesa e inglesa 
respectivamente (Dussel, 2007b, p. 143); en segundo lugar, que la 
tesis de la autogeneración europea de la Modernidad desconoce e 
invisibiliza por arbitrariedad ideológica los acontecimientos 
acaecidos en el siglo XVI americano, es decir, el papel geopolítico 
central que tuvo la conquista de América y los procesos prácticos y 
reflexivos que se dieron posteriormente en el espacio periférico-
colonial –de validez teórica en general y filosófica en particular– 
(Dussel, 2016, pp. 333-334). Por el contrario, el segundo enfoque –
que es el asumido por Dussel– afirma que “Europa” se consolidó 
progresivamente como centro por la constitución originaria de 
Amerindia como periferia, de modo tal que el proceso denominado 
Modernidad representa, en última instancia, un fenómeno propio de 
la instauración del sistema-mundo colonial (Dussel, 2012, pp. 345-
349)3. Dicho proceso se basó en la ocultación de la alteridad de 
Amerindia en 1492, acontecimiento fundante del primer Imperio-
mundo (Dussel, 2007b, p. 186). De ahí que los primeros Estados 
modernos fueran desde su origen Cristiandades colonialistas, 
mercantil-capitalistas y eurocéntricas (Dussel, 2016, p. 87). El autor 
constataba así que los fenómenos inherentes a la constitución de la 
Modernidad, como el eurocentrismo, el colonialismo y el capitalismo, 
no solo son complementarios sino sobre todo simultáneos, o sea, 
determinaciones coexistentes de un proceso común (Dussel, 2016, p. 
332).  

 
3 La categoría de World-System la toma de The Modern World-System (1974) [El 
moderno sistema mundial] de Immanuel Wallerstein.  



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                135 

La tesis histórico-filosófica de Dussel sobre la Modernidad 
europea expuso en sus diferentes formulaciones algunas 
modificaciones sustantivas. Como fue señalado, puede decirse que la 
hipótesis principal que orientó al autor desde el comienzo de su 
indagación se basó en la idea de que la causa originante de la 
centralidad de Europa sobre el resto del mundo (otomano-
musulmán, India y China) fue principalmente la conquista y 
colonización de América (Dussel, 2009, p. 51). Siguiendo esa línea, 
postulaba que: “La modernidad habría tenido cinco siglos, lo mismo 
que el ‘sistema-mundo’, y era coextensivo al dominio europeo sobre 
el planeta, del cual había sido el ‘centro’ desde 1492” (Dussel, 2015, 
p. 44). Aludía con ello al proceso que se desarrolló en función de dos 
desplazamientos geopolítico-territoriales: del Asia central hacia el 
Mediterráneo oriental y de Italia (Génova) hacia el Atlántico. 
Partiendo de ese esquema, afirmaba que el sistema-mundo 
moderno-colonial fue iniciado por España cuando pretendió acceder 
al “centro” del sistema interregional III (la India) por el Occidente, 
esto es, a través del océano Atlántico (Dussel, 2009, p. 54). A su juicio, 
dicho desplazamiento puso en crisis el paradigma medieval europeo, 
ubicando a “Europa” como la primera hegemonía mundial. De esta 
manera, España fue comprendida como el primer Estado moderno, 
en tanto centro de la primera formación social periférica (Amerindia), 
y el Atlántico como centro geopolítico del nuevo sistema mundo 
(permitiendo que Europa superara, así, el horizonte cultural del 
mundo latino-germánico). En definitiva, Dussel comprendía 
inicialmente la Modernidad como la gestión de la centralidad 
europea a partir de la instauración del sistema-mundo colonial en 
1492, basado en un proceso creciente de “simplificación”: 
burocratización y administración de la vida, ascetismo, 
descorporalización, individualismo e impersonalización-
instrumentalización de las relaciones sociales, etc. (Dussel, 2009, p. 
62).  



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

136          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Sin embargo, a partir de la lectura de algunas obras 
relevantes, como 1421. The Year China Discovered the World [1421. 
El año en que China descubrió el mundo] de Gavin Menzies (2003) o 
Re-Orient. Global Economy in the Asian Age [Re-Orientar. La 
economía global en la era del predominio asiático] de André Gunder 
Frank (2008), el autor revisó a fondo la tesis de los cinco siglos de 
hegemonía europea, modificando su formulación en los términos 
que siguen: “La modernidad (el capitalismo, el colonialismo, el primer 
sistema-mundo) no es coetánea de la hegemonía de Europa (…). 
‘Centralidad’ del sistema-mundo y modernidad no son fenómenos 
sincrónicos. La Europa moderna llega a ser ‘centro’ después de ser 
‘moderna’” (Dussel, 2015, p. 49). ¿Qué lo condujo a modificar su 
perspectiva? Básicamente, la reevaluación de la posición que 
tuvieron China y el Indostán hasta el siglo XVIII, en su carácter de 
centro cultural, demográfico y productivo-comercial. En efecto, 
desde ese momento comenzó a afirmar que la “primera 
Modernidad”, ibérica, humanista, dineraria y mercantil, se inició 
efectivamente con la conquista a través de la apertura del Atlántico, 
aunque estos primeros estadios modernos no se identifican sin más 
con la hegemonía de Europa en el sistema-mundo, lograda recién a 
finales del siglo XVIII. Por este motivo, en su Política de la liberación. 
Historia mundial y crítica, sostenía que la centralidad de Europa tiene 
poco más de dos siglos, desde la Revolución Francesa en adelante: 
“La dominación de Europa, principalmente del Reino Unido y Francia 
(...), acontecerá gracias a la Revolución industrial, que 
ideológicamente será fundamentada por el fenómeno de la 
‘Ilustración’ y el movimiento ‘romántico’” (Dussel, 2007b, p. 151). 
Con todo, esta modificación, aunque importante, no contradice su 
tesis principal respecto del origen de la Modernidad.  

En varios de sus escritos, Dussel identificó en el desarrollo 
histórico de la Modernidad tres etapas preponderantes: “temprana”, 
“madura” y “tardía”. A continuación, se indican las notas esenciales 
de la primera y la segunda etapa mencionadas, sirviendo sobre todo 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                137 

la primera para comprender la aparición y la configuración de ciertos 
discursos filosófico-teológico políticos cristianos críticos surgidos en 
el período colonial americano.  

La Modernidad temprana comprende el proceso histórico 
desde la conquista de América hasta la Revolución industrial (1492-
1815), conllevando, por lo menos, tres fases identificables. La 
primera alude a la Modernidad hispánica, humanista, renacentista, 
dineraria, manufacturera y mercantil. Las primeras formaciones 
sociales periféricas (colonias) fueron América Latina –contemplando 
buena parte del actual Estados Unidos– y algunas islas –territorios de 
poca extensión, en África o Asia–. Esta fase conllevó estrategias de 
ocupación militar, establecimiento poblacional de colonos europeos 
en territorio americano, reorganización político-burocrática de las 
colonias, expropiación económica –extracción de la plata y el oro de 
las minas locales por medio del trabajo explotador del “indio”–, 
transformación ecológica de los territorios conquistados –alteración 
de la fauna y la flora autóctonas– e imposición de la lengua, cultura y 
religión europeas. Todo ello montado sobre un macrodispositivo de 
colonialidad del poder, del género, del saber y del ser, desde el cual 
el colonizador tuvo la legitimidad política y la validez epistémica para 
negar “lo amerindio” e imponer “lo europeo” (Dussel, 2007b, pp. 
150-151). Se estableció, así, el proyecto del “Imperio-mundo”, 
articulado por el capitalismo mercantil en su etapa dineraria. En 
resumidas cuentas, la expansión europea del siglo XV se constituyó 
como un proceso de colonización expansionista sin precedentes, que 
dio origen a un tiempo a la Modernidad, el colonialismo y el 
capitalismo mundializados (Dussel, 2007a, p. 196). La segunda fase 
comenzó con la finalización de la hegemonía hispánica, cuando Las 
Provincias Unidas de los Países Bajos se independizaron del poder 
ibérico, convirtiéndose en un imperio naviero (1630-1688). Dada la 
inviabilidad del proyecto imperial-territorial y por el consecuente 
reemplazo por este nuevo modelo comercial naviero, se consolidó el 
capitalismo mercantil, aún en el marco de la dependencia europea, 



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

138          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ya que todavía se compraban los productos del Indostán y de la China 
con los recursos extraídos de América. La tercera fase, desde 1688 en 
adelante, se inició con la revolución burguesa de Inglaterra (Gran 
Bretaña) junto con Francia y otras potencias del Norte, 
consolidándose el sistema colonial en América y el Caribe mediante 
la operativización de políticas de tipo esclavista.  

Por su parte, la Modernidad madura alude al período en el 
cual Europa se consolidó como “centro” del sistema mundial, 
fenómeno que le permitió ejercer una dominación política, militar y 
cultural de escala planetaria. Dicha etapa se desarrolló desde las 
Revoluciones francesa (1789) e Industrial (1815) hasta la finalización 
de la Segunda Guerra Mundial (1945) (Dussel, 2007b, pp. 323-400). 
Su hito originante fue la decadencia del Este, es decir, el quiebre de 
la hegemonía geopolítico-comercial de China y el Indostán. Desde 
entonces, las colonias inglesas fueron considerablemente 
beneficiadas, sobre todo por encontrarse ligadas a una metrópoli de 
alto desarrollo industrial; por el contrario, tanto Portugal como 
España perdieron la posibilidad de industrializarse por su endeble 
burguesía. Desde la Revolución Industrial, el imperio inglés alcanzó 
definitivamente la “hegemonía-mundo” (1815-1945), venciendo la 
competencia asiática (China, Indostán e Imperio otomano) e 
instaurando un tipo de colonialismo que, basado en las máquinas de 
guerra y la navegación, avanzó sobre la India (1750-1858), el Sudeste 
Asiático, Medio Oriente y Australia (Dussel, 2007a, p. 203). En clara 
supremacía tecnológica (en especial, técnico-militar) y en plena 
revolución científica, filosófica y religiosa, desde aquel momento se 
impuso la cosmovisión ilustrada, en sus formas predominantes de 
clara matriz orientalista y occidentalista (eurocéntrica) (Dussel, 
2007b, p. 152).  

 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                139 

3. Modernidad temprana, modernización periférica y 
cristianismo colonial 

A lo largo de su trayectoria intelectual, Dussel interpretó 
filosófica, teológica e históricamente el fenómeno religioso en 
América Latina, especialmente el del período colonial (cf. Dussel, 
1967, 1969-1970, 1979, 1983). Asimismo, en el marco de la 
Modernidad temprana (1492-1789), identificó dos etapas 
predominantes: la “Modernidad I”, primera fase de la Modernidad 
temprana (1492-1630), y la “Modernidad II”, que comprende la 
segunda y la tercera fases arriba mencionadas (1630-1789) (Dussel, 
2003, p. 51). Así, tematizaba todo este largo período a partir de dos 
formaciones socioculturales nucleares: la “Cristiandad hispano-
americana” y “lusitana” (1492-1630) y las “Cristiandades del Norte de 
Europa” (1630-1789)4.  

Para encarar la reconstrucción del campo religioso de la 
“Modernidad I”, el autor partía de una idea transversal a toda su 
interpretación histórico-filosófica: la distinción tajante entre el 
“cristianismo mesiánico” (“primitivo” o de la “religiosidad de las 
víctimas”) y la “Cristiandad” (el discurso filosófico-teológico político 
del cristianismo imperial). Con esta última denominación se refería a 
la formación hegemónica del cristianismo, iniciada por Constantino a 
comienzos del siglo IV e. c. Según su análisis, fue allí cuando se 

 
4 A los fines de este artículo, solo se analiza la conformación de la “Cristiandad 
hispano-americana”. Sobre el caso portugués, ver: Dussel, 2007b, pp. 228-241. Se 
deja anotado que la “Modernidad II”, la de las “Cristiandades del Norte de Europa”, 
fue reformada. Allí se fundó propiamente el proceso capitalista, manifestándose a 
partir del siglo XVII en Estados Unidos una hegemonía burguesa de tipo protestante, 
con centro en Inglaterra y Escocia. En este nuevo escenario del “sistema-mundo”, se 
llevó a cabo el proceso de la primera expansión protestante en el mundo colonial y 
periférico. En el siglo XIX, las misiones a África serán protestantes o católicas, 
mientras que en Asia el cristianismo seguirá siendo minoritario (Dussel, 2007b, pp. 
242-281).   



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

140          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

produjo la primera “inversión” del cristianismo, es decir, el momento 
a partir del cual los “mesiánicos” dejaron de luchar contra el Imperio 
para convertirse en sus más acérrimos defensores (Dussel, 2016, p. 
323). Se trató de la primera formulación de un Dios de los opresores, 
de la figura de un ídolo que funcionaba como dispositivo de 
legitimación teológica del orden imperial. En ese contexto, Dussel 
identificaba la posterior formación de la “Cristiandad latino-
germánica”, a su entender arrinconada desde la expansión del 
mundo musulmán en el 623 e. c.; dicho proceso desembocó en la 
“segunda inversión” del cristianismo, cuando Europa dejó de estar 
aislada en la periferia del sistema asiático-afro-mediterráneo en su 
estadio III o en la Edad Media feudal para desplegarse mundialmente 
a través del Atlántico occidental. En efecto, a partir de la conquista 
emprendida por España y Portugal se produjo en la América colonial 
una nueva inversión del cristianismo, mediante la praxis de una 
Cristiandad imperial dominadora de las colonias que “crucificará 
indígenas en nombre del crucificado”: 

Los cristianos adoctrinados por la cristiandad central y eurocéntrica 
(…) deberán admitir ser cristianos de segunda, y no sólo ciudadanos 
coloniales de segunda (…). Admitir reproducir pasiva y 
discipularmente una religión, una estructura política y una cultura 
confundidas por la inversión de la cristiandad europeo latina (…). 
Esta imposición hasta litúrgica sobre el hemisferio Sur se interpretó 
como la “universalización” de la cristiandad en todo el mundo. Fue 
la pretensión de una religión particular que se arrogaba por la 
violencia de las armas una universalidad espuria, fetichizada, la de 
la cultura europea moderna (Dussel, 2016, pp. 329-331). 

La instalación del “Imperio-mundo” en 1492 representó la 
primera expansión misionera del catolicismo mediterráneo, 
moderno y antiprotestante a las colonias europeas, generando en 
América Latina una “Cristiandad periférica” de raíz hispano-luso-
americana. Como se dijo anteriormente, el nuevo orden geopolítico 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                141 

se abrió por el Atlántico, permitiendo que la Europa nórdico-germana 
se conectara con el sistema euroasiático sin pasar por el 
Mediterráneo –es decir, sin pasar por Roma–. Tal desplazamiento 
generó una suerte de “desconexión” entre los pueblos germanos-
nórdicos de raíz protestante y la “Cristiandad romano-mediterránea” 
de raíz católica (Dussel, 2003, p. 51). La conquista promovió en el 
continente europeo una mutación religiosa profunda, 
desembocando posteriormente en la Reforma luterana; este proceso 
propició la reconfiguración del catolicismo bajo el signo de la 
Contrarreforma, legitimada discursivamente por el Concilio de 
Trento (1545). En resumidas cuentas, desde 1492 se desarrolló una 
estrategia enorme de dominación religiosa por parte de la 
“Cristiandad hispano-lusitana” sobre la periferia colonial; proyecto 
que, según la interpretación dusseliana, no puede ser considerado 
todavía como “católico” stricto sensu: “El ‘catolicismo’ (…) es un fruto 
religioso posterior al comienzo del despliegue del sistema-mundo en 
el Siglo XVI, posterior y como reacción ante el fenómeno protestante” 
(Dussel, 2003, p. 72). Con el tiempo se fue conformando un 
catolicismo latinoamericano oficial de raíz hispano-lusitana, con 
centro en España y posteriormente en el sur de la Europa no 
protestante (Italia y los Estados pontificios).  

A la vez que el catolicismo europeo se institucionalizaba 
formalmente gracias al Concilio de Trento, en América Latina se 
configuraba un primer “catolicismo periférico”. El discurso teológico-
político imperial, de clara matriz eurocéntrica y colonialista, legitimó 
todos los tipos de dominación ejercidos en tierras americanas, desde 
la violencia económica, política y social hasta los aspectos más 
hondos de la de tipo cultural. En términos socioreligiosos, se puso en 
marcha una inquisitorial extirpación de la idolatría, en el sentido de 
una negación radical de las antiguas religiosidades locales –tenidas 
ahora por “demoníacas” o “satánicas”–. La expansión europea y la 
consecuente instalación del “Imperio-mundo” encontraron en el 
adoctrinamiento religioso uno de sus bastiones ideológicos más 



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

142          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

potentes. Burocrática y organizacionalmente, la “Cristiandad de la 
Indias occidentales” se estableció en jurisdicciones, denominadas 
Virreinatos desde el siglo XVI. En ellos, había un nivel significativo de 
institucionalización clerical, que gozaba de gran autoridad y caudal 
decisional (Dussel, 2007b, pp. 404-405). Asimismo, el fenómeno 
religioso inaugurado por el catolicismo latinoamericano oficial tuvo 
su apogeo en las ciudades, habitadas mayoritariamente por blancos 
y mestizos, mientras que en los territorios indígenas, alejados de las 
urbes, se dio una “mezcla” –siempre conflictiva– entre los antiguos 
cultos amerindios y las prácticas católicas impuestas. Por esta razón, 
la conformación de un catolicismo popular latinoamericano se 
muestra como un proceso complejo, plagado de violencias, 
resistencias y sincretismos forzados.  

Al tiempo que la Modernidad colonizadora se imponía, se 
gestó, como su reverso periférico y explotado, un proceso creativo 
de resistencia popular, protagonizado generalmente por indígenas y 
campesinos. Una vez consolidada la conquista, la religión oficial fue 
practicada de manera creciente por los dominados, de donde surgió 
paradójicamente un tipo de catolicidad periférico-crítica –además de 
otros cultos menos masivos, como el afroamericano–. Esta novedosa 
formación sociocultural se fue convirtiendo en un espacio de 
resistencia, caracterizado por una tensa confluencia entre la 
religiosidad popular de la Península Ibérica y la amerindia: se trataba 
del mentado proceso de “sincretización”. Básicamente, pueden 
identificarse al menos cuatro respuestas de los/as indígenas ante la 
dominación religiosa: una “actitud rebelde”, de reivindicación de las 
divinidades precolombinas; de “sumisión” e “integración” a la 
Cristiandad colonial-imperial; de “resistencia activa” al orden 
conquistador, signada por ciertas “connotaciones mesiánicas”; y de 
“sumisión parcial”, es decir, de aceptación general del cristianismo a 
partir de un sincretismo simbólico que permitía mantener vivas las 
creencias ancestrales (Parker, 1993, pp. 26-37). El sincretismo resultó 
determinante en la conformación del ethos cultural latinoamericano, 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                143 

sobre todo en el de la cultura popular. En suma, puede afirmarse que 
gran parte del pueblo latinoamericano recreó una forma propia de 
religiosidad que, en cierto sentido, se posicionó como una “religión 
paralela” a la impuesta por la Iglesia romana. Como bien indica 
Dussel, el contexto colonial latinoamericano presentaba algunas 
condiciones político-culturales distintivas que marcaron la reflexión 
teológica de la época, a saber: el catolicismo era mayoritario en 
América Latina, a diferencia de África o Asia; se produjo una 
conciencia creciente de responsabilidad ético-crítica y profética ante 
la dominación imperial; se formó un catolicismo latinoamericano de 
base que reconfiguró, sobre todo por herencia de la religiosidad 
amerindia, el imaginario popular de la “Modernidad I”; se estableció 
un catolicismo latinoamericano crítico-postecuménico, que tuvo 
como punto de referencia, no ya las coordenadas de las iglesias 
europeas divididas, sino a las mayorías populares, oprimidas y 
excluidas del subcontinente (Dussel, 2003, p. 53).  

4. Discursos filosófico-teológico políticos cristianos 
contrahegemónicos: tres fuentes de la política de la liberación 
madura dusseliana 

Considerando este complejo entramado político y cultural 
propio de la época colonial, la política de la liberación dusseliana se 
focaliza en ciertos discursos filosófico-teológico políticos nacidos en 
el seno del cristianismo profético, considerándolos antecedentes 
históricos efectivos de las corrientes filosófica y teológica 
liberacionistas posteriores: los discursos elaborados por Fray 
Bartolomé de las Casas (siglo XVI), Guamán Poma de Ayala (siglo XVII) 
y algunos jesuitas exiliados (siglo XVIII).  

Para Dussel, la argumentación filosófico-teológico política 
del siglo XVI expresó de facto el desarrollo inicial de una reflexión 



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

144          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

filosófica propiamente moderna. En ella no se encuentra tan solo el 
inicio sistemático de la filosofía de la América ibérica (o latina) sino 
que, más bien, representa el comienzo de la filosofía moderna en 
cuanto tal (Dussel, 2007b, p. 191). En este marco general de 
comprensión, presentaba su conocida tesis: “(...) el ‘yo conquisto’ al 
indio americano fue el antecedente práctico-político, un siglo antes, 
del ‘yo pienso’ teórico-ontológico cartesiano” (Dussel, 2007b, p. 193). 
Por eso, concebía la explotación del indio y la esclavitud del 
afroamericano como dos modalidades prototípicas del origen de la 
Modernidad, esto es, como el horizonte último de la experiencia 
ontológica de la filosofía europeo-moderna posterior. En definitiva, 
frente a la “epifanía del nuevo Otro”, tanto la colonización como el 
discurso filosófico-teológico político imperial que la legitimó 
produjeron un fenómeno general de “encubrimiento”: 

El Otro era interpretado desde el “mundo” europeo; era una 
“invención de Europa”. Ese indio fue visto como la alteridad 
europea, como el “infiel” que durante mil años había luchado 
contra el cristiano en el Mediterráneo (…). Durante ochocientos 
años los hispanos cristianos habían luchado contra los “infieles” 
musulmanes y durante unos decenios contra los “infieles” 
amerindios. Al finalizar esta gesta se había producido en América 
un genocidio como fruto de una verdadera “guerra santa” (Dussel, 
2007b, pp. 194-195). 

Se trataba de la fundamentación filosófico-teológica política 
del “mito de la Modernidad”. Dicho “mito” remite a la 
autocomprensión de Europa como una cultura superior, desde la cual 
juzgó a las otras formaciones culturales como inferiores, bárbaras, 
inmaduras o culpables, en nombre de su pretendida “bondad 
salvífico-civilizatoria” (otorgamiento de la religión verdadera, la 
racionalidad auténtica, la universalidad de lo humano, etc.). Tal 
posicionamiento se sostiene, asimismo, sobre una “falacia 
desarrollista”, en tanto y en cuanto se consideraba como un 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                145 

imperativo (moral y religioso) el expandirse hacia el resto del planeta 
para “salvar” y “civilizar” los pueblos colonizados –idolátricos y 
carentes de civilización–. De esta manera, en la autocomprensión 
eurocéntrica de Europa, la conquista fue concebida como un acto de 
emancipación, que permitía al “bárbaro” superar su “inmadurez” 
intrínseca (Dussel, 1994, p. 88). Por otra parte, Dussel describía el 
mencionado “mito” con una terminología de clara extracción 
teológico-política, articulando su descripción con las nociones de 
“culpabilidad”, “inocencia” y “sacrificio”: la víctima es culpable de su 
propia victimación, el victimario es inocente respecto de la 
dominación que ejerce y el sufrimiento del conquistado es el 
sacrificio necesario que exige la modernización (Dussel, 1994, p. 86). 

No obstante, y como se dijera más arriba, también hubo a lo 
largo de todo el período colonial ciertas expresiones liberadoras, o 
sea, posiciones filosófico-teológico políticas alternativas al discurso 
hegemónico de la teología y la filosofía imperiales, que en algún 
sentido fueron perfilando un reverso (moderno “y” religioso) de la 
Modernidad imperial eurocentrada.  

Según la reconstrucción dusseliana, uno de ellos, y en su 
óptica de los más importantes, fue la intervención de Fray Bartolomé 
de las Casas (1484-1566) en el Debate de Valladolid (1550-1551) –el 
“primer debate filosófico de la modernidad” (Dussel, 2020b)–. En esa 
controversia, Las Casas, articulando su palabra desde los recursos 
teóricos provistos por la escolástica moderna de la Escuela de 
Salamanca, e insertándose en la tradición crítico-profética iniciada 
por Antón de Montesinos y Pedro de Córdoba (1511), lanzó un 
contundente “primer antidiscurso filosófico de la Modernidad” 
frente a los argumentos de Juan Ginés de Sepúlveda –el “padre de la 
filosofía política moderna” (Dussel, 2007b, p. 195)–. Este último 
pretendía justificar racionalmente la conquista y la posterior 
expansión colonialista basándose en una concepción claramente 
restringida de la universalidad de lo humano –según la fórmula de 
Lucía Aguerre (2016), era una “universalidad colonialista con 



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

146          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

pretensión de hegemonía” (pp. 103-149). En efecto, las “reglas de 
razón” se identificaban para él con las reglas humanas en general y, 
por tanto, las razones que no se adecuaban a aquéllas (las 
costumbres de los indios, como, por ejemplo, los sacrificios humanos) 
fueron consideradas como irracionales o incivilizadas (Dussel, 2007b, 
p. 196). Al no regir los indígenas su modo de vida por las “reglas” que 
los europeos suponían universales, se los tuvo por inferiores o no-
humanos; entendiendo “humano” desde sus criterios monológicos 
restringidos, esto es, creyentes en el Dios monoteísta, inteligentes y 
virtuosos según su tipo de racionalidad y moralidad, con sentido de 
la propiedad privada y de la herencia de bienes, etc. Desde un 
horizonte tal, la acción “civilizatoria” resultaba necesaria (pues 
naturalmente los superiores debían dominar a los inferiores), 
considerando que la guerra contra la barbarie se trataba, en última 
instancia, de una “guerra justa” (enmarcada por Sepúlveda en el 
derecho natural y de gentes). A propósito del análisis del discurso de 
este último, Dussel puso de manifiesto la secuencia lógica que 
estructuró la posición teológico-política imperial: el presupuesto 
fundamental radica en que la cultura europea es la más desarrollada, 
esto es, superior a todas las culturas hasta allí conocidas 
(eurocentrismo); de ello, se deriva que esta debía por su “misión” 
religioso-civilizatoria sacar a las otras culturas de su barbarie o 
subdesarrollo, o sea, civilizarlas y hacerlas progresar insertándolas en 
la única vía de desarrollo humano posible (falacia desarrollista); por 
ende, la violencia y el sufrimiento que allí se produjera eran 
necesarios, justificados en última instancia por la “inmadurez 
autoculpable” de aquellos que la padecían y por la “bondad 
civilizatoria” de quienes la ejercían (modernización); así, el sujeto 
dominador de las culturas periféricas resultaba indefectiblemente 
inocente y las víctimas merecedoras de la violencia que recibían, 
especialmente cuando pretendían resistirla. De este modo, a los 
conquistados se les adjudicó una culpabilidad doble: eran culpables 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                147 

por ser ontológicamente subdesarrollados y por negarse 
patológicamente al desarrollo (Dussel, 1994, pp. 89-90).  

Ante la descripta posición hegemónica, la política de la 
liberación dusseliana reivindica en Bartolomé de las Casas su genuina 
“pretensión de verdad” (práctica y universal) en correspondencia con 
la “razón del Otro” –los “indios”–. Sobre todo cuando a la hora de 
evaluar la justificación de la conquista propuso aquello que Dussel 
caracterizará como el criterio de “validez intersubjetiva”, por el cual 
se debe: afirmar la universalidad de cada posición asumida, esto es, 
que quien argumenta tenga dicha formulación por verdadera y válida 
para todos (al menos hasta que sea falsada); reconocer que la 
“cultura-otra” tiene también una legítima “pretensión universal de 
verdad”; basar las acciones en el “consenso del pueblo” (consensus 
populi); aceptar que la “cultura-otra” (en este caso, la conquistada) 
rechace los argumentos teológico-políticos imperiales, pues es libre 
por derecho natural y de gentes; y postular que la única vía legítima 
(racional) de aceptación de las normas debe basarse en la 
argumentación consensual y en la coherencia ético-práctica (Dussel, 
2007b, pp. 202-203; Ruíz Sotelo, 2019, pp. 49-55). Con esto, Las Casas 
demostró la falta de justificación para emprender una “guerra justa” 
contra los indios, poniendo en evidencia la crueldad empleada por 
los conquistadores y defendiendo la dignidad humana y cultural de 
los indígenas –su prudencia, sano entendimiento y capacidad de 
organización política (repúblicas)–. Sostenía, por tanto, que era 
aceptable que el indígena tuviera por verdaderas sus creencias y sus 
ritos –como los sacrificios humanos, por ejemplo–, siendo estos en 
principio razonables o argumentativamente defendibles desde su 
horizonte de comprensión. Por último, ponía de manifiesto que la 
coacción para que los indígenas asumieran los contenidos de verdad 
de los europeos era irracional e injusta. Con todo, su postura no 
dejaba de enmarcarse en un proyecto evangelizador, que pretendía, 
aunque de forma dialógica, la expansión de “la” fe verdadera. 



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

148          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Por otra parte, la política de la liberación dusseliana 
reivindica también el testimonio teológico-político de Felipe Guamán 
Poma de Ayala. Dicho testimonio, condensado en El primer Nueva 
Corónica y Buen Gobierno (1616), revela para Dussel (2007b) la 
“hermenéutica auténtica de un indio, de una familia inca”, proferida 
como una verdadera interpelación del Otro (p. 210 y ss.). Asumiendo 
una perspectiva cristiana –dado su carácter de indio evangelizado–, 
Guamán lanzaba allí una crítica radical de la dominación ejercida por 
los cristianos españoles, elaborando un discurso cristiano alternativo 
localizado en el mundo periférico-indígena contra las faltas éticas del 
cristianismo metropolitano-imperial. Desde el punto de vista 
dusseliano, este discurso confrontaba las virtudes del pasado inca 
(pobreza, humildad y satisfacción de las necesidades) con la idolatría 
de los cristianos europeos (riqueza, soberbia y explotación), 
ofreciendo una perspectiva alternativa que develaba la inversión del 
cristianismo en los tiempos coloniales. De esta manera, el testimonio 
de Poma de Ayala expuso la profunda distancia que existía entre el 
cristianismo predicado y la praxis genocida-extractivista realizada en 
su nombre. Dussel destacaba la operación de subsunción simbólico-
hermenéutica del mundo europeo en el imaginario cosmovisional de 
la cultura inca, desde la cual se afirmó un “khrono-topos centro-
periferia” donde lo dominado está “arriba” y es el “punto de 
localización” (p. 213). Asimismo, subrayaba que dicho discurso deja 
en evidencia el altísimo nivel de organización política de la civilización 
incaica, presentando una descripción detallada del ordenamiento 
normativo-administrativo que configuraba el sistema de valores, los 
comportamientos y las prácticas cultuales del pueblo. Guamán 
propuso así las claves fundamentales del proyecto futuro de un buen 
gobierno, basadas enteramente en las obras de misericordia –
servicio a los pobres, enfermos y peregrinos–, donde todos, tanto 
indígenas como españoles, vivieran verdaderamente como 
cristianos. En definitiva, se trataba de un testimonio crudo en boca 
de un indígena cristiano, que mostraba a un tiempo tanto las 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                149 

consecuencias de la violencia (teo)colonialista como la necesaria 
defensa y reparación histórica del “indio” (los “pobres de Jesucristo”) 
y de su tradición cultural (utopía de un pasado glorioso). Por este 
motivo, Dussel lo consideraba un antecedente fundamental del 
pensamiento teológico y filosófico liberacionista posterior, porque: 
“Guamán tenía una interpretación mesiánica del cristianismo, una 
teología de la liberación anticipada” (p. 217).  

Por último, la política de la liberación dusseliana encuentra 
en el pensamiento de algunos jesuitas exiliados en el siglo XVIII 
(principalmente Francisco Xavier Clavijero y Francisco Xavier Alegre) 
una crítica al eurocentrismo colonialista. En el contexto de la 
recepción americana de la Ilustración europea a finales del período 
colonial, y sobre todo con la irrupción de la dinastía de los Borbones 
en España, la actual América Latina –que se extendía desde el 
Virreinato de la Nueva España hasta el del Río de la Plata– se vio 
estremecida por un cambio radical en la situación sociopolítica de las 
colonias. Desde el lugar estratégico que ocupaban los jesuitas en la 
resistencia a la sociedad colonial –en alianza con la oligarquía criolla 
y las bases populares indígenas– lanzaron una crítica radical a los 
dispositivos de la Modernidad burguesa, ilustrada y protoindustrial 
desde el “humanismo” y el “comunismo” moderno-barrocos. Por 
esta razón, su expulsión del subcontinente –de Brasil (1759) y de la 
América hispana (1767)– representó, a juicio del autor, una clara 
afrenta a los proyectos emancipatorios promovidos por los criollos y 
a las posibilidades de desarrollo tecnocientífico de la región (siendo 
la Compañía uno de sus principales promotores). Ante la situación 
generada por el recrudecimiento de la explotación borbónica, se 
reavivaron un conjunto notable de levantamientos populares, como 
el del movimiento indígena liderado por Túpac Amaru junto con otros 
miembros de la población criolla; estos acontecimientos expusieron 
la emergencia de una conciencia creciente de autonomía comercial, 
cultural y política, que decantará luego en los procesos 
independentistas (Dussel, 2007b, p. 406).  



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

150          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Se trataba de la gestación de una formación cultural 
revolucionaria, la “Ilustración hispanoamericana” del siglo XVIII, 
donde se comenzó a revalorizar las culturas prehispánicas en el 
marco de una crítica del eurocentrismo. En la estela del magisterio 
metafísico, lógico y sobre todo jurídico-político de Francisco Suárez 
(1548-1617), cuyas ideas resonaban aún en la atmósfera intelectual 
de principios del siglo XIX, esta generación de jesuitas exiliados 
sistematizó buena parte de la historia de los pueblos amerindios 
previa a la conquista, realizando un ejercicio de recuperación y 
exaltación de sus particularidades culturales (la lengua originaria, las 
costumbres, los modos de organización política, administrativa y 
militar, etc.). Refiriéndose a La historia antigua de México de 
Clavijero (escrita desde 1770 y alusiva al México azteca), Dussel 
(2007b) rescataba que el jesuita equiparaba las culturas tenidas por 
desarrolladas (egipcios, griegos y romanos) con las culturas 
autóctonas (aztecas, incas, etc.), rompiendo con ello el “esquema 
eurocéntrico” (p. 409); esto implicaba un quiebre claro con el 
eurocentrismo académico que imperaba por entonces en Europa, 
dedicado mayormente a la demostración científica (ilustrada) de la 
inferioridad racial y cultural de los indígenas. Algo similar recuperaba 
de la obra de Alegre quien, en continuidad con el magisterio 
lascasiano, sostuvo la importancia de la libertad natural de los 
indígenas y su derecho permanente al “consentimiento” y al “pacto”. 
Con esto, el jesuita se oponía de lleno a la “justificación racional” de 
la empresa bélico-colonial, argumentando que, si las acciones no 
habían sido previamente consensuadas con los indígenas, las 
“provincias americanas” tenían derecho a liberarse del Imperio 
español.  

 

 



JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                151 

5. Palabras finales 

Como se puso de relieve en este artículo, a lo largo de toda 
su obra intelectual, en su faceta histórica, teológica y especialmente 
en la filosófica, Dussel halló en ciertos discursos filosófico-teológico 
políticos críticos originados en el seno del cristianismo profético 
durante el período colonial una referencia indispensable; esta le 
sirvió como una apoyatura genealógica clave y como una fuente de 
validez discursiva para la formulación de una teología y una filosofía 
liberacionistas y descolonizadoras. Tales “anti-discursos” (modernos) 
de la Modernidad europea dieron forma a un rostro específico, el 
cristiano, de la “contracara” de la Modernidad temprana, 
(teo)colonialista y (teo)imperialista de la Cristiandad católica. En este 
sentido, el análisis dusseliano sobre el período colonial permite 
descubrir algunas de las características centrales de la matriz 
ontológica de la Modernidad y del consecuente proceso de 
modernización periférica, evidenciando que desde su constitución se 
estructuró –aunque no exclusivamente– en función de una mortífera 
“universalidad restringida”. En esta línea, se subraya su tarea de 
recuperación de la enseñanza liberadora de los cristianos críticos del 
período colonial –herramienta clave para la filosofía política 
latinoamericana actual–, así como la asunción de la potencia 
transformadora de tales discursos, entendida como un aporte 
indispensable a la liberación de los pueblos nuestroamericanos –
gesto retomado tanto por la teología como por la filosofía 
latinoamericana de la liberación–. 

Referencias bibliográficas 

Aguerre, Lucía (2016). Hacia una universalidad intercultural. Desafíos histórico-filosóficos para 
una perspectiva ético-política nuestroamericana. [Tesis doctoral. Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad de Buenos Aires]. 



MODERNIDAD TEMPRANA, MODERNIZACIÓN PERIFÉRICO-COLONIAL Y DISCURSOS CRISTIANOS …  

152          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

http://repositorio.filo.uba.ar/bitstream/handle/filodigital/4372/uba_ffyl_t_2016_56893.pdf?s
equence=1&isAllowed=y 

Dussel, Enrique (1967). Hipótesis para una historia de la Iglesia en América Latina. Barcelona: 
Estela / Iepal.  

Dussel, Enrique (1969-1970). El episcopado hispanoamericano. Institución misionera en defensa 
del indio (1504-1620) (8 volúmenes). México: CIDOC. 

Dussel, Enrique (1979). El episcopado latinoamericano y la liberación de los pobres (1504-1620). 
México: Centro de Reflexión Teológica. 

Dussel, Enrique (1983). Historia general de la Iglesia en América Latina (Tomo 1/1). Salamanca: 
CEHILA / Sígueme. 

Dussel, Enrique (1994). 1492: El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la 
Modernidad”. La Paz: Plural / Universidad Mayor de San Andrés.  

Dussel, Enrique (2003). Sentido sociohistórico de la Teología de la Liberación. Reflexiones sobre 
su origen y contexto mundial. En J. Ferraro (Ed.), Debate actual sobre la Teología de la Liberación 
(pp. 49-63). México: Universidad Autónoma Metropolitana. 

Dussel, Enrique (2007a). Materiales para una política de la liberación. México: Plaza y Valdés. 

Dussel, Enrique (2007b). Política de la liberación. Historia mundial y crítica. Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2009). Ética de la liberación en la edad de la globalización y de la exclusión. 
Madrid: Trotta.  

Dussel, Enrique (2012). Hacia una filosofía política crítica. Buenos Aires: Docencia. 

Dussel, Enrique (2015). Filosofía de la cultura y transmodernidad. México: Universidad 
Autónoma de la Ciudad de México. 

Dussel, Enrique (2016). Filosofías del Sur. Descolonización y Transmodernidad. México: Akal. 

Dussel, Enrique (2020a). Siete ensayos de filosofía de la liberación. Hacia una fundamentación 
del giro decolonial. Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2020b). El primer debate filosófico de la modernidad. Buenos Aires: CLACSO. 

Gunder Frank, André (2008). Re-Orientar. La economía global en la era del predominio asiático. 
Valencia: PUV. 

Menzies, Gavin (2003). 1421. El año en que China descubrió el mundo. Barcelona: Grijalbo. 

Parker, Cristián (1993). Otra lógica en América Latina. Religión popular y modernización 
capitalista. Santiago de Chile: Fondo de Cultura Económica. 

Ruíz Sotelo, Mario (2019). Bartolomé de las Casas y la Filosofía de la Liberación. En F. Ledesma 
Zaldívar y J.D. Ortiz Acosta (Coords.), Siete ensayos sobre la Filosofía y Política de la Liberación 
de Enrique Dussel (pp. 33-57). México: Universidad de Guadalajara.  

 

 

http://repositorio.filo.uba.ar/bitstream/handle/filodigital/4372/uba_ffyl_t_2016_56893.pdf?sequence=1&isAllowed=y
http://repositorio.filo.uba.ar/bitstream/handle/filodigital/4372/uba_ffyl_t_2016_56893.pdf?sequence=1&isAllowed=y


JUAN MATÍAS ZIELINSKI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                153 

Juan Matías Zielinski 

Doctor de la Universidad de Buenos Aires, área Filosofía. Investigador Formado de la 
Sección de Ética, Antropología Filosófica y Filosofía Intercultural “Prof. Carlos 
Astrada” del Instituto de Filosofía “Dr. Alejandro Korn” de la Facultad de Filosofía y 
Letras de la Universidad de Buenos Aires. Su investigación se centra en la filosofía 
judeo-europea y latinoamericana (liberacionista, intercultural y descolonial) 
contemporáneas, en los campos de la metafísica y la teología-política, con acento en 
la ética, la política y la religión (filosofía práctica). 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 19/05/2024  |  ACEPTADO 14/06/2024  |  PP. 155-183 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                155 

Las metáforas teológicas de Dussel 

Dussel´s Theological Metaphors 

Mario Ruiz Sotelo1 

 https://orcid.org/0000-0003-2399-678X 

Resumen: 

La filosofía de Enrique Dussel no puede entenderse sin la incorporación de conceptos 
extraídos de la narrativa semita, lo que llamaremos, parafraseando al propio Dussel, 
metáforas teológicas. Nuestro autor advierte que con tales conceptos es posible 
hacer una filosofía explícita, no una teología, recuperando la vitalidad del simbolismo 
del núcleo ético-mítico de las tradiciones populares. Eso le permite desarrollar una 
filosofía crítica desde la alteridad latinoamericana y de los pueblos del Sur, con lo cual 
elabora una filosofía original, ajena al colonialismo filosófico, promotora de la 
descolonización, lo cual le da un carácter disruptivo. Paralelamente, exhibe los límites 
helenocéntrico y eurocéntrico de la filosofía hegemónica en Occidente. La propia 
idea de liberación es recuperada de la mitología semita, con lo cual entendió la 
necesidad de construir un pensamiento incardinado a la realidad social y política de 
su tiempo, y de asumir el compromiso con los movimientos sociales como parte 
natural de su pensamiento filosófico.  

Palabras clave: narrativa semita, corporalidad, otro, epifanía, mesianismo 

Abstract: 

Enrique Dussel's philosophy cannot be understood without the incorporation of 
concepts extracted from Semitic narrative, what we will call, paraphrasing Dussel 
himself, theological metaphors. Our author warns that with such concepts it is 
possible to make an explicit philosophy, not a theology, recovering the vitality of the 
symbolism of the ethical-mythical core of popular traditions. This allows him to 
develop a critical philosophy from the Latin American otherness and the peoples of 
the South, with which he develops an original philosophy, foreign to philosophical 

 
1 Universidad Nacional Autónoma de México. Contacto: marioruizs@filos.unam.mx 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0003-2399-678X
mailto:marioruizs@filos.unam.mx


LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

156          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

colonialism, promoter of decolonization, which gives it a disruptive character. At the 
same time, it exhibits the Hellenocentric and Eurocentric limits of hegemonic 
philosophy in the West. The idea of liberation itself is recovered from Semitic 
mythology, with which he understood the need to build a thought incardinated with 
the social and political reality of his time, and to assume commitment to social 
movements as a natural part of his philosophical thinking.  

Keywords: semitic narrative, corporality, other, epiphany, messianism 

La filosofía surge dentro de un horizonte no filosófico; dicho 
horizonte pre-filosófico, pre-científico no podrá nunca ser ignorado. Estará 
siempre “ahí”, condicionando el resto (…). Toda estructura intencional, sea 

la más primitiva o la más evolucionada, sea europea, latinoamericana, 
africana o asiática, puede ser tematizada filosóficamente. No decimos, y 

este error de lectura es grave, que exista una “filosofía explícita” antes del 
momento de su constitución griega, sino que existen estructuras 

intencionales que permiten al filósofo desentrañar su orden, su 
significación, su jerarquía.  

Enrique Dussel, El humanismo helénico 

La filosofía de Enrique Dussel no puede entenderse sin los conceptos 
teológicos insertos en ella. Eso ha provocado que cierto sector del 
medio filosófico vea con escepticismo e incluso con actitudes de 
rechazo los planteamientos expuestos en su obra. “Es teología, no 
filosofía”, suelen decir, creyendo dar un juicio crítico, sin darse 
cuenta de que con él revelan una ignorancia culpable. Por lo mismo, 
es necesario preguntarnos: ¿por qué es necesario recurrir al lenguaje 
teológico en la filosofía de la liberación de Enrique Dussel? Una 
respuesta no prejuiciosa nos invita a reconocer que las metáforas 
teológicas no solo están en filosofías como las de Agustín de Hipona 
o Tomás de Aquino, sino en autores modernos como Hobbes, Locke, 
Kant, Hegel, Marx o Walter Benjamin, por citar algunos ejemplos, 
dado lo cual no debiera caber duda de que se trata de un recurso 
válido, incluso necesario en el desarrollo filosófico. A semejanza de 
ellos, pues, la filosofía de Enrique Dussel se articula con la ayuda de 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                157 

planteamientos teológicos, acaso los que le dan mayor originalidad y 
donde descansa en buena medida su carácter crítico. 

Para responder la pregunta planteada, podemos decir que 
Dussel acude a la tradición semita, y específicamente judeocristiana 
en su filosofía política porque en ella advierte la existencia de 
herramientas que pueden darle un sesgo alternativo, que es 
imposible obtener en la herencia griega, misma que suele 
considerarse como el único origen de la filosofía, dado el carácter 
helenocentrista con el que suele concebirse el desarrollo filosófico de 
Occidente. Siguiendo a Paul Ricoeur (1913-2005), es factible 
recuperar la narrativa semita a partir de su núcleo ético-mítico, del 
que pueden desprenderse categorías de análisis racional, filosófico, 
que forman parte de lo que Dussel llama tradición semita, sin la cual 
no podría articularse la filosofía política de la liberación que sustenta. 
Analizaremos algunos de estos conceptos, así como el papel que 
juegan en la propuesta filosófica que nos ocupa. En particular, 
abordaremos nociones como las de corporalidad, liberación, 
liderazgo, mesianismo, pueblo, epifanía, fetichización, que son 
indispensables para entender el pensamiento de nuestro autor.  

1. La filosofía implícita en la narrativa semita 

La originalidad del proyecto filosófico de Enrique Dussel 
puede advertirse desde sus primeros tres libros: El humanismo 
helénico (1963), El humanismo semita (1964) y El dualismo en la 
antropología de la cristiandad (1969), donde indaga sobre los 
elementos clave de la fundamentación de la cultura de Occidente 
mediante la dinámica que puede observarse entre esas tres grandes 
vertientes. Ya se insinúa desde entonces lo que sería uno de los 
grandes propósitos de su perspectiva filosófica: elaborar una crítica 
de la filosofía helenocéntrica y, por ende, eurocéntrica, a partir de la 
narrativa semita, la cual puede aportar ingredientes para la forja de 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

158          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

una filosofía alternativa. No es difícil reconocer que tal perspectiva 
surge desde la misma vocación profesional en la que Dussel decidió 
formarse, pues por una parte estudió la licenciatura en filosofía en su 
natal Mendoza (1957) y después el doctorado en Madrid (1959), y 
por otra Ciencias de la religión en París (1961-1965). En consecuencia, 
podemos observar, en el prólogo de El humanismo helénico, la 
necesidad de buscar el enriquecimiento de la filosofía académica 
partiendo y reconociendo lo que llama “filosofía implícita”, con lo 
cual incorporaba el planteamiento de su maestro Paul Ricoeur de 
mirar hacia el “núcleo ético mítico” impreso en los mitos articulados 
por los pueblos, los cuales se expresan en una simbología que 
esconde una narrativa racional, misma que un estudio hermenéutico 
adecuado puede poner al descubierto. Dussel lo señala así, en la 
primera página de su primer libro:  

La filosofía surge dentro de un horizonte no filosófico; dicho 
horizonte pre-filosófico, pre-científico, no podrá ser nunca 
ignorado. Estará siempre “ahí”, condicionando el resto (…). Es un 
mundo todavía no tematizado filosóficamente, pero que tiene sus 
estructuras antropológicas, metafísicas, morales, perfectamente 
ejercidas e investigables. La filosofía contemporánea, gracias al 
concepto de “mundo de la vida cotidiana” (Lebenswelt de Husserl), 
puede cuestionar no sólo la historia de la filosofía constituida, sino 
las etapas históricas previas y paralelas a su constitución. Es decir, 
en el tiempo en que todavía los helenos no habían inventado la 
filosofía, ya existían otros pueblos, y en el mismo pueblo griego, 
estructuras intencionales (…) sea en los ritos, en las leyendas, en 
fin, en lo que llamaremos, siguiendo a Paul Ricoeur, el “núcleo ético 
mítico” (Dussel, 2019, p. 11). 

Dussel ya sienta aquí las bases para cuestionar la historia 
tradicional de la filosofía, para perfilar un modelo absolutamente 
inédito, abierto, donde pueda reconocerse la filosofía “implícita” en 
los mitos y los lenguajes de la vida cotidiana, superando la idea de 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                159 

que la única filosofía posible es la “explícita”, que la tradición del 
pensamiento occidental ubica arraigada en Grecia, a la que supone 
único punto de arranque. En tal perspectiva, Dussel tiene en mente 
considerar particularmente al mundo semita como primordial 
candidato para demostrar y exponer una filosofía alternativa, 
ciertamente “implícita”, pero no por ello de menor valor y, por el 
contrario, constitutiva de conceptos y argumentos que suelen 
convivir con la filosofía helénica, frecuentemente contraponiéndose 
a ella y cuestionándola. Finalmente, un proceso semejante debería 
seguirse para analizar el mundo indoamericano, con el fin de “tratar 
adecuadamente el mundo prefilosófico actual en nuestra América, 
que es el objeto último de nuestras investigaciones” (Dussel, 2019, p. 
14). Aunque Dussel llegó a tratar de alguna forma esta última 
temática, fue la del mundo semita la que ocupó una parte sustantiva 
de sus trabajos, de modo tal que debemos decir que su filosofía de la 
liberación adquiere su perfil singular justamente por la incorporación 
de los conceptos semitas en ella.  

Dussel reconoce que el cristianismo y el judaísmo no 
produjeron una filosofía propiamente dicha en sus orígenes, pero 
que conformaban cosmovisiones (Weltanschauung), que podían, o 
no, generar una filosofía explícita, como sí ocurrió en el caso helénico. 
Así pues, “La filosofía helénica es en sí (…) meramente una filosofía 
posible, y no la ‘filosofía’ a secas: es un organismo del saber, que a 
partir de ciertos principios demuestra ciertas conclusiones, por un 
método científico propio” (Dussel, 1969, p. 124). En el caso de la 
cosmovisión judía, no articuló una filosofía como tal antes del 
cristianismo, pero en ella puede encontrarse una “tabla de valores, 
una estructura ontológica perfectamente definida y opuesta a la 
helénica” (Dussel, 1969, p. 124). En contraposición, el mundo 
cristiano sí consiguió articular propuestas filosóficas sobre la base de 
una “estructura ontológica pensada científicamente y exigida por un 
cierto sistema de vida” (Dussel, 1969, p. 125). Esa estructura 
ontológica tiene como base el propio núcleo ético-mítico cristiano y, 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

160          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

aunque pueda decirse que la cosmovisión judía no desarrolló una 
filosofía tempranamente debido a que tardó en “entrar en conflicto 
consigo misma”, consiguió articular un proceso de maduración que 
Dussel describe de la siguiente manera:  

Cuando hubo alcanzado cierta plenitud, se fue progresivamente 
encerrando en un particularismo nacionalista que le impedía dar el 
último paso existencial y realizar efectivamente el universalismo 
teórico en una comunidad universal. Es aquí (…) donde el 
cristianismo tomará su relevo, y será en la “existencia cristiana” 
donde nacerá una nueva filosofía (…) por el conflicto (…) entre la 
existencia cristiana y el pensamiento helenista (…) las estructuras 
ontológicas de la conciencia cristiana serán la plena evolución del 
pensamiento semita, del pensamiento hebreo (Dussel, 1969, p. 
125. Cursivas en el texto original).  

Dussel busca descubrir una filosofía oculta por el 
helenocentrismo, encubrimiento potenciado a su vez por el 
secularismo, según el cual lo judeocristiano debe arrojarse al campo 
de lo religioso, descalificándolo en su capacidad epistémica, 
cometiendo en consecuencia una especie de epistemicidio, de 
filoficidio, que busca revertir. El mundo filosófico de Occidente ha 
ignorado la importancia filosófica del pensamiento semita, fuente 
primordial de la que Dussel abrevará para construir una filosofía 
alternativa.  

Así pues, nuestro autor advierte que el pensamiento cristiano 
se desarrolla filosóficamente debido a que formula una crítica de la 
ontología helénica, de modo tal que entre ambas tradiciones puede 
observarse incluso una antítesis en lo referente a su estructura 
ontológica fundamental. De ese modo:  

(…) el pensamiento semita en general y cristiano en particular 
tienen un sentido del ser radicalmente distinto que el de los 
griegos. Para el griego el ser es permanencia y presencia; para los 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                161 

semitas (incluyendo entonces a cristianos, hebreos medievales y 
árabes) el ser es, primeramente, acto de ser (actus essendi) 
participado por el Ser creante y, en segundo lugar, ser como 
presencia (esentia en su sentido originario). La conciencia trágica 
del pensamiento griego deberá aceptar un ser desde siempre 
(eterno) y por ello en sí y por sí. La conciencia dramática del 
pensamiento semita se apoyará en un ser temporal, contingente y 
participado por el Ser creante. Son dos sentidos del ser que abren 
camino a dos filosofías: la filosofía del pan-ontismo y la del 
creacionismo (Dussel, 1969, pp. 125-126).  

Esta antítesis yace oculta en la articulación ontológica de 
Occidente, y, en consecuencia, de su quehacer filosófico. La 
conciencia pan-ontista, referida al ser desde siempre, explícita en 
autores como Platón, repercute, por ejemplo, en la idea del sujeto 
formulada por Descartes, y, en consecuencia, en la fundamentación 
de la versión del sujeto dominante de la filosofía moderna. En 
contraposición, Dussel plantea que, de la cosmovisión semita, en 
específico de la filosofía cristiana, hay una filosofía del “ser creado”, 
necesariamente finito, contingente, aherrojado a su corporalidad, 
despreciada por la ontología helénica, que sustancializa al sujeto por 
la existencia de su “alma”, de vida infinita, increada.  

La incorporación de la noción de “ser creado” para entender 
la antropología filosófica semita no implica, huelga decirlo, la 
promoción de tal idea como un acontecimiento fáctico, sino como un 
ingrediente mítico-simbólico que la filosofía necesita racionalizar. De 
hecho, hay autores ampliamente conocidos, como Karl Marx, Walter 
Benjamin o Emmanuel Levinas, que así lo hicieron, y el carácter crítico 
de sus trabajos se explica primordialmente justo por haber sabido 
integrar conceptos filosóficos surgidos del imaginario semita. Ahora 
bien, no sería exacto afirmar que Dussel hace una filosofía semita o 
una filosofía cristiana, puesto que abreva de diferentes fuentes más 
allá de dicho horizonte, a semejanza de los ejemplos señalados. Lo 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

162          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

que podemos decir, en cambio, es que su filosofía de la liberación 
inscribe como categorías centrales diferentes conceptos extraídos 
del núcleo ético-mítico semita, y que Dussel supo construir con ellas 
el paso de la cosmovisión originaria a una filosofía crítica construida 
desde la alteridad. Al respecto, Dussel aclara enfáticamente:  

Tomaremos las narrativas simbólicas, que no deben ser trabajadas 
hermenéuticamente solas en la facultad de teología, y las 
localizaremos en la facultad de filosofía para efectuar una labor 
interpretativa filosófico-política, de la que trata una política de 
liberación estrictamente filosófica. Es decir, no se trata de una 
recuperación filosófica de la teología, sino de la recuperación para 
la filosofía de textos fundacionales que poseen implícitamente 
categorías críticas que originaron una cultura (la de las 
cristiandades oriental y occidental, incluyendo la Moderna 
europea), y que pueden construirse como categorías filosóficas 
críticas de gran pertinencia en el presente (Dussel, 2015, pp. 109-
110). 

Cuando Dussel habla de “categorías críticas” refiere su 
carácter alternativo, construido desde una exterioridad capaz de 
impugnar la totalidad ontológica dominante. La filosofía de la 
liberación de Enrique Dussel reconoció que la herencia helénica, en 
la cual se ancla la filosofía moderna europea, ha operado como 
reproductora de dicha ontología dominante, y que, tras la narrativa 
simbólica de origen egipcio y semita, fundamentalmente, podía 
erigirse una filosofía crítica, primero desde América Latina y, 
posteriormente, desde el Sur global. Una filosofía política 
descolonizadora, crítica de la modernidad dominante y apuntando 
hacia la transmodernidad.  

2. La fundamentación semita de la idea de liberación 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                163 

La idea de liberación parte de la noción de libertad, pero la 
subsume y va más allá de ella. La liberación asume una idea de 
libertad necesariamente en movimiento, como parte de un proceso 
concreto, con actores políticos que actúan en un contexto 
determinado. En la filosofía griega Aristóteles habla de “hombres 
libres” (Eleuteron) (Aristóteles, 2018, p. 9), pero no se encuentra ahí 
un proceso de liberación, pues tal condición se obtiene por 
nacimiento. Acaso podríamos encontrar en “El Filósofo” una cierta 
idea de “liberación” cuando refiere en su Ética a Nicómaco la 
necesidad de construir virtudes, entendidas como un dominio del 
cuerpo por el alma racional a partir de ciertos hábitos (Aristóteles, 
2000a), interpretación necesariamente ligada a la propia 
cosmovisión helénica, compartida por otros pueblos. El nudo 
podemos encontrarlo en su la formulación de su idea de la condición 
humana, y más específicamente, su noción antropológica. De 
acuerdo con Dussel:  

El hecho de que se considere la vida temporal, entre el nacimiento 
y la muerte empírica, negativamente, tiene relevancia para la ética 
(…) la muerte empírica es interpretada como “nacimiento” a la 
verdadera vida. Esto conlleva un juicio ético negativo de la 
corporalidad, de la sexualidad; es dominación de la mujer […] la 
justificación de toda dominación o exclusión de los esclavos (…) La 
“liberación” es considerada exclusivamente como “liberación del 
alma”, de la prisión del cuerpo, de la materia, del dolor, del “pecado 
original” (Dussel, 1998, p. 32).  

Es evidente que dicho sentido de la libertad y de la liberación 
está concentrada en el sujeto singular, por lo que su repercusión 
social y política es limitada, lo cual resulta radicalmente distinto a lo 
que podemos hallar en la cosmovisión egipcia y en la semita, 
desprendida ésta directamente de la primera, de la que tomó algunos 
principios que la fundamentaron.  



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

164          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Así pues, Dussel acude a la mitología egipcia, en particular al 
capítulo 125 del Libro de los Muertos, para descubrir ahí una 
ponderación positiva de la corporalidad, además de una ética que 
pone en primer plano la responsabilidad por la reproducción de la 
vida del Otro. El elegido de Osiris, la persona que muere y se presenta 
ante él y la corte celestial que lo acompaña para que se le lleve a cabo 
su Juicio Final, hace un resumen ético de su vida: “Di pan al 
hambriento, agua al sediento, vestí al que estaba desnudo y [di] una 
barca al náufrago” (Dussel, 1998, p. 634). Es una ética de la vida, de 
la propia y del semejante, de la responsabilidad social y política con 
él, con ella, con todos quienes padecen un sufrimiento, un 
impedimento para reproducir su vida. El contenido de esta ética es 
justamente lo que Dussel llama la “voluntad de vida”, que no puede 
concebirse sino comunitariamente. El señalamiento del Libro de los 
Muertos fue retomado de manera clara en Mateo 25:43, donde el 
propio Jesús de Nazareth señala: “Porque tuve hambre y me dieron 
de comer, tuve sed y me dieron de beber, era forastero y me dieron 
hospitalidad, estaba desnudo y me vistieron” (Dussel, 1998, p. 634). 
Las necesidades corporales son lo más importante y deben ser 
satisfechas. Ahora bien, en sentido estricto, en el caso hebreo, y 
consecuentemente, cristiano, más que hablar de corporalidad, habría 
que considerar la carnalidad. Siguiendo a Dussel,  

(…) la antropología hebrea elabora una dialéctica original entre la 
carne (basár) y el ‘espíritu’ (rúaj), que le permite mantener 
inalterable, aunque en evolución, el sentido de la unidad de la 
existencia humana (…) (néfesh) El hombre es idénticamente una 
carne-espiritual, un yo viviente y carnal” (Dussel, 1969, pp. 26-27).  

La idea de la carnalidad tiene una dimensión diferente a la de 
la corporalidad, más profunda, más allá de la supuesta antítesis con 
el cuerpo de la tradición de base helénica: “Básar no significa cuerpo, 
porque esta noción no existe en el pensamiento hebreo, sino “carne”, 
o la manifestación material de la néfesh. El “cuerpo” en el sentido 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                165 

griego o cartesiano, es sólo el “cadáver” (gufah) (Dussel, 1969, p. 28). 
La carnalidad es la protagonista incluso más allá de la vida, como lo 
demuestra la propia idea de la resurrección, que implica que al fin de 
los tiempos los muertos recuperan su vida corporal. Quizá el mejor 
ejemplo de ello lo protagoniza el propio Jesús cuando se presenta 
resucitado ante sus discípulos e incluso les pide que corroboren su 
corporalidad, en especial su solicitud ante el apóstol Tomás, en 
especial cuando le dice: “Pon aquí tu dedo y mira mis manos; y acerca 
tu mano y métela a mi costado” (Juan, 1960, p. 1000). La antropología 
semita es, por ende, no dualista, alma/cuerpo, sino monista, 
concentrada en el cuerpo, entendido como carnalidad. De esta 
forma, Dussel demuestra la diferencia sustantiva entre la ética de 
origen helénica y la desprendida de la mitología egipcio-semita.  

Es sobre esta base antropológica que tiene cabida la noción 
de liberación, entendida, bajo la perspectiva semita, como liberación 
de los pueblos de la opresión política ejercida por un poder 
despótico. El texto mítico-simbólico para desprender el análisis 
filosófico es el Éxodo, donde se habla de la opresión de los egipcios 
hacia los hebreos. Dussel observa que el contenido narrativo ahí 
expuesto,  

(…) de contenido de eticidad, a ser tratado filosóficamente, es ya 
una “racionalización” de lo que llamaríamos el modelo teórico 
dominador/oprimido como punto de partida de un proceso de 
liberación. El pueblo de Israel, los cristianos y musulmanes, 
releerán (…) estos textos como “esquema” práctico y norma de 
acción (Dussel, 1998, p. 45. Cursivas en el original).  

La lectura de Platón o Aristóteles no suele motivar una praxis 
revolucionaria, siendo que, por el contrario, las luchas populares son 
regularmente expuestas como ejemplo de degradación de la política. 
El mito de la liberación de los hebreos de la opresión del faraón en el 
Éxodo, en cambio, ha promovido en la conciencia popular la 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

166          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

necesidad de enfrentar a los opresores, en el entendido que la lucha 
contra ellos es legítima, incluso como guerra de liberación, que en la 
narrativa tendría el aval de la voluntad divina, lo que filosóficamente 
puede traducirse en la existencia de una racionalidad liberadora. Y, 
en efecto, por poner dos ejemplos latinoamericanos, Bartolomé de 
Las Casas entendió que la guerra legítima era la de los indios contra 
los invasores españoles, como Túpac Amaru II utilizó explícitamente 
el primer libro de Samuel, en su descripción de lucha entre David y 
Goliat, para legitimar su levantamiento independentista de 1781 
(Ruiz Sotelo, 2023, p. 310). Ese modelo fue racionalizado 
filosóficamente por Dussel, como puede verse tanto en su Ética de la 
Liberación como en su Política de la Liberación, donde recupera su 
concepto central justo de aquella narrativa.  

3. El descubrimiento del Otro: la renovación de la epifanía y de 
la fe 

Hacia 1968, el joven Dussel concluyó su libro El dualismo en 
la antropología de la cristiandad2, con el cual terminaba su una 
trilogía a la que le antecedían los ya aludidos: El humanismo helénico 
y El humanismo semita, con los cuales Dussel buscaba presentar una 
propuesta para entender la naturaleza histórica de América Latina, 
con el fin de poder ubicarla filosófica y ontológicamente. Fue en ese 
mismo año que Augusto Salazar Bondy (1925-1974) publicó su 
famoso texto ¿Existe una filosofía de nuestra América?, arriesgado 
cuestionamiento que demandaba una revisión completa de la 
historia de la filosofía latinoamericana y que impactaría en la obra de 
nuestro autor, pues ahí se barruntaba ya que la salida para la filosofía 
latinoamericana tenía que ver necesariamente con la crítica de la 
condición colonial que había padecido también su quehacer 

 
2 El libro no se publicó hasta 1974. 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                167 

filosófico. Pero, a decir del propio Dussel, fue la lectura de Emmanuel 
Levinas (1906-1995), en 1969, lo que cambiaría, en cierto sentido, su 
derrotero filosófico:  

(…) el que me permitió (…) y me despertó del sueño ontológico 
(heideggeriano y hegeliano) fue un extraño libro de Emmanuel 
Levinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Esta obra 
(…) me permitió encontrar, desde la fenomenología y la ontología 
heideggeriana, la manera de superarlas. La “exterioridad del Otro”, 
del pobre, se encuentra desde siempre más allá del ser (Dussel, 
citado en García, 2003, p. 173).  

Este giro reconocido por el propio autor de alguna manera 
representa el cierre de una perspectiva, de lo que podemos llamar el 
joven Dussel, para iniciar la obra de madurez, que, evidentemente, 
pasará por otras etapas. Pero ese vuelco no significó, ni mucho 
menos, el abandono de lo que, en nuestra perspectiva, es uno de los 
pilares de la obra dusseliana, su fundamentación semita, sino que, 
por el contrario, provocó su profundización y confirmación de su 
viabilidad. La razón no es difícil de comprender. La filosofía de Levinas 
también está construida desde la narrativa semita, por lo cual no era 
difícil que se incardinara con los planteamientos que el joven Dussel 
había formulado. Totalidad e infinito (1961) tiene como telón de 
fondo el escenario de la posguerra y la función que la propia filosofía 
occidental había tenido para justificar el escenario bélico: “La faz del 
ser que aparece en la guerra se decanta en el concepto de totalidad 
que domina la filosofía occidental”. La totalidad aludida manifestaba 
su carácter dominante hasta asfixiar la crítica, hasta imponerse en 
una cotidianeidad donde lo bélico aparecía como un fantasma al 
acecho. Era preciso acudir a una idea metafísica de la paz: “(…) 
cuando la escatología de la paz mesiánica se sobreponga a la 
ontología de la guerra, entonces la moral se opondrá a la política (…) 
la escatología pone en relación con el ser, más allá de la totalidad o 
de la historia, y no con el ser más allá del pasado y del presente” 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

168          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

(Levinas, 1999, pp. 48-49). Era preciso, pues, sacudir a la filosofía, y 
para superar la ontología de la guerra debía plantearse una paz 
mesiánica capaz de quebrantar un “nuevo orden” que rayaba en lo 
totalitario. Esta tarea la emprende con un replanteamiento del tema 
del “Otro”, una añeja preocupación de la narrativa semita. No es 
difícil advertir que el tema del Otro se desprende de la noción del 
prójimo, explícitamente expuesta en diversos textos bíblicos, en 
especial en el Nuevo Testamento. En consecuencia, Levinas afirma:  

Lo absolutamente Otro, es el Otro. No se enumera conmigo. La 
colectividad en la que digo “tú” o “nosotros” no es un plural del 
“yo”. Yo, tú, no son aquí individuos de un concepto común (…). 
Ausencia de patria común que hace del Otro el extranjero; el 
extranjero que perturba el “en nuestra casa” (Levinas, 1999, p. 63).  

El clamor por descubrir al Otro implicaba salirse del 
solipsismo cartesiano, romper con uno de los elementos 
fundacionales de la filosofía moderna. La presencia del Otro ofrecía 
la posibilidad de un nuevo quehacer filosófico, de superar la 
complicidad de la filosofía con la idea de la necesidad de la guerra. La 
totalidad dominante era incapaz de comprender la naturaleza del 
Otro, recluido en una exterioridad que precisaba ser rescatada por la 
filosofía.  

Dussel leyó el texto en clave latinoamericana y vio en él la 
pieza clave para la refundación filosófica que venía perfilando. No 
tardó mucho tiempo en entrevistarse con el propio Levinas para 
comentarle sobre la asimilación que estaba haciendo de su filosofía: 
“Hablando personalmente con Levinas en París al comienzo de 1971 
pude comprobar el grado de similitud de nuestro pensar con el del 
filósofo francés, pero al mismo tiempo la radical ruptura que ya en 
ese entonces se había producido”. En efecto, Levinas había articulado 
su pensamiento desde Europa y para Europa, con la conciencia fresca 
de los totalitarismos que antecedieron y subsistieron a la Segunda 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                169 

Guerra Mundial; en cambio, Dussel ya estaba haciendo filosofía 
latinoamericana con los conceptos aportados por Levinas, sin que al 
parecer este pudiera entenderlo del todo:  

(…) al indicarle que no sólo la gran experiencia de mi generación 
sino del último medio milenio había sido el ego de la modernidad 
europea, ego conquistador, colonialista, imperial en su cultura y 
opresor de los pueblos de la periferia, no pudo menos que aceptar 
que nunca había pensado que “el Otro” pudiera ser “un indio, un 
africano o un asiático” (Dussel, 1975, p. 8).  

La condición judía de Levinas lo facultó para construir su 
experiencia desde la exterioridad, lo que le permitió detectar la 
noción de totalidad en pensadores como Husserl, Heidegger y Hegel, 
pero no había conseguido pensar la situación externa al mundo 
europeo. En cambio, agrega Dussel, “nosotros, latinoamericanos, 
africanos y asiáticos, el mundo de la periferia, hemos sufrido a Europa 
y nuestro punto de apoyo es una historia externa al ‘centro’, positiva 
en sí misma, aunque el mundo culto lo haya considerado bárbaro, no 
ser, in-culto” (Dussel, 1975, p. 8).  

Apenas en dos años, Dussel ya se había apropiado de la 
categoría del “Otro” de modo tal que el propio Levinas no alcanzaba 
a reconocerla. El Otro de Dussel ya era otro Otro que el de Levinas:  

Levinas queda como extático ante el Otro, el Absoluto que debe 
respetarse litúrgicamente, pero mal o nada nos muestra cómo 
servirlo de hecho, cómo liberarlo históricamente, cómo construir el 
nuevo orden (…). El Otro se presenta como absolutamente otro; el 
fin es equívoco, es absolutamente incomprensible (…) no puede 
liberárselo (Dussel, 1975, p. 9).  

Con Dussel el Otro se hizo concreto. Perdió su carácter 
equívoco para encontrar su referencia analógica. El Otro era la 
categoría que daba la respuesta a las preguntas de por qué América 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

170          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Latina no aparecía en la historia universal; por qué su filosofía se 
mostraba encadenada al servicio de la filosofía dominante; por qué 
la mujer, el indio, los negros eran menospreciados. América Latina, 
junto a África o Asia, formaban parte de esa alteridad negada. La 
salida para la filosofía latinoamericana era construir, construirse, 
como una filosofía de liberación. Esta tendría que ser una filosofía 
fuera de los cubículos, una filosofía de y para la política de aquellos 
que eran ubicados como el no-ser bajo el predominio de la ontología 
de la modernidad.  

Así pues, la categoría del Otro adquirió su carta de 
naturalización en la filosofía de la liberación, de tal modo que Dussel 
replantea su definición:  

El Otro (en cuya expresión se incluye siempre a la otra) es la noción 
precisa con la que denominaremos la exterioridad en cuanto tal, la 
histórica (…). El Otro es alteridad de todo sistema posible, más allá 
de “lo mismo” que la totalidad siempre es. El ser es y el no-ser es 
todavía o puede serlo el Otro (…) El Otro se revela realimente como 
Otro (…) cuando irrumpe como lo más extremadamente distinto 
(…) como el pobre, el oprimido (Dussel, 2011b, p. 81).  

De nuevo encontramos acá otra superación de la filosofía 
griega. Fue Parménides quien enunció el comienzo radical de la 
filosofía como ontología: “El ser es, el no-ser no es”, expresión 
conocida y de apariencia evidente, pero que esconde un 
planteamiento ontológico que Dussel descubre cuando plantea: 

El ser no se ve; se ve lo que él ilumina: las cosas, la palabra, los 
útiles. El ser es lo griego, la luz de la propia cultura griega. El ser 
llega hasta las fronteras de la helenicidad. Más allá (…) está el no 
ser, el bárbaro (Dussel, 2011b: 26).  

La articulación de la filosofía como ontología lleva impresa la 
marca del etnocentrismo griego, que después fue heredado por la 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                171 

cultura europea occidental (que los propios griegos consideraban 
“bárbara”). Una razón más, una razón de mucho peso, para romper 
con esa tradición filosófica. Y no es, por supuesto, que una marca así 
no la hallemos en la tradición semita. Por el contrario, como antes 
señalamos, los hebreos padecieron también un nacionalismo 
excluyente que les hizo considerarse los auténticos “hijos de Dios”, 
pero fue justamente la filosofía cristiana la que buscó superar tal 
creencia con su planteamiento universalista, basándose en la 
igualación entre hebreos y gentiles formulada por el propio Pablo de 
Tarso en la Carta a los Romanos3. Así pues, la filosofía construida 
como ontología, helenocéntrica o eurocéntrica, se constituye en una 
totalidad que impide reconocer la alteridad del Otro, porque es un 
bárbaro, un ser inmaduro, o, en el mejor de los casos, un 
subdesarrollado, un aspirante a ser lo que el griego, el europeo o el 
estadounidense (un europeo americano) es, y que siempre será solo 
eso, aspirante, es decir, colonizado. La idea de Otro de Levinas, 
potenciada por Dussel, permite reconocerlo justo por alejarse de esa 
filosofía ontológica y construir una filosofía de la alteridad que debe 
ser de liberación, pues se propone descubrir el ser estigmatizado 
como no ser, lo que implica construir una filosofía trans-ontológica, 
trans-moderna. En efecto, Dussel refiere lo anterior como  

(…) el momento esencial de la metafísica, si se entiende por 
metafísica el pasaje de la ontología a lo transontológico, al que se 
sitúa más allá del ser (…). La ontología es fenomenología; es un 
logos o pensar acerca de lo que aparece (el fenómeno, el ente) 
desde el fundamento (el ser). Más allá de la fenomenología se abre 

 
3 Es un tema ampliamente tratado en la Carta a los Romanos. Por ejemplo, en 3, 9: 
“¿Somos nosotros [los judíos] mejores que ellos [los gentiles]? En ninguna manera; 
pues ya hemos acusado a judíos y gentiles, que todos están bajo pecado” (Pablo, 
1960, p. 1040). O en 3, 29: “¿Es Dios solamente Dios de los judíos? ¿No es también 
de los gentiles? Ciertamente, también de los gentiles”. (Pablo, 1960, p. 1041). 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

172          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

camino la epifanía: la revelación (o apocalíptica) del Otro por su 
rostro (Dussel, 2011b, pp. 103-104).  

La metáfora de la epifanía, incorporada por Levinas y 
retomada por Dussel, expone de manera elocuente el misterio del 
Otro, que siempre tendrá algo por revelar. Esa revelación conseguiría 
superar la dialéctica de la totalidad y construir afirmar la exterioridad 
ana-dialéctica, analéctica (Dussel, 2011b, pp. 238-239). Es justo lo 
contrario de aquel señalamiento de Max Weber sobre el 
“desencantamiento del mundo” (Entzauberung der Welt) según el 
cual  

(…) todo puede ser dominado mediante el cálculo y la previsión. 
Esto quiere decir que se ha excluido lo mágico del mundo. A 
diferencia del salvaje, para quienes tales poderes existen, nosotros 
no tenemos que recurrir ya a medios mágicos para controlar los 
espíritus y moverlos a la piedad (Weber, 1989, p. 200). 

Efectivamente, esta afirmación expresa de manera elocuente 
la idea de la ciencia occidental como totalidad y totalización del 
conocimiento, que lleva implícita la afirmación de Parménides, de tal 
modo que Weber nos está diciendo: “El ser occidental es, y el no ser 
occidental, no es”. El salvaje no es, y como tal debe entenderse justo 
aquel que está fuera de Occidente y del proceso de occidentalización. 
Para la filosofía de la liberación de Dussel, en cambio, el “salvaje” no 
es tal, sino el Otro que nos comunica una verdad desconocida. La 
epifanía nos asegura la existencia de una especie de misterio que 
guarda la alteridad y que romperá siempre con nuestras certezas, por 
más racionales que sean. Así pues, “Aceptar la palabra del Otro, 
porque él o ella la revela la revela sin otro motivo que el respeto 
porque él o ella me merece confianza es lo que se denomina fe; se 
cree en la veracidad del que la enuncia” (Dussel, 2011b, p. 87). El Otro 
no solo rompe las creencias en la ontología en la que alguien se formó 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                173 

y creyó, sino que genera una nueva forma de fe, más allá de la razón 
y más allá de cualquier religión. 

Ahora bien, “El rostro del Otro, primeramente como pobre y 
oprimido, revela realmente a un pueblo antes que a una persona 
singular” (Dussel, 2011b, p. 82). El Otro son colectividades 
incomprendidas, marginadas del poder, condenadas a la muerte por 
la ontología totalitaria dominante, racionalista, occidentalizante, 
moderna. En consecuencia, el Otro es la posibilidad real de la crítica 
del sistema dominante, mucho más allá de un simple 
cuestionamiento. El Otro nos invita a desarrollar una praxis de 
liberación solidaria que a final de cuentas concretará lo expuesto por 
la epifanía. Ahí están los movimientos feministas, por la diversidad 
sexual, contra el racismo, por el reconocimiento de los derechos de 
los pueblos indígenas. Esa praxis de liberación es una forma radical 
de cuestionar el mundo vigente y recuperar el encantamiento 
clausurado por la totalidad racionalizadora.  

4. El liderazgo mesiánico y el derecho a la rebelión del pueblo 

La noción de liderazgo suele tener una connotación negativa 
en la filosofía política moderna. Acaso podamos encontrar un 
referente fundacional en el trato que la tradición griega le da a los 
líderes populares, los líderes que surgen de los movimientos 
democráticos, que irremediablemente terminan en una tiranía. Los 
demagogos destruyen el orden vigente al actuar,  

(…) presentando ante el pueblo todos los asuntos, pues les 
sobreviene su grandeza porque el pueblo es soberano en todas las 
cosas, y ellos controlan la opinión del pueblo porque el pueblo les 
obedece (…). Podría parecer razonable la crítica del que dijera que 
tal democracia no es una república, porque donde no mandan las 
leyes no hay república (Aristóteles, 2000b, pp. 191-192).  



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

174          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

No es difícil advertir que el antiguo concepto de “demagogia” 
se ha convertido, para algunas corrientes de la filosofía política liberal 
contemporánea, en sinónimo de “populismo”. El populista destruye 
las leyes, el orden legal, la “democracia”, o, mejor dicho, la república. 
Es un peligro que debe combatirse. La posibilidad de un liderazgo 
popular auténtico es inviable, pues el demagogo, el “populista”, 
impone sus intereses personales sobre los intereses de la comunidad 
política y termina siendo un déspota. La jerga teórica desatada contra 
los gobernantes de izquierda del siglo XXI por los autores afines al 
modelo teórico liberal y neoliberal ha buscado restarles legitimidad 
bajo tales argumentos, valiéndose para ello de plataformas 
académicas y en especial de la oligarquía de medios de comunicación 
política, como los periódicos más influyentes y las cadenas televisivas 
de mayor cobertura.  

No es muy diferente el concepto de “líder carismático”, 
basado en la perspectiva presentada por la sociología política de Max 
Weber. De acuerdo con tal autor, la carismática es uno de los tres 
tipos de dominación legítima (junto con la racional y la tradicional) y 
consiste en la “entrega extracotidiana a la santidad, heroísmo o 
ejemplaridad de una persona y a las ordenaciones por ella creadas 
(…) se obedece al caudillo carismáticamente calificado” (Weber, 
1984, pp. 172-173). Estamos entonces frente a una concepción de la 
política como “dominación”, una relación vertical, un “encontrar 
obediencia” (Weber, 1984, p. 170), donde “los dominados son 
sumisos seguidores del líder político” (Dussel, 2011a, p. 69); un 
sometimiento que bien puede calificarse como irracional, ajeno a los 
principios republicanos, a semejanza del demagogo de Aristóteles. 
Así, cuando se habla de un “líder carismático” el contenido de las 
demandas es contingente, y la propia legitimad es cuestionable, pues 
se trata de un consenso maquinado sobre una personalidad 
extraordinaria, mágica, fuera de la institucionalidad, efímera, 
caudillista, de claro sentido negativo, como un mal que debiera 
evitarse, y a duras penas, tolerarse. De esta manera, adjetivar un 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                175 

liderazgo como “populista” o “carismático” se ha convertido ya en un 
lugar común para la teoría de base liberal o neoliberal, creyendo así 
que se le comprende a partir de una descalificación presupuesta.  

La filosofía política de Enrique Dussel busca el entendimiento 
del liderazgo desde un paradigma totalmente diferente, con el cual 
es posible analizarlo, observar su naturaleza, sentido y su carácter 
necesario cuando se trata de un movimiento de ruptura, crítico y de 
carácter popular. En tal sentido es que acude al concepto de 
mesianismo para comprender la investidura de un liderazgo legítimo 
que tendrá por carácter sustantivo justamente su capacidad para 
buscar el beneficio de su pueblo e incluso de sacrificarse por él. La 
idea mesiánica, por supuesto, tiene aquí una connotación positiva y 
es antitética con la caricaturización que suele hacerse de ella por 
analistas liberales y neoliberales cuando identifican a los líderes 
como “mesías”, asociándolos con la noción de falsos redentores, en 
realidad un eco de la adjetivación del “populista” o del “carismático” 
propio de su marco conceptual.4  

La incorporación del mesianismo como concepto de 
interpretación política parte del mismo ejemplo de Jesús de Nazareth 
que, vale subrayarlo de nuevo, debe presentarse simplemente como 
un acontecimiento del cual se desprenden conceptos de análisis 
filosófico. Jesús fue condenado a muerte y ejecutado de manera 
injusta, lo cual implica el cuestionamiento de la legitimidad de la ley. 
En consecuencia, la validez de la ley debe ponerse en entredicho bajo 
ciertos criterios y circunstancias. Para tal efecto, Dussel pone especial 
atención en los escritos de Pablo de Tarso, en especial su ya referida 
Carta a los Romanos, donde recupera la cita expuesta en 3,28: “el ser 

 
4 En México se hizo célebre la denominación “Mesías Tropical” que el historiador 
Enrique Krauze, reconocido como adversario de los gobiernos de izquierda, le 
endilgó a Andrés Manuel López Obrador con la intención de descalificarlo (Krauze, 
Enrique, Letras Libres No. 90, 2006). 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

176          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

humano se justifica por la emunáh [fe] independientemente de las 
obras de la Ley”, de la que concluye: 

Este enunciado es el origen de todo imperativo transformador, 
hasta revolucionario, que transmuta radicalmente el marco 
categorial de toda filosofía política de los últimos veinte siglos 
(imposible para griegos y romanos) (…). No se trata en último 
término de la cuestión de la Ley, sino del problema del nuevo 
criterio de justificación (que, además, se encuentra debajo de la 
subsunción de la antigua Ley en la nueva Ley (Dussel, 2015, p. 122). 

La Ley no puede considerarse el único ni el último 
fundamento de justificación y legitimación. En contraposición 
aparece la emunáh, término hebreo traducido simplemente como fe, 
que de acuerdo con Dussel tendría que profundizarse en su 
significado y descubrir en él “nuevas capas semánticas”. En 
consecuencia, propone que en tal concepto “se trata (para la filosofía 
política y decantado el símbolo) del nuevo consenso crítico de la 
comunidad mesiánica ante el derrumbe de la Ley”, que implica: 

(…) la mutua confianza que se continúa en el tiempo (kairós) como 
fidelidad intersubjetiva de los miembros de una tal comunidad, 
convencidos de la tal responsabilidad solidaria en la realización de 
un nuevo acuerdo (…) que legitima o justifica (…) la arriesgada 
praxis en el extremo peligro de un “tiempo mesiánico” y como 
fuente de legitimación del futuro sistema (Dussel, 2015, p. 123).  

Definitivamente, en cierto momento, un sistema político, 
legalmente constituido, entra en un momento de anomia donde 
pervierte, fetichiza la ley y la considera un instrumento para reprimir, 
para impedir el desarrollo de la vida de sus gobernados, trastocando 
el fundamento con el que se legitimó. Entonces se precisa construir 
una segunda anomia, que Dussel llama meshíakh, en cual la situación 
se vuelve insoportable y se forma un movimiento de rebeldía que 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                177 

busca destruir la Ley vigente antes que esta los siga destruyendo. Es 
la irrupción en el “tiempo ahora” (kairós), que implica la pretensión 
de construir un orden más justo. En tal situación, Dussel acude de 
nuevo a Pablo de Tarso: “Ahora, al morir a lo que nos tenía atrapados, 
quedamos libres ante la Ley” (Romanos 7,6, citado en Dussel, 2015, 
p. 126). Esta situación del meshíakh es construida por un pueblo que 
irrumpe en la historia como tal, un “pueblo mesiánico (que es casi 
una redundancia, porque el pueblo es mesiánico o no es pueblo)” 
(Dussel, 2015, p. 126). Esta última expresión exhibe la necesidad de 
utilizar el concepto de pueblo no como mero sinónimo de comunidad 
política, sino cuando esta se organiza de tal forma que irrumpe en 
ese tiempo de peligro que ha descrito. Lo mesiánico, pues, implica 
asumir ese riesgo y buscar una transformación histórica.  

Con todo eso, y ahora es donde entra el anunciado tema del 
liderazgo, esa rebelión suele precisar de un líder que la comande, un 
ungido, un líder mesiánico, con la capacidad de conducir ese 
momento de ruptura y construir “otra política”. Liderazgos como los 
de Juana de Arco, Toussaint Louverture, Juana Azurduy, Miguel 
Hidalgo o Simón Bolívar, por citar algunos ejemplos, supieron 
conducir ese momento de peligro, potenciaron su responsabilidad 
ética y se convirtieron en servidores de sus pueblos con una vocación 
de sacrificio que incluso los condujo hasta la muerte (Dussel, 2006, p. 
35). Dussel recurre a otra figura judeocristiana para explicarlo: “El 
que quiera ser autoridad hágase servidor (…) servidor de todos” 
(Marcos 10, 43-44, citado en Dussel, 2006, p. 39). No se trata, pues, 
de un respeto fetichista de la ley, cuya búsqueda para quebrantarla, 
alentado por un impulso popular, le merezca tildarlo de “demagogo” 
o “populista”, ni, por supuesto, de una iluminación carismática 
explicada por una personalidad excepcional. El líder mesiánico 
manda obedeciendo una voluntad popular que le ordena quebrantar 
la Ley vigente y buscar un nuevo orden legal nuevo. En el tiempo 
mesiánico, la señalada voluntad popular, se forma por una especie 
de vanguardia, que Pablo de Tarso llama “un resto, elegido 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

178          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

gratuitamente (…). Israel no consiguió lo que buscaba; los elegidos 
[nuevos mesiánicos] lo consiguieron, mientras los demás se han 
obcecado” (Romanos 11, 5-8, citado en Dussel, 2015, p. 127). El 
ejemplo de Israel puede trasladarse a cualquier otro pueblo que se 
levanta: el andino de Túpac Amaru II y Micaela Bastidas, el mexicano 
de Miguel Hidalgo, el boliviano de Evo Morales. Ese pueblo, sin 
embargo, no está constituido por la totalidad de una comunidad 
política, sino, como decíamos, a partir de una vanguardia, un “resto” 
capaz de vislumbrar ese futuro mesiánico. Dussel establece: 

Los “convocados” (…) y “elegidos” son ahora una parte escindida 
de toda nación. Nace así un “pueblo”: “Llamaré al no-pueblo mío, 
pueblo mío (Romanos 9, 25). Es entonces todo el problema 
categorial en filosofía política del concepto de pueblo en la 
significación mesiánica paulina: el acto colectivo principal en la 
creación de la novedad en la historia (Dussel, 2015, p. 129).  

Esa novedad es construida desde un imaginario que 
cuestiona una realidad presente, es una utopía, como le llamara 
Tomás Moro, una comunidad más justa que la vivida, un 
planteamiento que quiebra la racionalidad vigente, o en términos del 
propio Pablo de Tarso: “Por eso Dios tuvo a bien rescatar a los que 
creen en la locura que predicamos” (I Corintios, 1, 22, citado en 
Dussel, 2015, p. 129). La irracionalidad, la locura aludida, lo es 
tomando como rasero la racionalidad, la totalidad vigente, pero es 
racionalidad para los excluidos, para quienes se encuentran en la 
exterioridad. El líder mesiánico es visto entonces como un loco, y la 
vanguardia popular que lo sigue y que consigue el levantamiento 
suele ser descalificada, tras lo cual se pretende legitimar su represión, 
hasta que no se instituya el nuevo orden con la nueva racionalidad. 

Dussel trató de forma especial el tema de los liderazgos de la 
izquierda latinoamericana del siglo XXI, reconociendo en ellos su 
racionalidad y legitimidad histórica. Una de sus exposiciones al 



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                179 

respecto la hizo cuando se le entregó el Premio Libertador al 
Pensamiento Crítico, en 2010, a manos nada menos que del entonces 
presidente de Venezuela Hugo Chávez. Es entonces que explica la 
naturaleza del liderazgo legítimo cuando “el pueblo, única sede del 
poder soberano, inviste al que ejerce el liderazgo de esa función 
supletoria, a la ya complida institucional y representativa 
democráticamente”. Es el pueblo movilizado, en su función 
mesiánica, la que genera el liderazgo, a la inversa de lo expuesto por 
Weber en el liderazgo carismático. En este caso, que no es el 
liderazgo de un movimiento armado, sino el que busca una 
transformación del Estado: 

(…) se investiría al que ejerce el Poder Ejecutivo, representativo, de 
fuerza adicional, para cumplir una misión específica. Esta 
investidura de facto, concedida por el pueblo (…) obliga a realizar 
una encomienda representativa y obediencial, que le da así al 
consagrado un poder simbólico, y por ello, provisto de repercusión 
política gracias a la dignidad política que el mismo pueblo le otorga 
(Dussel, 2011a, p. 81).  

El consenso que se le otorga al líder no es producto de una 
personalidad extraordinaria, de una iluminación, de una magia 
oculta, sino de la vivacidad de la comunidad política activa, del 
carácter mesiánico del pueblo, que advierte la necesidad de elegir un 
líder excepcional para concretar la ruptura de un orden que se ha 
pervertido, fetichizado. Ese orden político se ha convertido en 
dominación, perjudica a la comunidad, y, por lo tanto, se asume que 
se debe enfrentar el aludido momento de peligro, el kairós, en el cual 
el líder político es indispensable. Acaso la principal función de tal 
liderazgo sea justamente promover lo que Dussel llama “cultura de 
participación democrática”, que la democracia representativa se 
complemente con la democracia participativa. Así pues, dicho 
liderazgo “Es sólo un complemento a las instituciones 
representativas necesarias en un periodo de transición a la plena 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

180          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

participación institucionalizada” (Dussel, 2011a, p. 82). Es, pues, 
necesariamente un liderazgo de transición para la forja de una nueva 
institucionalidad, de un nuevo sentido del gobierno del Estado que 
deberá orientarse hacia los intereses populares. Por eso, “llegará el 
tiempo en que deberá desaparecer, así como igualmente deberá 
desaparecer la posibilidad de una reelección indefinida” (Dussel, 
2011a, p. 82). El liderazgo excepcional representa, en efecto, un 
cierto riesgo de fetichización del poder, de un nuevo despotismo que 
eche por tierra el movimiento social o incluso la revolución que le dio 
la investidura. El líder político debe desarrollar una labor conductora, 
pedagógica, pero no puede estar por encima de la comunidad 
mesiánica, que, por lo mismo, debe estar en alerta permanente. 
Ahora bien, es claro que ese riesgo debe correrse, de hecho, puede 
decirse que es consustancial a la filosofía, en especial de la filosofía 
de la liberación, pues el riesgo de convalidar un orden oligárquico es 
aún más peligroso. Dussel no vaciló en arriesgarse y consiguió que 
sus trabajos filosóficos fueran asimilados, entre otros, por Hugo 
Chávez, Evo Morales, Rafael Correa y Andrés Manuel López Obrador. 
Con ello hizo válido uno de los principios que condujo su 
pensamiento: que la filosofía no estudie la filosofía, sino la realidad; 
realidad latinoamericana, realidad del Sur global, que Dussel supo 
entender y transformar. 

5. Conclusiones 

I. La filosofía de Enrique Dussel buscó tempranamente 
inspirarse en la narrativa semita para recuperar de ella una 
antropología monista que privilegiara el valor de la corporalidad, de 
la carnalidad, por encima del dualismo alma-cuerpo, de origen 
helénico. Eso le permitió sentar las bases para construir una ética y 
una filosofía que tuviera como centro la valoración de la vida.  



MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                181 

II. El propósito de descubrir la filosofía implícita en las 
narrativas de los pueblos, para desentrañar en ellas su núcleo ético-
mítico, permite reconocer la originalidad de la filosofía 
latinoamericana lo mismo a partir de su herencia semita como la de 
sus pueblos originarios. Con esas herramientas, el pensamiento 
filosófico latinoamericano apunta hacia el reconocimiento de su 
autenticidad y permite avanzar en su descolonización. 

III. La asunción de la filosofía de la alteridad propuesta por 
Emmanuel Levinas propició la profundización de la conceptualización 
semita en la perspectiva filosófica de Enrique Dussel. La necesidad de 
convertir la filosofía latinoamericana en una filosofía de liberación no 
puede entenderse sin la presencia de ese paradigma. La propia 
noción del Otro posibilitó explicar la ausencia de la historia y de la 
filosofía latinoamericana en las historias universal y de la filosofía 
debido a que ha permanecido como una exterioridad, y que, en 
consecuencia, debe plantear su afirmación mediante una crítica de la 
totalidad, de la dialéctica de la totalidad, como una ana-dialéctica, o 
mejor, una analéctica.  

IV. La construcción de una filosofía sobre la base de la 
narrativa semita también permitió a Dussel criticar el 
helenocentrismo, y consecuentemente, el eurocentrismo. Instalado 
en esa lógica, sus planteamientos pudieron deslizarse hacia la crítica 
de la filosofía como ontología –herencia helénica asumida por la 
filosofía occidental–, lo mismo que a la crítica de la modernidad y el 
colonialismo inserto en ella.  

V. Dussel advirtió que la filosofía debía identificar el 
momento de peligro, el kairós, de su quehacer filosófico, quizá desde 
que su casa fue atacada por una bomba en 1973. Eso le confirmó la 
necesidad de alimentar su pensamiento con la realidad política de su 
momento, en particular la de América Latina, siempre con el objetivo 
de perfilar su transformación. No debe extrañar entonces que haya 
buscado incardinarse con los movimientos sociales y políticos, y, en 



LAS METÁFORAS TEOLÓGICAS DE DUSSEL 

182          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

particular, que haya entendido la naturaleza excepcional, mesiánica, 
de los liderazgos de la izquierda latinoamericana del siglo XXI. Si 
Dussel aceptó arriesgar su prestigio académico al apoyar a líderes tan 
cuestionados por la oligarquía de los medios de comunicación fue 
porque entendió que la filosofía, que su filosofía, también debe 
formar parte de la comunidad mesiánica, es decir, del pueblo en 
busca de la transformación del orden político.  

Referencias bibliográficas 

Aristóteles (2000a). Ética nicomáquea. Madrid: Gredos. 

Aristóteles (2000b). Política. Madrid: Gredos.  

Aristóteles (2018). Política. (Versión bilingüe). México: Universidad Nacional Autónoma de 
México.  

Dussel, Enrique (1969). El humanismo semita. Buenos Aires: Editorial Universitaria de Buenos 
Aires. 

Dussel, Enrique (1998). Ética de la Liberación en la edad de la globalización y la exclusión. 
Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2006). 20 tesis de política. México: Siglo XXI.  

Dussel, Enrique (2011a). Carta a los indignados. México: La Jornada.  

Dussel, Enrique (2011b). Filosofía de la Liberación. México: Fondo de Cultura Económica. 

Dussel, Enrique (2015). Filosofías del Sur. Descolonización y Transmodernidad. México: Akal.  

Dussel, Enrique (2019). El humanismo helénico. Buenos Aires: Las cuarenta. 

Dussel, Enrique y Guillot, Daniel (1975). Liberación latinoamericana y Emmanuel Levinas. 
Buenos Aires: Bonum. 

García Ruiz, Pedro Enrique (2003). Filosofía de la Liberación. Una aproximación a la filosofía de 
Enrique Dussel. México: Dríada.  

Juan (evangelista) y Pablo de Tarso (1960). Santa Biblia. (Versión de Casiodoro de Reina, 1569). 
México: Sociedades bíblicas en América Latina. 

Krauze, Enrique (2006). El mesías tropical. En Letras Libres, (90). 
https://enriquekrauze.com.mx/el-mesias-tropical/ 

Levinas, Emmanuel (1999). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Salamanca: 
Sígueme. 

https://enriquekrauze.com.mx/el-mesias-tropical/


MARIO RUIZ SOTELO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                183 

Ruiz Sotelo, Mario (2023). La Razón de América Latina. La filosofía política de la Ilustración 
latinoamericana. México: Universidad Nacional Autónoma de México. 

Weber, Max (1984). Economía y Sociedad. México: Fondo de Cultura Económica. 

Weber, Max (1989). El político y el científico. México: Alianza. 

 
Mario Ruiz Sotelo 

Doctor y Maestro en Filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras y Licenciado en 
Sociología por la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad Nacional 
Autónoma de México. Profesor Titular de Tiempo Completo en la Facultad de 
Filosofía y Letras y Profesor de Asignatura Definitivo en la Facultad de Ciencias 
Políticas y Sociales. Investigador miembro del Sistema Nacional de Investigadores. 
Integrante de Las Casas Studies at Providence College Community. Autor de los libros 
La Razón de América Latina. La filosofía política de la Ilustración latinoamericana 
(UNAM, 2023) y Crítica de la Razón Imperial. La Filosofía Política de Bartolomé de Las 
Casas (Siglo XXI, 2010) y de alrededor de 30 artículos publicados en revistas 
especializadas y capítulos en libros, entre los que destacan “Bartolomé de Las Casas 
and the Foundation of Latinoamerican Philosophy” en The Transatlantic Las Casas 
(2023); “La crítica del sistema del derecho. El principio formal negativo de legitimidad 
crítico-política”, en Política de la liberación III (Enrique Dussel, editor, 2022); 
“Fundamentos del neoconservadurismo en América Latina” (UNAM, 2022); “México-
Tenochtitlan, 500 años: más allá del perdón”, en revista Memoria (2021). Obtuvo el 
Premio Nacional de Filosofía 2006-2007 a la mejor tesis de maestría otorgado por la 
Asociación Filosófica de México. 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 06/05/2024  |  ACEPTADO 18/06/2024  |  PP. 185-220 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                185 

Reconstrucción del método analéctico 
como una ética de la apertura histórica1 

Reconstruction of the Analectic Method as an Ethics of 
Historical Openness 

Jorge Alberto Reyes López2 
 https://orcid.org/0000-0002-4243-0004 

Resumen: 

Enrique Dussel (1934-2023) formuló el método analéctico o anadialéctico en la 
década de los setenta del siglo pasado. Este artículo se propone clarificar algunos de 

 
1 Este artículo también podría haberse llamado “ética de la intotalización”. Hemos 
incorporado la noción de lo “abierto” como una clave apropiada de interpretación 
de la posición metafísico-histórica dusseliana, de acuerdo con su propio marco 
teórico, tal como lo ha mostrado Mario Orospe (2019). Atendiendo sobre todo el 
capítulo “2.2. Hacia la des-trucción ontológica del sujeto moderno: la finitud de lo 
abierto y la Totalidad como fundamento”, donde Orospe sostiene, desde Dussel, 
que: “el humano es un ser vivo capaz de asumir una responsabilidad, no sólo ante su 
propio ser, sino sobre todo ante el llamado de los Otros, vinculándolo así con un 
nuevo nivel de la libertad (…) Dussel sostendrá que lo valioso de la ontología 
fundamental consistirá en que nos permite identificar esta especie de trascendencia 
intramundana que nos caracteriza. Un primer nivel de la libertad que, aunque de 
forma limitada, nos permite actuar como facticidades que se trascienden (…) 
[quedando en una esencial intotalización, por lo que] ningún proyecto ontológico 
podría llegar a alcanzarse nunca, puesto que está siempre fluyendo en el tiempo, 
aconteciendo en la historia (…) el ser humano sólo podría ser considerado como un 
ser esencialmente abierto, pues ningún horizonte mundano podrá ser el último” (pp. 
91-92). 
2 Profesor del Departamento de Pedagogía del Sistema de Universidad Abierta y 
Educación a Distancia (SUAyED), de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
Nacional Autónoma de México. Contacto: jorgereyes@filos.unam.mx 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-4243-0004
mailto:jorgereyes@filos.unam.mx


RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

186          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

los aspectos esenciales de esta formulación filosófica latinoamericana en diálogo con 
la filosofía europea occidental. Mostraremos que se trata de una aplicación 
geopolítica de la analogía tradicional como origen de una posición filosófica 
auténtica. Este método analéctico nos permite descubrir la naturaleza de un discurso 
filosófico propio, más allá del eurocentrismo académico convencional. Al mismo 
tiempo, esto permite que el discurso filosófico sea útil para interpretar los problemas 
históricos y sociales. También nos ayudará a continuar una tradición de filosofías 
analógicas que promueven el pleno reconocimiento de las personas, grupos y 
pueblos hacia una humanidad analógica. 

Palabras clave: Enrique Dussel, analéctica, filosofía de la liberación, apocalíptica, 
apertura histórica. 

Abstract: 

Enrique Dussel (1934-2023) formulated the analectic or ana-dialectical method in 
the 1970s. This article aims to clarify some of the essential aspects of this Latin 
American philosophical formulation in dialogue with Western European philosophy. 
We will show that this is a geopolitical application of traditional analogy to locate an 
authentic philosophical position. This analectic method allows us to discover the 
nature of our own philosophical discourse beyond conventional academic 
Eurocentrism. At the same time, it allows this philosophical discourse to be useful for 
interpreting historical and social problems. It will also help us continue a tradition of 
analogical philosophies that promote the full recognition of individuals, groups and 
peoples towards an analogical humanity. 

Keywords: Enrique Dussel, analectic, philosophy of liberation, apocalyptic, historical 
openness. 

La conversión al pensar ana-léctico o metafísico es exposición a un 
pensar popular, el de los más, el de los oprimidos, el del Otro fuera del 

sistema; es todavía poder aprender lo nuevo. El filósofo ana-léctico o ético 
debe descender de su oligarquía cultural académica universitaria para 

saber-oír la voz que viene de más allá, desde lo alto (aná-), desde la 
exterioridad de la dominación 

Enrique Dussel, Filosofía ética latinoamericana 6/II 

1. De las filosofías analógicas del reconocimiento  

En lo que sigue estableceremos que la filosofía de la liberación no 
puede ser denominada más que como una filosofía analógica. Así lo 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                187 

indicó Leopoldo Zea (1974), quien compartió plenamente en esa 
época la propuesta liberacionista de Enrique Dussel:  

Nuestra filosofía y nuestra liberación no pueden ser sólo una etapa 
más de la liberación del hombre, sino si etapa final (…) Un hombre 
nuevo, sí, pero un hombre que no tenga ni la piel del dominador ni 
la piel del dominado (…) [Lo que se busca es que] El hombre (sea) 
visto por otro hombre. Por un hombre que, quiérase o no, se sabe 
parte de la humanidad, a partir de la cual ha de ser creada una 
nueva imagen del hombre, una nueva especie de hombre (…) Creo 
como Dussel, que esta filosofía, la filosofía de este nuevo hombre, 
debe ser analógica, esto es, capaz de reconocer en el otro al 
semejante. Semejante en su diversidad, en su ser distinto. Pero no 
tan distinto ni tan diverso que acabe creyéndose un superhombre 
o un subhombre. No el hombre con una determinada filosofía 
abstracta, sino un hombre y, como todo hombre concreto, y con 
una filosofía que, partiendo de su concreción, su propia 
experiencia, pueda comunicarla hasta hacer de ella filosofía sin 
más. No una filosofía especial, que acabe siendo como las 
anteriores filosofías de la liberación. Esto es, filosofías propias del 
hombre que las reflexionó, dispuesto siempre a marginar cualquier 
reflexión que no encajase en la estructura de sus reflexiones. Es así 
que han surgido filosofías, no analógicas, capaces de justificar 
genocidios de hombres y pueblos en nombre de la libertad y para 

su supuesta defensa (pp. 43-44)3. 

El carácter analógico de la filosofía dusseliana pasa por 
atender que nuestro autor no se ha formado solo como filósofo sino 

 
3 Agradezco a Diego del Basso de la Universidad Nacional de Rosario, Argentina, la 
rememoración de este pasaje que aun cuando lo leí en 2004 no pude asumir su 
radicalidad como en el tiempo actual. 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

188          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

también como historiador4 y como teólogo ateo5. Esta primera parte 
de nuestra exposición consistirá en mostrar el desarrollo articulador 
antropológico que Dussel lleva a cabo desde la filosofía tradicional y 
de corte fenomenológico (que están prisioneros dentro del 
paradigma de la conciencia contemplativa) a la posición ético-
geohistórica de la alteridad que piensa situadamente (momento 
hermenéutico por excelencia) en cada caso en los límites o fronteras 
de la conciencia que ordena y rige (del lógos como asignación). El 
discurso intelectual dusseliano no es pura filosofía, ni pura historia, 
ni pura teología, sino que cada una de estas disciplinas se articula con 
las otras para lograr un pensamiento complejo, donde cada avance 
significativo en una disciplina se integra rápidamente a las demás, 
aunque cada una vaya avanzando a paso propio. Esto tiene como 
beneficio que las tesis de nuestro autor no caigan en ingenuidades 
propias de la abstracción filosófica, en una mera descripción aséptica 
de los acontecimientos históricos o en un discurso teológico 
conservador. Esta articulación epistémica de la que hablamos 
siempre ha estado presente en nuestro autor desde el comienzo 
gracias a la categoría de exterioridad (que es en primer lugar la 
exterioridad del pueblo latinoamericano desde la intrusión europea 
en el siglo XVI y su camino de liberación hasta los movimientos 
sociales mundiales del siglo XXI) que está en él articulada 
necesariamente a la de liberación. De tal suerte que los rostros de la 
injusticia se encaminan de hecho (y en ello la labor de servicio) a su 

 
4 Desde sus primeros años de vida intelectual, Dussel (1977b) tenía una 
consideración de la historia muy peculiar: “Entiéndase que historia para mí era, no 
tanto la historia del pensamiento latinoamericano [historia de las ideas] –aunque 
también– sino la historia de los acontecimientos populares reales [historia en el 
sentido de la historia universal o historia hispanoamericana, pero desde la clave de 
lo popular]” (p. 86). 
5 Cuya significación crítico-latinoamericana se aclarará en el transcurso de esta 
exposición. No obstante, hay que decir que esta posición tiene su fuente en la obra 
de Ernst Bloch, Atheismus im Christentum, en la edición de Rowohlt, Hamburgo, 
1970. 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                189 

dignificación, a su restitución como personas, comunidades, pueblos. 
Sin liberación real y factible la exterioridad es solo un símbolo penoso 
del fracaso de la civilización; pero sin exterioridad la liberación es una 
palabra banal, frívola, sin consecuencias. Lo que permite su 
articulación y movimiento inusual es justamente un método 
analógico que tenga principio (revelación) y final (redención), con lo 
cual se puede aclarar a sí misma la filosofía, la historia y la teología 
como discursos intelectualmente situados y advertir con ello las 
ideologías que les pervierten y alejan de su función crítica (como 
pensares radicales) ante las circunstancias. En lo que sigue 
atenderemos esta hipótesis de trabajo para advertir este desarrollo 
teórico que ha sido sumamente fecundo hasta nuestros días y 
pensamos que tendrá mucho que decir en lo que viene.  

Ahora bien, es muy importante indicar que en lengua 
española hay tres pensadores que han trabajado metódicamente la 
analogía en sus propuestas filosóficas como “analéctica”. Sabemos 
que la palabra analéctica (analektik) es de Bernhard Lakebrink quien 
la ha formulado desde la tradición tomista en oposición a la dialéctica 
ontológica hegeliana, en su obra Hegels Dialektische Ontologie und 
die Thomistische Analektik (1955)6. La analéctica, como puede verse, 
asume tanto la tradición dia-lógica griego-alemana como la tradición 
escolástico-tomista. Hay en lengua española tres filósofos que 
reivindican la analéctica como método teológico, pero también 
propiamente filosófico: los argentinos Enrique Dussel, Juan Carlos 
Scannone (siendo éste quien le informara a Dussel sobre esta nueva 
interpretación analógica) y el español Alonso López Quintas. En 
cuanto a los argentinos podemos destacar las siguientes obras: 
Método para una filosofía de la liberación (1974), de Dussel; Teología 

 
6 Será para un posterior trabajo realizar un estudio comparativo entre estas distintas 
derivaciones de la analéctica como método teológico-filosófico para ser incorporado 
en la resolución de desafíos hermenéuticos específicos (a veces intrafilosóficos, a 
veces simbólicos o histórico-sociales).  



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

190          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

de la liberación y praxis popular (1976), Religión y nuevo 
pensamiento. Hacia una filosofía de la religión para nuestro tiempo 
desde América Latina (2005), Discernimiento filosófico de la acción y 
pasión históricas. Planteo para el mundo global desde América Latina 
(2009), de Scannone; Metodología de lo Suprasensible II. El triángulo 
hermenéutico (1975), de López Quintas. Scannone (1976) dice:  

Hablo de analéctica aplicando al conocimiento de la trascendencia 
propia tanto del futuro como de la personalidad del pueblo 
latinoamericano, la dialéctica propia de la analogía tomista del 
conocimiento de la trascendencia de Dios (…) creo que la 
analéctica, como dialéctica abierta, pasa no sólo por la negación 
(omnis determinatio est negatio), o por la negación de la negación, 
sino también por la negación de la relación misma de negación, 
superando así no sólo a los términos de la relación en su carácter 
de opresores, sino a la relación misma en cuanto totalidad 
dialéctica opresora [liberación por la via emminentiae, símbolo 
eficaz como “resto” (…) “resto” irreductible a la opresión lo 
constituye la memoria ontológica e histórica de un pueblo (o de una 
persona individual) que re-cuerda (¡cor!) su dignidad ontológica y 
la historia de su dignificación (…)  rostro del pueblo latinoamericano 
(…) el por-ser (pp. 150-151).  

En otro lugar:  

(…) analéctica (…) es capaz de incorporar el tercer momento (paso 
dialéctico por la negación de la negación), pero sin cerrarse en la 
totalidad, sino abriendo el proceso de pensamiento (y de la acción) 
al más allá (alteridad de los otros, novedad histórica, trascendencia 
ética y metafísica) propio de la eminencia (Scannone, 2009, p. 52).  

Scannone (2005) profundiza:  



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                191 

(…) la filosofía latinoamericana de la liberación llamó al proceso 
liberador: anadialéctico o analéctico, Para designarlo se inspiró en 
la dialéctica propia de la analogía tomista, aplicada a la historia. 
Pues se trata de dialéctica, en cuanto se da un paso mediador por 
la negación, es decir, por la negación del mal, la injusticia, la 
opresión y la violencia –aun estructurales–; pero se habla de 
analéctica, en cuanto la negación supone una afirmación previa y, 
en lugar de cerrarse en una totalidad dialéctica, se trasciende en 
eminencia (…) [se traduce] verticalmente, a la altura y 
trascendencia éticas y ontológicas de las personas y las 
comunidades (los oprimidos, pero también los opresores) y, 
últimamente, de Dios (…) horizontalmente, se abre a la novedad 
histórica de un nuevo orden (cultural y social, aun político y 
económico), alternativo al (des)orden violento constituido por el 
absurdo social (p. 155).  

En cuanto a López Quintas (1975), pensador desafiante cuyo 
trabajo teórico está guiado por el “método analéctico”, encontramos 
lo siguiente:  

Esta disciplina –metaobjetiva, pero en modo alguno vagamente 
“mística”, sino robusta, serena y precisa– debe asentarse –a mi 
ver– en un atento estudio de las realidades superobjetivas y 
adoptar las condiciones que caracterizan el método que denomino 
analéctico. El fruto de la tensión no sólo intelectual, sino 
íntegramente espiritual que implica este ascético estilo de pensar, 
llamado a moverse en las regiones límite de la realidad [en los 
ámbitos de inmersión participativa a la luz de la trascendencia; 
apertura dialógica] (p. 223).  

No hemos encontrado la referencia explícita a la obra de 
Lakebrink en López Quintas, pero sí la referencia a Przywara, a Coreth 
y a la filosofía personalista cristiana y a la filosofía intersubjetiva 
judía. Otro estudio de su obra permitirá ver las similitudes y 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

192          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

diferencias con las propuestas metodológicas de los autores 
argentinos (que desde luego parten de una realidad distinta: América 
Latina). 

Alguien que no debe dejarse de lado y que usa explícitamente 
la “analéctica” como “transducción analógica” para pensar la 
realidad técnico-cibernética del ser humano-sociedad-naturaleza, 
más allá de la dialéctica ascendente y jerárquica hegeliana que piensa 
el progreso en forma continua sin crisis con una síntesis final, es el 
francés Gilbert Simondon (2016), quien sostiene:  

Podríamos llamar analéctico a esta marcha que procede por 
superación (montée) sin negación, ascensión (montée) constructiva 
y positiva, progresiva sin destrucción. Para conocer 
adecuadamente un ser técnico, en lugar de someterlo a una red de 
géneros y especies (como hacemos cuando emplazamos un objeto 
técnico en un dominio determinado, como el automóvil, la 
aviación, la marina), hay que situar en su lugar en la marcha 
analéctica, en tanto que elemento, individuo o conjunto (…) esta 
interrogación sobre el nivel relativo por relación a la individualidad 
permite descubrir la naturaleza y esencia de un objeto técnico, 
porque el ser elemento, individuo o conjunto constituye en el ser 
técnico una realidad dinámica de funcionamiento y estática de 
estructura, y no solamente una pertenencia extrínseca y fortuita a 
un dominio determinado de actividad humana. Ahora bien, un tal 
modo de acceso epistemológico (…) puede aplicarse a otros tipos 
de realidad (Citado en Heredia, 2017, p. 260).  

En palabras de Juan Manuel Heredia (2017):  

La “sintonía analógica” que es posible advertir entre la analéctica 
simondoniana y el método analéctico dusseliano, nos ha sido 
revelada por la Prof. Bárbara Aguer (…). Una afinidad, por lo pronto, 
es manifiesta: ambas series de teorías manifiestan en pleno siglo 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                193 

XX una voluntad de “reforma nocional” de la dialéctica a partir de 
la analogía (p. 261). 

En lo que convenimos es que gracias a la analogía cultivada 
por Enrique Dussel y Juan Carlos Scannone como analéctica es que 
ha descubierto su pertinencia en la hermenéutica que lucha también 
por evitar sistemas cerrados y totalidades excluyentes (cf. Beuchot y 
Arenas-Dolz, 2008, pp. 56-60). 

2. De la apocalíptica como interpretación heteróloga 

En las palabras preliminares a la edición mexicana del tomo 
II de la obra Para una ética de la liberación latinoamericana intitulada 
Filosofía ética latinoamericana 6/II de Enrique Dussel (1977a), 
podemos leer lo siguiente:  

Es una hora oscura de nuestra historia, cuando el pueblo 
latinoamericano padece una inmensa opresión, la liberación se 
agiganta como el tema meta-físico, filosófico, de mayor densidad 
que pueda ser pensado en toda la Periferia. Exiliados, por haber 
pensado desde una praxis orgánica, agradecemos a nuestra 
segunda Patria la benevolencia de su hospitalidad generosa (p.7)7.  

Cuánta razón tienen quienes señalan que en el discurso 
filosófico el flujo libre y vivificante entre conceptos 
escrupulosamente purificados y un lenguaje propiamente figurado es 
más bien una potencia que una debilidad (cf. Xirau, 1980, p. 31). Las 
palabras que citamos fueron escritas con singular emotividad en 
suelo mexicano y presentan ciertas imágenes que en sí mismas nos 

 
7 En lo que sigue tomaremos esta obra para desarrollar las ideas esenciales aquí 
expuestas.  



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

194          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

indican la posición hermenéutica originaria que ha adoptado el 
pensador recientemente obligado al exilio8. No es posible pensar 
auténticamente sin tomar posición y ello implica, por tanto y ante 
todo, asumir una determinada manera de interpretar lo que 
acontece. La “hora oscura de nuestra historia”, “la liberación se 
agiganta”, “Periferia”, “exiliados” son imágenes que se oponen 
radicalmente a las del “progreso espiritual” y el “desarrollo de la 
conciencia”, cuyas cumbres más elevadas, se ha dicho, son los 
pueblos vencedores de la historia; en cambio, el lenguaje figurado 
fue requerido en esta ocasión para exponer cual herida abierta el 
reverso del momento victorioso de la “razón imperial”9, de aquella 
“revelación progresiva de la Idea providencial” (Hegel). La imagen de 
imágenes que juega como núcleo teórico en Dussel es, sin duda: 
liberación. Se trata, en efecto, de un paradigma racional que hunde 
sus raíces en el relato mosaico, y que vuelve a la vida en tiempos 
difíciles porque es un paradigma que no se gesta en la intimidad 
gloriosa de la conciencia que aspira a sosegarse definitivamente 
sobre sí (en su cierre), sino en el amargo desamparo y vulnerabilidad 
que es el límite mismo de lo pensable, abriéndose así a la alteridad 
histórica; el pasaje de una totalidad dominadora a una totalidad de 
la justicia (Dussel, 2016, p. 198). Sean las páginas que siguen un 
ejercicio mostrativo más que demostrativo de cómo va surgiendo el 
pensamiento de alguien que no está en el punto culminante de la 
“historia”, sino en la periferia donde acontecen las más terribles 
atrocidades. Veremos que lo imposible para la conciencia occidental, 
que se ha quedado atrapada en determinaciones y representaciones 
egológicas, es justamente la alteridad, esto es, quienes están fuera y 

 
8 Sobre esta “posición original”, véase la obra ¿Qué significa pensar desde América 
Latina? de Juan José Bautista (2014), quien ha hecho una exposición monográfica 
sobre el discurso filosófico crítico de nuestra región en figuras tales como Dussel, 
Hinkelammert y otros.  
9 Para usar la expresión de Mario Ruiz Sotelo en su obra Crítica de la razón imperial: 
La filosofía política de Fray Bartolomé de las Casas (2010). 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                195 

que no son ni pueden ser de forma concluyente un momento de ella 
misma, sino que están a una distancia terrible del centro.  

El lenguaje figurativo está presente en esta obra filosófica 
latinoamericana pero no como manejo virtuoso de la ambigüedad; el 
autor se ha propuesto dis-locar (torcer o flexionar) la estructura 
paradigmática del lenguaje tradicional de la filosofía occidental, 
incluso de nuestra lengua cotidiana, pues “no podremos recurrir para 
nada a los griegos” (Dussel, 1977a, p. 51), dice nuestro filósofo. Es 
necesario que nueva sangre fluya por los desgastados canales de la 
palabra heredada por Europa. Habrá por ende que cambiar de locus 
original en cuanto a la herencia misma del pensar. De esta manera 
podremos advertir, por ejemplo, que “escuchar”10 no es lo mismo 
que “ver”. Aunque ambas dimensiones remiten a los sentidos de 
manera inmediata, en realidad entrañan experiencias o vivencias 
distintas, modos distintos de constitución de la acción humana, de la 
mundanidad y de la trascendencia; no es lo mismo pensar desde la 
visión de las esencias eternas que desde el mundo de la escucha 
como un acto de justicia.11 Se trata, en definitiva, de dos posiciones 
antropológicas antagónicas. Dussel (1977a) señala:  

 
10 Como se verá en lo que sigue la figura del “escuchar” es crucial para esta filosofía, 
lo que la hace sin duda, a riesgo de equivocarme, la primera filosofía de la escucha 
en nuestra región; la segunda sería justamente la que presenta Carlos Lenkersdorf 
en su Filosofar en clave tojolabal (2002).  
11 En un artículo de juventud, “Universalismo y misión de los poemas del Siervo de 
Iehvah” (que posteriormente aparecerá en su obra El humanismo Semita), Dussel 
(1964) trató el tema de la justicia desde la noción hebrea de mishpat, que se debe 
dar ante todo con quien ha sufrido despojo, quien ha quedado en orfandad. Así, 
Dussel (1977a) indicaba unos años más tarde: “La relación de la justicia con la 
revelación del pobre, puede verse cuando se dice: “(…) porque verán lo que no se les 
había revelado (sufar) e interpretarán verán lo que no habían oído” (Isaías 52, 15). 
El ver es un interpretar lo nuevo en los gestos mismos del pobre o del liberador” 
(nota 314, p. 224). Interpretar lo nuevo desde lo que no-es agrega un proceder 
radical del acto hermenéutico que no viene desde lo dado sino desde la 
trascendencia de dicho orden, y que es lo propio del método analéctico.  



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

196          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

El mundo indoeuropeo, encerrado en una Totalidad irrebasable, no 
podía escuchar una voz, un llamado / vocatio) que interrumpiera 
interpelante desde “afuera”. Será entonces necesario recurrir al 
testimonio de otras culturas que experimentaron la Alteridad (…). 
Se experimenta al Otro, el que habla y clama, como ante el que el 
“corazón” oye o escucha (…) Dícese que el rey semita, hebreo, 
Salomón, pidió como don supremo el tener “un corazón que sepa 
escuchar (shoméah)” (p. 51).  

EL Profesor Dussel siempre traía a la memoria este pasaje 
bíblico de Isaías 50, 4: “cada día despierta mis oídos para que oiga 
como discípulo” (p. 52). Si por un lado con los “ojos” del alma griega 
(psyché) solo era posible la contemplación (theoreín) de lo perfecto a 
la luz de día (la dialéctica ascendía de los sentidos a las formas, de lo 
sensible a lo inteligible en sí), de lo divino, es decir, el reencuentro de 
sí (el alma) a través de la idea, y esta quizás fue la verdad de la 
filosofía clásica griega; por el otro, la “escucha” era para el pueblo 
hebreo una capacidad propia del corazón (y aquí su verdad); aquí no 
hay luz que alcance a iluminar12. Con el alma intelectual solo se 
pueden captar las figuras lógicas de una totalidad sistémica, empero, 
el corazón representa la personalidad misma de alguien, donde se 
encuentran sus sentimientos, deseos, memoria, pensamientos, 
elecciones; el corazón tiene forma de rostro o, mejor dicho, se 
expresa como rostro puesto que es lo más expresivo de todo y es solo 
el rostro (alguien) quien puede demandarnos escucha, antes incluso 

 
12 Levinas (2006) dirá: “No es posible captar la alteridad del otro, que debe romper 
lo definitivo del yo, con ayuda de ninguna de las relaciones que caracterizan la luz. 
(…) La descripción fenomenológica que, por definición, no podría abandonar la luz, 
es decir, al hombre solo encerrado en su soledad, la angustia y la muerte-fin, 
cualesquiera que sean los análisis de la relación con el otro que aporte es 
descripción, no basta. En cuanto fenomenología sigue estando en el mundo de la luz, 
mundo del yo solo que no tiene al otro en cuanto otro, para quien el otro es otro yo, 
un alter ego conocido por la simpatía, es decir, por el retorno a sí mismo” (pp. 103-
104). 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                197 

de cualquier articulación lingüística culta o científica. Es alteridad que 
interpela. Por el rostro es que estamos ante alguien, fuera de nuestra 
soledad. El amor terrible surge del corazón; es amor de Otro/a y por 
ello sale al encuentro, sigue, obedece. Es heteronomía13.  

Se establece entonces –dice Dussel (1977a)– una dialéctica entre la 
voz-oído. La voz (…) es el sonido producido por las cuerdas vocales 
y expelida por la boca en la que resuena (persona es bien posible 
que drive de per-sonare); esa voz es solo un signo, un testimonio 
del misterio del Otro que se revela; atestigua por el Otro e irrumpe 
en el mundo. (…) Oír la voz-del-Otro como otro significa una 
apertura ética, un exponerse por el Otro que sobrepasa la mera 
apertura ontológica (…): es la apertura misma de la totalidad al 
Otro, apertura meta-física (p. 52. Subrayado nuestro).  

Tengamos en cuenta para lo que viene esta “dialéctica” des-
habitual de la voz-oído; no es una dialéctica entendida como diá-
logos en cuanto argumentación racional, ni siquiera como diá-noia 
(diálogo interior), o descubrimiento de las “relaciones secretas entre 
las cosas” como intentaron los románticos según la tradición, es, se 
nos dice: apertura (finitud ante lo infinito). Los argumentantes que 
entran en diálogo, quien piensa en la intimidad de su alma o quien 
busca los misterios de las cosas que le rodean, todas son figuras 
distintas a la figura ética que aquí se ha expuesto, pues la voz des-
fonda mi mundo, estremece, es la “voz de la conciencia” (Dussel, 
1977a, p. 55). Convierte al que escucha en testigo que es “testimonio 
del Otro (en griego mártys: mártir): representa, obra como delegado, 
atestigua por el Otro oprimido ante la totalidad cerrada 
totalitariamente” (Dussel, 1977ª, p. 58). Quien da testimonio del Otro 
es, por ende, quien con-fía en su palabra antes de cualquier 

 
13 Debemos mencionar el invaluable trabajo filosófico desde la tradición judía en 
relación a la heteronomía de Silvana Rabinovich (2004). Su posición al respecto nos 
ilumina en el la discusión sobre las filosofías analógicas de la liberación.  



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

198          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

verificación. Pero la confianza es una expresión del “amor meta-
físico” o “amor-de-justicia” a quien sufre la terrible lápida de este 
mundo, lo que implica “un saber situarse en la posición misma del 
cara-a-cara” como posición analéctica originaria:  

El rostro del Otro, su persona, su cara es siempre novedad. Amarlo 
como Otro, como lo siempre novedoso, a partir de lo que el lógos 
nos deja aparecer de él pero afirmándolo como in-com-prensible, 
es lo propio del amor trans-ontológico. Ese amor del cara-a-cara, 
del Otro como otro, es el acto supremo del ser humano y ningún 
acto com-prensor ni interpretador puede semejársele. El amor-de-
justicia como hábito de trascender Totalidades dadas es el acto 
supremo antropológico, político; acto infinito por sus posibilidades 
ya que no puede sino abrirse a una teológica donde el Amado es 
esencialmente intotalizable y garantía de perenne movilidad 
histórica, subversión política y apertura de la humanidad a la 
escatología (Dussel, 1977a, p. 115. Subrayado nuestro).   

Pues el amor y no la guerra, dice Dussel a contracorriente de 
Héraclito, es el padre de todo. Ahora bien, y para entrar en tema, la 
pregunta fundamental del método ana-dialéctico dusseliano se 
formula de la siguiente manera, ¿cómo podemos interpretar 
rectamente la palabra analógica del Otro que viene más allá del 
horizonte de mi/nuestro mundo? Para contestar lo mejor posible 
debe aplicarse una hermenéutica del ente o de lo óntico, pues la 
palabra del Otro no se reduce ni a los entes ni a las funciones o tareas 
sistémicas. Ciertamente, la categoría de “mundo” resulta 
problemática en principio pues pareciera indicar un plexo de 
comprensión cerrado en sí mismo. Pero puesto que hay mundo es 
que hay comunicación, más aún, familiaridad. Pero la totalidad no ha 
terminado de cerrarse sobre sí pese a los perversos ejemplos 
históricos, ya que, de un modo o de otro, siempre hay más-allá 
alterativo que permite la novedad, lo distinto para cada totalidad. No 
obstante, ante una totalidad (como horizonte de comprensión 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                199 

significativa que abarca lo humano históricamente situado), la 
palabra del Otro es apocalíptica; porque, según nuestro autor, 
apokálypsis14 significa, justamente, revelación (Dussel, 1977a, p. 
121). No se puede acceder al Otro como se accede a un texto óntico 
cualquiera y menos aún en el contexto del “desbordamiento de la 
Totalidad”. (Aunque los textos no habituales, sobre todo filosóficos y 
artísticos, sean también de algún modo exterioridad puesta en una 
escritura, la cual es ya tan profunda en la medida en que refleje la 
personalidad de quien escribió). La voz del Otro, desde el saber 
escuchar, demanda obediencia, servicio y, por lo tanto:  

(…) la recta interpretación de la palabra del Otro es condición del 
“servicio” o el trabajo liberador justo, ya que en la posición 
analéctica (la actitud ante el Otro como más allá del lógos) es la 
palabra del Otro la que le da el contenido de “servicio”, es la que 
bosqueja el pro-yecto mismo liberador. El Otro que pro-voca o 
interpela lo hace por su palabra reveladora, donde se expone (en 
griego apokalypto es exponer o descubrirse el pecho, desnudarlo 
ante otro) ante la totalidad. La virtud o disposición activa que 
permite al lógos interpretativo captar analógicamente la palabra 
revelada se ha denominado, y podemos conservar el término 
precisando su sentido, prudencia (prudentia en latín) (Dussel, 
1977a, p. 121).  

Prudencia de la locura del mundo por el Otro. Como puede 
verse, Dussel hace un uso diferenciado de la palabra griega “lógos” 
que tiene distintas acepciones. Entonces, la palabra del Otro en tanto 

 
14 Hablando de la apocalíptica, Jacob Taubes (2010) nos expone algo semejante a lo 
indicado: “El más allá, que no está aclimatado en el aquí del mundo, es perceptible 
en el mundo como llamada (…). En la llamada se hace realidad lo no-mundano. Lo 
totalmente otro se vuelve audible en el aquí del mundo, pero, por cierto, como lo 
totalmente otro. La llamada es emitida por el ‘hombre extranjero’” (p. 53). Aquí se 
define a la apocalíptica, según el estudio de Taubes, como la promesa del “mundo al 
revés” donde los últimos sean los primeros y los primeros sean los últimos (p. 76). 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

200          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

exterioridad meta-física guarda precisamente distancia trascendente 
con respecto a todo lógos, si por tal palabra entendemos la “lógica” 
(el sentido que organiza todo) de un sistema dado. El lógos presenta 
la tendencia de no solo de “ver” las relaciones que existen en el caos 
de las impresiones sensibles, sino que en función de ello se permite 
organizar una realidad social y política que no es producida por 
ninguna mente brillante, sino que es el resultado de años o siglos de 
estructuración. El singular es al fin alcanzado y puesto debajo 
funcionalmente, es sobrepasado, nace ya en un mundo organizado 
como si fuese eterno. El lógos tiene un fin no solo epistemológico sino 
también social y político, de tal modo que también puede ser 
expresado como la “verdad” del sistema. Pero Dussel ha dicho 
también que el lógos en tanto acto interpretativo (no como saber 
óntico de lo natural sino como potencia humana de escucha), como 
“prudencia”, ayuda a “captar” ana-lógicamente la palabra del Otro 
que viene más allá del mundo y el lógos vigentes. Hay, por tanto, un 
lógos que como principio organizador ordena el mundo como 
totalidad histórica; pero al mismo tiempo hay un lógos que guarda 
relación meta-física con el Otro que no es solo diferente15 sino dis-

 
15 Recordemos que para nuestro pensador la “diferencia” es un momento de la 
identidad unívoca del fundamento de una Totalidad dada. En Hacia un Marx 
desconocido, Dussel (1988) aclara definitivamente esta cuestión del siguiente modo 
(en un nivel económico): “En 1974 (…) escribíamos: ‘Debe distinguirse entre ’el 
oprimido como oprimido’, y ‘el oprimido como exterioridad’. En el primer caso es 
sólo parte funcional del sistema; en el segundo, es un momento exterior del sistema. 
La noción de pueblo incluye ambos aspectos; es decir, lo que el sistema ha 
introyectado al oprimido y la positividad del oprimido como distinto que el sistema’. 
Yo denominaba en esa obra ‘diferente’ lo subsumido, y ‘distinto’ lo exterior. Diferido 
es el trabajo asalariado como determinación del capital; distinto es el trabajo vivo 
como no Capital. Nuestras categorías de antaño eran exactas, aunque abstractas. No 
sabía en esa época que eran las mismas que las de Marx (…) pero tampoco lo sabían 
algunos althusserianos que me criticaban por ello de populista (sin serlo)” (p. 372). 
Se trata de “modos de ver” al Otro desde el fundamento del sistema. El otro ha sido 
reducido a mera “cosa”. 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                201 

tinto16; no se trata del “lógos” intelectual sino ético, diríamos hoy, 
crítico. La palabra griega tiene problemas para expresarnos este 
potencial alterativo. Pero el “lógos” también tiene o conserva su 
potencial de krinein y en esa misma medida posibilita lanzarse contra 
la “verdad” del sistema porque tiene la posibilidad radical de advertir 
la contradicción y la negatividad. Así pues, la palabra del Otro como 
“revelación” no puede ser objeto de un análisis conceptual e 
intelectual en primera instancia, sino que es ante todo la crisis misma 
que fractura toda “verdad” o “justicia” vigentes, y por ello es ética y 
no intelectiva. Es la experiencia del des-fondamiento. No es actitud 

 
16 La palabra “distinción” es una noción que usa Dussel desde sus primeros trabajos 
de juventud. La hemos descubierto en su artículo realizado sobre la doctrina de la 
persona de Boecio, publicado de 1967. Esta etapa primera del pensamiento de 
Dussel significa una antropología filosófica que atendía no solo las ontologías sobre 
el ser humano clásicas y del momento (en Francia y Alemania) sino las posiciones 
cristológicas que en la Edad Media supusieron una riqueza de interpretaciones que 
podían nutrir una visión más amplia del ser humano en el siglo XX. Es esta discusión 
cristológica Dussel atendió a la postura de Boecio que es “el primer latino que define 
la persona (personam) (…) [con el instrumental lógico] de Aristóteles y Porfirio [y] 
desde una perspectiva peripatética, aunque con influencias neoplatónicas”. ¿Qué es 
la persona? Se pregunta Boecio con respecto a la Trinidad y su cristología, y Dussel 
asume la magnitud de la interrogación. La Trinidad es substancia y la Persona [Cristo] 
también es substancia (racional) aunque la predicación en cada caso sea equívoca. 
Es en este artículo donde por primera vez se asume la terminología lógico-escolástica 
de la analogía (lo equívoco, lo unívoco, lo analógico): persona est naturae rationalis 
individua substantia (De persona et duabus naturis, Cap. III, Co. 1343 C-D). La 
persona es el sujeto de existencia, como hypóstasis racional. La persona no es la 
naturaleza, pero tiene una naturaleza propia. Dussel pasará revista a otras 
definiciones medievales y sus discusiones hasta llegar a Buenaventura quien en su 
definición incluye la palabra latina distinctum: Persona dicitur rationalis naturae 
suppositum proprietate distinctum (I Sent., dist. 25, a. I, q. 1). Esta tradición, sostiene 
Dussel, decantará en el siglo XIII con el convencimiento de que la persona es alguien 
(quis) y no algo (aliquid), más aún: aquel que es, quis est) como suppositum; de la 
equivocidad boeciana a la analogía tomista (pp. 101-126). Estos estudios 
antropológicos son la preparación para la lectura posterior de una nueva visión 
antropológica que actualizará todo lo aprendido: Levinas y posteriormente Marx; la 
persona como el Otro que es al mismo tiempo exterioridad inabarcable y vínculo 
comunicante y productivo.  



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

202          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ante los entes y sus cualidades sino actitud re-ligante con un Otro que 
no termina por someterse, por integrarse, por doblegarse a lo 
constituido. El Otro sometido exhibe la mentira y el engaño de la 
“verdad” totalitaria. Se trata del esquema “totalidad-Otro”; ante la 
totalidad dominadora el Otro negado es totalmente Otro, 
exterioridad plena. Y en este esquema el Otro está siempre “más allá” 
del lógos dominador, de la lógica que lo mantiene en perpetua 
sumisión. Pero en tanto que el Otro es además de todo prójimo, 
semejante como lo han mostrado Feuerbach, Martin Buber o, en 
nuestra región, Eduardo Nicol17 (porque el Otro es mi posibilidad de 
encuentro y pro-creación). En este esquema, que es la relación 
esencial del ser humano con respecto a sí mismo como especie (no 
en lo unívoco, sino en la potencia que abre), permite “formar 
comunidad”, comunicarme, encontrarme y abrir nuestros mundos 
desde la relación dialogante. Puede decirse desde ahora que el 
“servicio” supone un tipo de comunicación in-habitual, sumamente 
especial, pues la comunicación es posible porque el Otro es mi propia 
“apertura” en tanto ser humano, máxime cuando el Otro está al 
borde del sacrificio ante la totalidad.  

Revelación es, dice Dussel, exposición, es desnudez, 
vulnerabilidad anterior a todo orden de significación, es la 
significación en cuanto tal, “pobreza absoluta” (descubriría más 
adelante con el Marx de los Grundrisse). Levinas (1978) también hace 
referencia a la pobreza cuando habla del “rostro”, cuando “en la 
proximidad lo absolutamente Otro, el Extranjero que  

(…) yo no he concebido ni alumbrado lo tengo ya en los brazos, ya 
lo llevo (…), no tiene ningún otro sitio, no es autóctono, sino 
desenraizado, apátrida, no-habitante, expuesto al frío y al calor de 

 
17 Su Metafísica de la expresión (1957) es una de las defensas más rigurosas y 
creativas en lengua española de que la “palabra es esencialmente dialógica”, contra 
el paradigma cartesiano (p. 190). 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                203 

las estaciones. Encontrarse reducido a recurrir a mí, eso es lo que 
significa ser apátrida o ser extranjero por parte del prójimo. Eso me 
incumbe (p. 154).  

Es, pues, “pobreza expuesta”. Sin embargo, “pobreza” juega 
no solo vulnerabilidad ante la inclemencia, sino el proceso mismo del 
sometimiento, esto es, la imposición del des-enraizamiento, del 
exilio, de la marginación, de la pauperización. Es pobreza no 
meramente constitutiva sino perversamente causada desde el mal 
estructural de la Totalidad. 

Debe advertirse, entonces, que la prudencia dusseliana en 
tanto éthos de la liberación (“costumbre creadora” o “hábito 
deshabituador”) no se debe entender desde la praxis de la opresión 
(como cuidado virtuoso del orden en su armonía), esto es, desde la 
racionalidad como “lógos” vigente del sistema, sino desde el 
“servicio” al Otro, labor inaudita a la que “sólo el Otro podrá revelarle 
lo que debe obrar” (Dussel, 1977a, p. 122). Esto es lo que nuestro 
autor llama “prudencia pro-fética” que es en verdad una praxis 
revolucionaria o de la transformación que ha de trabajar con suma 
inteligencia y valor en nombre del Otro (Dussel, 1977a, p. 123); lo que 
es también el camino de justicia para que finalmente se le entregue 
al pobre lo que es suyo (Dussel, 1977a, p. 124); es un acto 
comprometido con la palabra del Otro que hay que interpretar 
analógicamente en todas las dimensiones de su dis-tinción histórica, 
simbólica, escatológica. Por ello, es que hay que saber escuchar la 
palabra siempre nueva del pobre en cada ciclo de la vida humana. 
Aquí la mediación es, precisamente, la obra como servicio prudente 
en el devenir de la liberación. O en palabras de nuestro filósofo: “La 
virtud del oprimido como Otro, como ‘servicial’ trabajo a otro 
oprimido, es la prudencia como virtud” (Dussel, 1977a, p. 124), esto 
es, una complicidad subversiva y subvertiente en la causa común de 
la liberación del mal estructural.  



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

204          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Pero ¿cuál es la lógica que está detrás? Ahora es cuando se 
deben ofrecer precisiones que ameritan especial atención. Dussel 
establece que la palabra del Otro no puede ser “unívoca” porque “no 
se funda en la Identidad del horizonte ontológico de la totalidad” 
(Dussel, 1977a, p. 122), es decir, no se con-funde la Libertad del Otro 
con una identidad histórica determinada; la Libertad del ser humano 
es siempre trascendente a todo orden existente porque es lo más real 
de todo. Esta palabra revelada está más allá del “lógos unívoco de la 
totalidad”; hay, por consiguiente, un “lógos” no unívoco sino 
“interpretativo por ana-logía”, por semejanza, esto es, desde la dis-
tinción del Otro como Otro en la escucha atenta del camino o proceso 
mismo de liberación. De ahí el carácter discipular de quien sirve a la 
causa. Cuando el lógos es auto-referencial como identidad del 
Espíritu consigo mismo, no hay más Otro, porque no habría 
verdadera comunicación o encuentro, no habría un “Tú”18. Pero, la 
palabra tampoco puede ser “equívoca” porque no podría haber 
manera de interpretarla, de ser convocado por ella, sería el absurdo 
del sin-sentido. ¿Pero cómo interpretar la “exigencia”? ¿Qué indica 
la “exigencia” en el ser-ahí? ¿Por qué podemos compadecernos, 
preocuparnos, sentir el sufrimiento de Otro? ¡Tiene que ver con la 
vida! La vida no es un fenómeno cósmico cerrado, agotado en su 
modo de ser como un sol o una estrella, es ella, la vida misma, 
analógica, porque es diversidad, ramificación, está llamada no a una 
totalidad cerrada (anquilosada, predecible, trágica), sino a la creación 
y la expresión realizada en su infinita dis-tinción. Una roca no 
“pertenece” a otra. Una roca no se “interesa” por otra. Una roca no 
“siente” a otra. Pero sentir una roca no implica ser misericordioso con 
ella. La misericordia, la justicia, el amor, la ternura son actitudes o 
modos de la existencia aperturante que trascienden en el encuentro 
de un presente nunca pre-visto, imprevisible. Es, en ello, ana-lógica 

 
18 Más que el tema del Otro “absolutamente otro”, se trata más bien del “Tú” que 
llama al encuentro, a la comunidad, al pro-yecto colectivo. 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                205 

(decimos nosotros). La palabra del Otro, en su voz, me interpela en la 
exigencia de justicia y esta demanda es lo más inteligible, lo 
primeramente inteligible. (Por el “‘lógos’ interpretativo” que guarda 
la exterioridad del Otro y sin embargo se deja hablar y habla en la 
comunicación honesta en tanto semejanza; todo hecho de violencia 
puede ser examinado e interpretado por un lógos crítico y 
justamente en el espacio inaugurado por el examen dialógico sobre 
el mal del mundo es que se puede dar la “semejanza”). Inteligibilidad 
no sometida al concepto ni originada por él (de ahí que en Dussel la 
“inteligencia” no sea rechazada en cuanto tal sino solo la “inteligencia 
opresora de la Totalidad”). La palabra ana-lógica es la “experiencia 
primera del hombre, ya que al nacer somos acogidos en la palabra 
revelante de nuestros padres, nuestro pueblo, la que escuchamos 
antes de poder responder: la palabra pedagógica [que es presencia, 
pero también edificación] originaria que dará sentido [¡] a todo lo que 
habitará nuestro mundo” (Dussel, 1977a, p. 122). Existe, pues, para 
nuestro autor, una doble consideración sobre la “palabra” (que es 
“lógos” más allá de lo griego en tanto palabra humana, esto es, la 
dabar semita), pues esta puede ser palabra en el mundo 
reduciéndose a ente o puede ser palabra más allá del mundo donde 
alcanza ya su rango de ana-lógica o dis-tinta. La palabra entra en el 
mundo y se le puede oír, efectivamente, se le puede interpretar 
ónticamente en aquello que tiene de “semejante” (porque al fin y al 
cabo hay comunidad, comunicación o incomunicación desde el <Yo-
Tú>) pero nunca idéntica, nos dice Dussel (no se confunde el Otro 
conmigo ni yo con él/ella: es el bellísimo misterio de la vida). Sin 
embargo, y aquí lo más relevante,  

(…) en aquello que esa palabra tiene de “dis-tinta” (pero nunca 
equívoca), es in-com-prensible desde mi Totalidad [en referencia a 
la Totalidad como el orden de “lo-dicho”] y por ello no es 
interpretada todavía ónticamente. En esa no-interpretabilidad la 
palabra reveladora del Otro permanece como negatividad meta-
física que me permite a la vez quedar abierto al más allá de la 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

206          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Totalidad (la Totalidad abierta es la única éticamente buena) 
(Dussel, 1977a, p. 122).  

Si lo ana-lógico se entiende aquí como lo “más allá” de la 
razón (unívoca) que todo lo une desde la luz del mundo, se clarifica 
que el ser no sea idéntico al pensar y que más allá del pensar está lo 
indecible, lo absolutamente Otro, el misterio, misterio de la relación 
<Yo-Tú>. Es por todo esto que Dussel llega a concluir que “Interpretar 
una palabra ana-lógica, entonces, es con-fiar en la autoridad del 
pobre y serle ob-ediente” (Dussel, 1977a, p. 123). 

La figura de “Totalidad abierta” da qué pensar. Con la 
irrupción del Otro en el mundo la Totalidad se desacraliza, se hace 
evidente el mal constitutivo, el pecado. Mas si el orden ya no es 
divino, el Otro se revela poniendo en movimiento al sistema. Dice 
Dussel: “El Otro tiene otra palabra” que la palabra de la dominación 
y, por lo tanto, la “prudencia sea interpretación heteróloga” (Dussel, 
1977a, p. 123), nunca homó-loga, nunca en lo mismo sino siempre en 
el ámbito alterativo. La prudencia, finalmente, también tendrá un 
“momento intelectivo” donde lo mejor de la “inteligencia práctico 
científica” pueda operar para hacer realmente factible o eficaz el 
“servicio” (como un “saber-servir”). La nueva totalidad es un nuevo 
orden de la verdad del ser. Me parece que esto significa que en la 
interpretación “recta” de la palabra revelada del Otro hay que ser 
capaz de discernir si hay engaño o mentira en el signo del Otro (que 
pasa primeramente por no confundirle con la Totalidad, con el 
sistema), esto es, saber diferenciar “lo-dicho” del Decir, en términos 
levinasianos. Este nivel de interpretación es, entonces, el más difícil 
porque se juega en el mismo compromiso de la militancia que está 
en la historia viva de un proceso revolucionario o contestatario. En el 
proceso podemos equivocarnos y fallar porque la negatividad sufrida 
“tentará” a sumir un confort o recompensa que el sistema ofrece 
para preservar las cosas como están, para acallar la voz de la 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                207 

conciencia ética. Cada día corremos el riesgo de entregarnos al 
silencio de la dominación. 

3. De la identidad unívoca moderna a la analéctica de la 
novedad histórica  

Hay que indicar nuevamente que la anadialéctica o analéctica 
dusseliana se opone frontalmente a la dialéctica hegeliana porque 
desde este discurso filosófico quedaríamos atrapados en la “camisa 
de fuerza” de la subjetividad moderna y no sería posible abrirse al 
Otro oprimido que no es mera negatividad interna sino positividad 
radical de la historia humana. El método en Hegel es el “movimiento 
del concepto mismo (…) el método tiene que ser reconocido como la 
manera ilimitada, universal, interna y externa, y como la fuerza 
absolutamente infinita (schlichthin unendliche Kraft)” (Dussel, 1977a, 
p. 132). Esta “fuerza” deberá cubrirlo todo al momento de pensar la 
historia, las culturas, las religiones… todo, pues el Todo es siempre 
anterior a las partes o las partes son de antemano contenidas en el 
todo providente. Las consecuencias son graves particularmente en la 
concepción que tiene Hegel de la “historia universal”, como el pasaje 
por superación de unas culturas sobre otras hasta llegar a su propio 
pueblo: evolución del espíritu en la “Historia”. Y frente a estas 
consecuencias nefastas de interpretación (más allá de una 
consideración abstracta sobre la lógica interna propia de la “Idea 
pura”) es que se opone rotundamente nuestro pensador 
latinoamericano. Una sociedad idéntica a sí misma como Totalidad 
totalizada es el terror mismo. Es el peligro de “aquietar” el proceso 
dialéctico, de suspenderlo. La filosofía no es una actividad sin 
consecuencias, motiva e inspira de algún modo u otro a la “acción” y 
es ahí donde hay que dar la crítica no solo a lo que acontece sino al 
“fundamento teórico” de lo acontecido. El saber que propone Dussel 
tiene que ver con aquello que supo expresar Kant, aunque de forma 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

208          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

imprecisa, esto es: dejar abierta la “herida de la finitud” (p. 226). Se 
trata de la formulación de una filosofía de la liberación como una 
filosofía de la finitud y del saber siempre abierto, donde “es necesario 
negarse como totalidad, afirmarse como finito, ser ateo del 
fundamento como identidad” (Dussel, 1974, p. 183). Una 
“aperturante-finitud” como la dialéctica de la novedad histórica, pero 
desde lo siempre dis-tinto y no desde un ego auto-centrado: 
analéctica.  

Pero si un primer momento de la exposición dusseliana se 
trató de ofrecer con Heidegger (porque la lectura de este pensador 
estremeció sin duda a nuestro pensador y su huella permanece) una 
salida de la “subjetividad moderna”, que desde los griegos se fue 
constituyendo como el ámbito último y criterio absoluto desde el cual 
todo lo demás resultó ser simple mediación para su desarrollo, 
subjetividad vaciada y extrañada del mundo de la vida, en un segundo 
momento se enfrenta radicalmente a dicha subjetividad occidental 
purificada de todo contenido material y esto ya se logra con la 
interpretación que hace Dussel, como uno de los primeros en nuestra 
región en hacerlo, de la filosofía levinasiana. Heidegger ha quedado 
integrado (subsumido) dentro de una totalidad teórica más amplia, 
crítica. No es un saco que se quite y se deje guardado en el perchero. 
No se trata de “matar al padre”, sino de salir a un nuevo horizonte 
asumiendo ideas bajo un nuevo plexo o nivel de complejidad 
discursiva. Levinas ofreció la posibilidad de “trascender-asumiendo” 
a Heidegger porque su marco categorial estaba al fin más cercano a 
la posición del filósofo latinoamericano.  

En el parágrafo 24 de Método para una filosofía de la 
liberación (1974), Dussel enfrenta el pensamiento de Levinas. En este 
parágrafo se hace la transición de la ontología (desde los griegos a 
Hegel y de ahí a Feuerbach y Marx, hasta los filósofos dialécticos del 
siglo XX tales como Heidegger y Sartre) a la metafísica donde no 
incluimos al Otro en procesos dialécticos espirituales, productivos o 
sociales, sino que lo tenemos delante no como momento funcional a 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                209 

un orden; no se parte de un todo sino desde la excedencia alterativa. 
Mientras que, para Heidegger, según Dussel, solo logra indicar que 
“el Otro es un ser-con en tanto comprensión del otro (das Verstännis 
Anderer, parágrafo 26 de Ser y tiempo)” (p. 171), un análisis político 
desde la comunidad de la que cada uno forma parte en relación con 
los demás. Pero todavía no hay escisión o ruptura ni mucho menos 
una potencia que venga de fuera. Levinas, desde otra antropológica, 
permite dar el salto a una nueva comprensión de la comunidad y 
sobre todo del Otro. Y en esta nueva consideración, desde Heidegger 
a Levinas, Dussel escribe:  

¿En qué medida el otro es comprensible? ¿Qué es lo que 
comprendemos del otro? ¿No hay en el otro un resto siempre in-
comprensible, y no ya como la simple cosa real [o natural] sino 
como libertad de alguna manera incondicionada y por lo tanto 
imprevisible? Es aquí donde Levinas nos llevará de la mano, porque 
‘la conciencia no consiste en igualar al ser por la representación, en 
tender hacia la luz plena donde tal adecuación se busca, sino en 
superar este juego de luces –esta fenomenología– y en cumplir 
acontecimientos cuya última significación –contrariamente a la 
concepción heideggeriana– no alcanzan a desvelar. La filosofía des-
cubre, ciertamente, la significación de estos acontecimientos, pero 
estos acontecimientos se producen sin que el des-cubrimiento (o la 
verdad) sea su destino; o sin que la aceptación respetuosa del 
rostro y de la obra de justicia –que condiciona el nacimiento de la 
verdad misma– puedan interpretarse como “desvelamiento”. 
Levinas indica cómo en el fondo de toda una tradición filosófica, 
sigue primando el sentido griego del ser: el ser como “lo visto” (…) 
Mientras que ‘lo ético, más allá de la visión y la certeza, designa la 
estructura de la exterioridad como tal. La moral no es una rama de 
la filosofía, es la filosofía primera’ (…) El lenguaje, la palabra, el 
discurso surge del otro, desde su exterioridad jamás englobada en 
una totalidad que yo pueda poseer, y ex-presa (saca fuera desde un 
adentro que es exterior al mundo mío) desde más allá de su rostro 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

210          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

su propio ser. Pero ese ser no es ya “lo visto”, ahora es “lo oído” 
(Dussel, 1974, pp. 170-174).  

La analogía dusseliana es histórica, o mejor dicho, es una 
analogía cuya función es la de geo-historizar los términos filosóficos 
que cuestiona. Levinas usó también la analogía que le venía 
principalmente por la palabra simbólica de la Tanaj, pero esta 
analogía metafórica tendía inevitablemente a un excesivo 
equivocismo que no permitía volver a la realidad del mundo presente 
para emprender el diagnóstico de sus patologías y menos proponer 
alternativas razonables para su cuidado. La analogía levinasiana 
descubría lo extraño en lo cercano, pero no podía acercar (o 
hermanar) a quien había quedado en la alteridad absoluta. No había, 
pues, relación, comunicación, comunión, reconciliación y por tanto 
movimiento histórico de edificación19. La analogía geo-histórica de 
Dussel exige que el Otro sea reconocido en su razón, en su integridad, 
en su dignidad, en su persona. De todas formas, debe decirse que la 

 
19 Por tanto, la categoría de exterioridad se ha pensado no sólo desde una 
consideración equívoca como la de Levinas (del Otro absolutamente Otro) sino 
precisamente, por mediación de la analogía, la persona históricamente situada en 
una comunidad determinada, de tal manera que a nivel filosófico esto se expresa 
con la noción de persona (a nivel singular intersubjetivo fundamental), a nivel 
histórico con la noción de pueblo oprimido (argentino, mexicano, latinoamericano, 
argelino) y a nivel teológico como los pobres (como resto escatológico). Aunque hay 
que decir que es sólo desde una mirada alterativa de la historia que una filosofía y 
una teología alterativas (situadas) son posibles. Aunque la formación teológico-
filosófica haya advertido el tema de la exterioridad ésta nunca se podría haber usado 
en términos de liberación sino precisamente por la exigencia de servir teóricamente 
a un movimiento histórico popular. Esta interpelación animó a nuestro autor a 
formar un discurso histórico de los vencidos que vinculara los padecimientos 
presentes a una memoria de resistencia y liberación de siglos atrás. Primero, 
vocacionalmente hablando, entonces, la historia (para saber por qué América Latina 
es dependiente), luego inmediatamente la teología crítica (en el nivel simbólico y 
alegórico) y después la filosofía (como lógica de los conceptos y las categorías 
trabajados). No obstante, como dijimos, cada descubrimiento en alguna de estas 
disciplinas es incorporada a las demás de forma analógica (por semejanza en 
relación al nivel de exterioridad de que se trate).  



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                211 

dimensión equívoca de excedencia (como fuente creadora, como 
misterio) permanece en la propuesta dusseliana, pero atendiendo 
siempre el locus del rostro, la realidad situada del Otro (el Otro que 
se revela en los acontecimientos históricos). Tanto Heidegger como 
Levinas serán integrados en un proceso científico que discernirá 
cómo “usar” ciertas categorías desde una lectura originaria de la 
crisis histórica de la realidad del conteniente colonial. El “pro-yecto” 
heideggeriano no es más el dusseliano, sino que ha sido asumido 
desde la emergencia del Otro históricamente situado; es “el pro-
yecto de liberación”. Sin embargo, el “rostro del pobre” no es para 
Dussel lo absolutamente Otro, sino el semejante/prójimo (analogía) 
que interpela históricamente desde más allá de una totalidad 
igualmente histórica que oprime, cuya presencia es exigencia de 
justicia desde su tradición, sus valores, su experiencia de vida, su 
trabajo. La subsunción categorial existe en muchos pensadores, pero 
en Dussel parece que tal subsunción se realiza, como ya dije, por un 
lado desde un núcleo simbólico-teórico distinto (el semita) y, por 
otro, desde la lectura del contexto de crisis histórica e insurgencias 
populares, así como el pensamiento crítico que despertaba por 
aquellos años: este es el rasero con el cual Heidegger y Levinas se 
despliegan en una síntesis categorial novedosa, propia, situándose en 
una realidad muy distinta a la europea, volviéndose pertinentes para 
una tarea filosófica nuestra (el mismo Levinas no pudo pensar al Otro 
la servidumbre y esclavitud del colonialismo o el nihilismo que ha 
traído la hipermodernidad). De tal manera una tradición filosófica se 
actualiza ante la necesidad de poder interpretar lo que nos acontece. 
O, dicho de otra manera: “(ellos) [todos los filósofos mencionados, 
aun los más críticos] son la pre-historia de la filosofía latinoamericana 
y el antecedente inmediato de nuestro pensar latinoamericano” 
(Dussel, 1977a, p. 156). 

Augusto Salazar Bondy implica la mediación geo-filosófica 
(analógica) para situar a la filosofía europea en América Latina, sobre 
todo desde la provocación de la obra ¿Existe una filosofía de nuestra 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

212          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

América?, publicada en 1968. Dussel recupera uno de los pasajes 
célebres de Salazar como epígrafe: 

Nuestra filosofía [latinoamericana], con sus peculiaridades propias, 
no ha sido un pensamiento genuino y original, sino inauténtico e 
imitativo en lo fundamental (…) Pero todavía hay posibilidad de 
liberación y, en la medida en que la hay, estamos obligados a optar 
decididamente por una línea de acción que materialice esa 
posibilidad y evite su frustración. La filosofía hispanoamericana 
tiene también por delante esta opción de la que, además, depende 
su constitución como pensamiento auténtico (Dussel, 1977a, p. 
129). 

Ahora bien, para nuestro autor, no solo en esta primera 
formulación de su método, sino hasta el final de su obra, el método 
dialéctico u ontológico  

(…) llega hasta el horizonte del mundo, la com-prensión del ser, el 
pensar esencial heideggeriano, o la Identidad del concepto en y 
para sí como Idea absoluta en Hegel: “el pensar que piensa el 
pensamiento”. La ontología de la identidad o de la Totalidad piensa 
o incluye al Otro (o lo declara intrascendente para el pensar 
filosófico mismo) (Dussel, 1977a, p. 156).  

Así define Dussel (1974) esta dialéctica: 

La dialéctica es el movimiento que arrastra la finitud y la suprime, 
y al mismo tiempo es la actualidad vital y libre de la identidad 
eterna de la idea que asume unitivamente los contrarios en sí 
misma para sí. La dialéctica es el movimiento inmanente del 
absoluto como subjetividad absoluta, que, en el espíritu finito en el 
que se manifiesta como conciencia el espíritu absoluto, parte del 
factum de la experiencia cotidiana e in-volutivamente alcanza el ser 
como punto de partida del sistema. El saber como filosofía 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                213 

descubre, por su parte, el movimiento inmanente de Dios mismo 
que se desdobla en el cosmos y la historia de la humanidad como 
momento necesario de su esencia (p. 114). 

Aquí hay que hacer un reparo necesario para nuestra 
exposición. Según García Ruiz (2003):  

Hay que tener presente que la lectura dusseliana de la dialéctica de 
Hegel está condicionada por una noción aristotélico heideggeriana 
de la misma; dialéctica es para Dussel el método que va al 
fundamento mismo del asunto, que da cuenta del ser a través de 
diversos niveles (…) Al igual que Heidegger, Dussel se centrará la 
“introducción” de la Fenomenología del espíritu para explicar la 
concepción hegeliana de la dialéctica en dicha obra (…) La 
subjetividad absoluta, la substancia como sujeto, significa el 
espíritu que piensa y se piensa a sí mismo. Se trata de Dios mismo 
(…) La dialéctica es el movimiento que “arrastra” las oposiciones y 
las supera en momentos más elevados (…) Entonces, la dialéctica 
niega las determinaciones fijadas por el entendimiento; la razón 
concilia las oposiciones absolutas dándole al proceso “motilidad”, 
como sostiene H. Marcuse. En Hegel no hay alteridad, no hay 
exterioridad en tanto que toda determinación es incluida como un 
momento más del autodesarrollo del absoluto: el ser opuesto a la 
nada deviene en ente” (pp. 120-130).  

Todos los momentos son, pues, necesarios en la realización 
de la conciencia absoluta; nada queda fuera; nada queda incompleto 
o lo imprevisible. Esta necesidad es por tanto unívoca y ante ella 
todos los sacrificios de las singularidades no son más que pagos 
requeridos en vista de un negocio mayor. Esto tal cual lo que sostiene 
Marcuse en su Razón y revolución (1986):  

Los individuos fracasan y pasan; la idea triunfa y es eterna. La idea 
triunfa precisamente porque los individuos perecen en la derrota. 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

214          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

No es la “idea la que está implicada en la oposición y el combate, ni 
la que está expuesta al peligro. La idea permanece en la retaguardia 
intocada e indemne” mientras que los individuos son sacrificados y 
abandonados. (…) Hegel se vio llevado así a una interpretación 
armoniosa de la historia, según la cual el avance hacia una nueva 
forma histórica es a la vez un progreso hacia una forma histórica 
más alta, lo cual es una interpretación descabellada, contra la cual 
testimonian todas las víctimas de la opresión y de la injusticia y 
todos los vanos sufrimientos y sacrificios de la historia. Esta 
interpretación es tanto más descabellada cuanto que niega las 
implicaciones críticas de la dialéctica y establece una armonía entre 
el progreso del pensamiento y el proceso de la realidad (pp. 229-
241).  

La dialéctica que “niega las implicaciones críticas” de su 
propio devenir (que serían los “efectos negativos” que resultan de lo 
imprevisible, de lo que no puede ser calculado del todo) queda solo 
como monólogo indolente ante la exposición, ante la vulnerabilidad, 
ante la condena y la orfandad, resultados de la marcha triunfalista 
del Progreso. 

Estamos ante la perplejidad sobre la dialéctica que atraviesa 
y avanza en todo el esquema de pensamiento dusseliano, ya que 
incluye la fuerza (dýnamis) de pasaje entre una totalidad u horizonte 
a una nueva totalidad u horizonte. Pero mientras que la tradición 
filosófica occidental pensó este pasaje dentro del mismo texto o 
interpretación egológica, Dussel, desde Levinas y, posteriormente 
Marx, lo pensará desde la alteridad subordinada, desconectada e 
invisibilizada que aguarda en las penumbras su propio rostro, su 
propia voz. De tal suerte que haya una dialéctica involutiva y una 
dialéctica de la creación o evolución en la novedad antropológica de 
la humanidad que no puede ser retenida en un texto determinando, 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                215 

es decir, en la versión triunfalista de la historia: la del progreso20. Esta 
es la dialéctica imperial que llega hasta los límites del ser del sistema 
nordatlántico, pero no es lo que él mismo concibe como dialéctica, 
pues la dialéctica propiamente dicha es aquella en la que se da el 
carácter histórico del ser humano como ser abierto al porvenir, 
conviniendo con Sartre. Se trata, pues, de una dialéctica histórica 
donde es posible introducir algo nuevo en el todo: “Esta razón 
dialéctica (…) puede efectuar retrospectivamente una vuelta sobre la 
realidad sin poder anticiparla y sin poder aislarse de ella” (Dussel, 
1974, p. 166). Este es, pues, el momento dialéctico de la analogía de 
la revelación dusseliana; se trata de una dialéctica analógica o 
analogía dialéctica fundada en la exigencia de justicia en la historia 
de los logros de los últimos como humanidad del resto escatológico. 
La verdadera dialéctica, afirma Dussel, tiene un punto de apoyo 
analéctico en la exterioridad irreductible al sistema; se trata de un 
movimiento ana-dia-léctico; mientras que la falsa, la dominadora e 
inmoral dialéctica es simplemente movimiento circular del 
cumplimiento sistémico, lo meramente dia-léctico. Es el resto 
inmenso de exterioridad que: 

(...) deja siempre abierto un ámbito a la dialéctica, no ya como 
dialéctica de la naturaleza, sino de la historia. El otro, como otro 
libre, y que exige justicia, instaura una historia imprevisible. El otro 
como misterio es el hacia dónde, el más allá de mi mundo, que el 
movimiento dialéctico no pretenderá comprender como totalidad 
totalizada, ya que, por su estructura finita, sabe que jamás 
alcanzará. La totalidad como lo visto hecho sistema se opone a la 
infinición de un movimiento dialéctico histórico que se abre para 
oír la palabra de otro, que se revela desde una exterioridad 
insondable e imprevisible (…) El otro, intotalizado, intotalizable, es 

 
20 Término que deberemos discutir en otro lugar puesto que también está enunciado 
en la formulación de este método dialéctico-histórico, pero en un sentido 
radicalmente distinto al hegeliano. 



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

216          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

la garantía de la perenne novedad de lo creado. En la reminiscencia 
platónica, en el sistema dialéctico hegeliano: todo está ya dado, es 
sólo necesario que termine de advenir. En la novedad del otro 
como exterioridad: en lo mismo, en lo dado, irrumpe lo realmente 
nuevo (Dussel, 1974, pp. 174-175. Subrayado nuestro). 

En el esquema antropológico indoeuropeo y occidental la 
dialéctica de “el que ve/lo visto” es neutral e impersonal, mientras 
que el esquema semita se mueve en el cumplimiento y 
reconocimiento de la deuda del Otro, lo que implica el respecto a su 
dignidad. “El hombre, que se abre al mundo jamás tiene un último 
horizonte ontológico de comprensión en su vida existencial o 
cotidiana. El último horizonte fluye dialécticamente, fluye hacia 
horizontes futuros [se trata del] fluir mismo del horizonte” (Dussel, 
1974, p. 200), porque, “por naturaleza el hombre tiene imposibilidad 
de ser totalidad totalizada” (Dussel, 1974, p. 200), esto es, guarda 
siempre su esencial libertad. La verdadera dialéctica es apertura 
histórica. La dialéctica hegeliana no es histórica porque no tiene un 
punto de apoyo en la alteridad. La definición que Dussel ofreció de 
esta dialéctica de la violencia y del ocultamiento, que al comienzo era 
abstracta o lógica (aunque en sí misma abrumadora), es 
incomprensible sin su definición o traducción geohistórica, sin su 
discordancia respecto de la realidad finita que desprecia siempre: 

Lo más grave [de la dialéctica hegeliana] no es la identificación de 
la subjetividad con el mismo horizonte ontológico. Lo más grave es 
que dicha ontología diviniza la subjetividad europea conquistadora 
que viene dominando el mundo desde su expansión imperial en el 
siglo xv. “El ser es, el no-ser no es”. El ser es la razón europea, el no-
ser son los otros humanos. América latina, y toda la “periferia”, 
queda por ello definida como el puro futuro, cómo el no-ser, como 
lo irracional, bárbaro, lo inexistente. La ontología de la identidad de 
la razón y la divinidad con el ser termina por fundar las guerras 
imperiales de una Europa dominadora de todos los otros pueblos 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                217 

constituidos como colonias, neocolonias, “dependientes” en todos 
los niveles de su ser. La ingenua ontología hegeliana termina por 
ser la sabia fundamentación del genocidio de los indios, de los 
africanos y asiáticos. La subjetividad del ego cogito se transforma 
así en la “voluntad de poder” todo cuanto esa subjetividad 
divinizada pretenda en nombre de su incondicionada razón (Dussel, 
1974, p. 114). 

Por todo lo expuesto, el proyecto filosófico de Enrique Dussel 
exige entender que la acción humana supone una constitución 
histórica expresada en las posibilidades de intervención, 
participación y actuación en el ámbito de una comunidad situada, 
desde una lengua y una tradición, ante la cual queda siempre la 
excedencia de significación, de vida y de trabajo que permitirán día a 
día abrirse a nuevos horizontes, nuevas visiones sobre lo que 
acontece y por tanto nuevas prácticas y relaciones inter-humanas, 
gestos de aprendizaje, de cambio y renovación de la propia 
subjetividad ante otras subjetividades. Es aquí donde de manera 
particular se sitúa la provocación sartreana en la inicial comprensión 
de la dialéctica histórica como apertura histórica del ser humano 
como ser humano. En la interpretación de Jean-Ives Jolif sobre la 
visión histórica de Sartre, Dussel rescata algo crucial:  

La dialéctica (…) aparece, desde el comienzo, como un proceso de 
totalización (…) Pensar dialécticamente es entonces comprender 
cada forma (…) como un momento del proceso que no puede ser 
sino indefinido, indefinidamente en suspenso, porque la totalidad 
no puede jamás llevarse a cabo. Es decir, el pensar dialéctico debe 
fundarse sobre una historia perpetuamente abierta, un proceso 
siempre en curso. Este proceso de totalización jamás totalizado -
contra Hegel- ‘no tiene una forma circular’, porque la ‘totalización 
nunca jamás podrá ser acabada y la totalidad si la hay es sólo a 
título de totalidad intotalizada’ (Dussel, 1974, pp. 162-165).  



RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

218          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

El individuo histórico es condicionado por el conjunto al que 
pertenece, pero al mismo tiempo él mismo “introduce 
dialécticamente algo nuevo en el todo” (Dussel, 1974, p. 166). 
Nuestro gran tema en la interpretación de la ana-dialéctica es que 
ella implica propiamente el proceso de la apertura histórica:  

Sartre ha puesto entonces en movimiento el horizonte mismo del 
mundo, como totalidad nunca totalizada sino totalizándose. La 
historicidad, al ser situada en lo finito en cuanto tal y sin pretensión 
de ser el absoluto infinito cobra todo su sentido, su pavoroso 
sentido de definitivo inacabamiento. El hombre es por esencia un 
intotalizado que se frustra cuando deja de estar lanzado a la 
totalidad o cuando cree haberla alcanzado. Tanto en la inercia de la 
instalación como en el creerse ya totalizado el hombre se bestializa; 
sólo es hombre cuando persiste en el movimiento abierto de la 
dialéctica” (Dussel, 1974, pp. 166-167. Subrayado nuestro). 

De tal suerte que es menester concluir que La filosofía de la 
liberación, filosofía bárbara ella misma, filosofía pos-moderna o 
trans-ontológica, superadora del discurso totalitario de la 
modernidad occidental, es analéctica por cuanto que:  

(…) sabe que surge de la praxis y que el mismo pro-yecto de estar-
en-la-verdad que hace posible la vida del filósofo no es un proyecto 
filosófico, sino el proyecto de un hombre que antes que filósofo 
tuvo la vocación del otro como un estar-en-su-verdad, en su 
descubrimiento (…) Puede que Europa, por sus exigencias 
existenciales e históricas presentes, exija al filósofo y le dé la 
vocación de pensarlo técnico, el juego o lo artístico. Puede que 
América latina le dé al filósofo, como vocación del ser oprimido, 
como proyecto humano total, pensar lo político, la liberación, 
porque lo político es relación del hombre al hombre y el hombre 
latinoamericano vive postrado bajo la dominación política, 
económica, cultural, humana. El proceso del crecimiento del 



JORGE ALBERTO REYES LÓPEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                219 

hombre latinoamericano significa supresión, aniquilación de las 
determinaciones negantes: se trata de un movimiento de 
liberación, de liberar en el hombre su ser negado. Este proceso, que 
debe cumplirse en todos los niveles de la cultura, es el filósofo 
[pedagogo de la liberación] el llamado a formularlo o las 
generaciones futuras le echarán en cara su inercia, su culpa por 
escapismo (Dussel, 1974, p. 229).  

Referencias bibliográficas  

Bautista Segales, Juan José (2014). ¿Qué significa pensar desde América Latina? México: Akal. 

Beuchot, Mauricio y Arenas-Dolz, Francisco (2008). Hermenéutica de la encrucijada. Analogía, 
retórica y filosofía. Barcelona: Anthropos. 

Dussel, Enrique (1964). Universalismo y misión de los poemas del Siervo de Iehvah. Stromata, 
20(4), 419-464. 

Dussel, Enrique (1967). La doctrina de la persona según Boecio. Solución cristológica. Sapientia, 
(84), 101-126. 

Dussel, Enrique (1974). Método para una filosofía de la liberación. Salamanca: Sígueme.  

Dussel, Enrique (1977a). Filosofía ética latinoamericana 6/II. Accesos hacia una filosofía de la 
liberación. México: Edicol.  

Dussel, Enrique (1977b). Filosofía y liberación latinoamericana. Latinoamérica. Anuario Estudios 
Latinoamericanos, (10), 83-91. 

Dussel, Enrique (1988). Hacia un Marx desconocido. Un comentario de los Manuscritos del 61-
63. México: Siglo XXI.  

Dussel, Enrique (2016). 14 tesis de ética. Hacia la esencia del pensamiento crítico. Madrid: 
Trotta.  

García Ruiz, Pedro E. (2003). Filosofía de la liberación. Una aproximación al pensamiento de 
Enrique Dussel. México: Dríada. 

Heredia, Juan Manuel (2017). Simondon como índice de una problemática epocal. [Tesis 
doctoral. Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires]. 
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/82922 

Lenkersdorf, Carlos (2002). Filosofar en clave tojolabal. México: Miguel Ángel Porrúa. 

Levinas, Emmanuel (1978). De otro modo que ser o más allá de la esencia. Salamanca: Sígueme. 

Levinas, Emmanuel (2006). De la existencia al existente. Madrid: Arena Libros. 

https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/82922


RECONSTRUCCIÓN DEL MÉTODO ANALÉCTICO COMO UNA ÉTICA DE LA APERTURA HISTÓRICA 

220          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

López Quintas, Alfonso (1975). Metodología de lo Suprasensible II. El triángulo hermenéutico. 
Madrid: Publicaciones de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Mallorca.  

Marcuse, Herbert (1986). Razón y Revolución. Hegel y el surgimiento de la teoría social. Madrid: 
Alianza Editorial. 

Nicol, Eduardo (1957). Metafísica de la expresión. México: Fondo de Cultura Económica. 

Orospe, Mario (2019). Biopolítica y Liberación. Reflexiones sobre la noción de vida humana en 
la obra de Giorgio Agamben y Enrique Dussel. [Tesis de maestría. Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional Autónoma de México]. http://132.248.9.195/ptd2018/junio/ 
0775385/Index.html  

Rabinovich, Silvana (2004). Heteronomía: el otro de la ley. Tópicos del Seminario. Revista de 
semiótica, 2(12), 123-133. http://www.topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem/ 
article/view/350 

Ruiz Sotelo, Mario (2010). Crítica de la razón imperial: La filosofía política de Fray Bartolomé de 
las Casas. México: Siglo XXI. 

Scannone, Juan Carlos (1976). Teología de la liberación y praxis popular. Salamanca: Sígueme. 

Scannone, Juan Carlos (2005). Religión y nuevo pensamiento. Hacia una filosofía de la religión 
para nuestro tiempo desde América Latina. Barcelona: Anthropos. 

Scannone, Juan Carlos (2009). Discernimiento filosófico de la acción y pasión históricas. Planteo 
para el mundo global desde América Latina. Barcelona: Anthropos. 

Simondon, Gilbert (2016). Sur la philosophie (1950-1980). Paris: P.U.F. 

Taubes, Jacob (2010). Escatología occidental. Buenos Aires: Miño y Dávila Editores. 

Xirau, Ramón (1980). Entre ídolos y dioses. Tres ensayos sobre Hegel. México: Editorial del 
Colegio Nacional. 

Zea, Leopoldo (1957). América en la historia. México: Fondo de Cultura Económica.  

Zea, Leopoldo (1974). Dependencia y liberación en la cultura latinoamericana. México: 
Cuadernos de Joaquín Mortiz. 

 
Jorge Alberto Reyes López  

Profesor de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional Autónoma de 
México en el Sistema de Universidad Abierta y Educación a Distancia (SUAyED), 
Departamento de Pedagogía. Licenciado y Maestro en filosofía por la misma 
institución universitaria. Trabaja la filosofía latinoamericana, la ética intercultural y 
la filosofía de la educación. Miembro de la Asociación Filosófica de México (AFM). 
Trabajó con Enrique Dussel en la edición de El pensamiento filosófico 
latinoamericano, del Caribe y “latinos” (1300-2000). Corrientes, temas y filósofos 
(México, 2009). Coordinador con José Gandarilla Salgado del libro La filosofía de la 
liberación, hoy. Nuevas sendas de reflexión. Tomo II (UNAM, México, 2014). 

http://132.248.9.195/ptd2018/junio/%200775385/Index.html
http://132.248.9.195/ptd2018/junio/%200775385/Index.html
http://www.topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem/%20article/view/350
http://www.topicosdelseminario.buap.mx/index.php/topsem/%20article/view/350


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 21/05/2024  |  ACEPTADO 28/06/2024  |  PP. 221-247 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                221 

La exterioridad como trabajo vivo.  
Una lectura dusseliana de la obra 
de Karl Marx 

Exteriority as Living Labour. A Dusselian Reading of the Work of 
Karl Marx 

Alberto Staniscia1 

 https://orcid.org/0009-0003-4719-9432 

Resumen: 

Exiliado en México, Enrique Dussel inicia una lectura sistemática y cronológica de la 
obra de Karl Marx, cuyo resultado se plasma, entre otros, en tres libros: La producción 
teórica de Marx. Un comentario a los Grundrisse; Hacia un Marx desconocido. Un 
comentario de los Manuscritos del 61-63 y El último Marx (1863-1882) y la liberación 
latinoamericana. Un comentario a la tercera y a la cuarta redacción de El Capital. En 
ellos, el filósofo argentino-mexicano deja en evidencia que la exterioridad no solo 
está presente en el pensador alemán, sino que es una de sus categorías 
preponderantes. 

El presente escrito aborda, de modo conciso, la categoría de exterioridad en las tres 
obras mencionadas y pone de manifiesto que es la noción de trabajo vivo la que 
traduce en Marx dicha categoría.  

Palabras clave: Enrique Dussel, Karl Marx, trabajo vivo, exterioridad, capital 

Abstract: 

Exiled in Mexico, Enrique Dussel begins a systematic and chronological reading of the 
work of Karl Marx, the result of which is reflected, among others, in three books: La 

 
1 Facultad de Ciencias Sociales, Universidad de Buenos Aires. Correo electrónico: 
alberto.staniscia@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0003-4719-9432
mailto:alberto.staniscia@gmail.com


LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

222          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

producción teórica de Marx. Un comentario a los Grundrisse, Towards an Unknown 
Marx. Commentary of the Manuscritps of 1861-1863 and El último Marx (1863-1882) 
y la liberación latinoamericana. Un comentario a la tercera y a la cuarta redacción de 
El Capital. In them, the argentine-mexican philosopher makes it clear that exteriority 
is not only present in the german thinker but is one of his predominant categories. 

This paper addresses, in a concise manner, the category of exteriority in the three 
aforementioned works and shows that it is in the marxist notion of living work where 
said category is reflected.  

Keywords: Enrique Dussel, Karl Marx, living labour, exteriority, capital 

1. Introducción 

La obra de Enrique Dussel es vasta, rica y heterogénea. Los abordajes 
que posibilita son innumerables. El entrecruzamiento entre Karl Marx 
y la exterioridad es el que nos interesa. Una aclaración preliminar. 
Hay dos hechos, ocurridos en la segunda mitad de la década del 
setenta, que quisiéramos subrayar aquí. Por un lado, el pensador 
mendocino señala a la exterioridad como la categoría más 
importante de su filosofía (Dussel, 1977, p. 49). Por otro, el cambio 
de perspectiva que empieza a visualizarse respecto al hombre de 
Tréveris. Este, de ser considerado un ontólogo de la Totalidad, 
moderno e incompatible con la Filosofía de la Liberación, pasa a ser 
uno de los pilares de las reflexiones dusselianas. La exterioridad, 
antes negada en el corpus marxista, es ahora su noción medular. El 
presente escrito se centra en esta nueva faceta.   

Uno de los hitos en que se enmarca el período es la lectura 
sistemática y cronológica de la obra de Marx emprendida por Dussel. 
Si bien la tarea la venía rumiando mucho antes de su exilio (Dussel, 
1974, p. 138), es recién en México donde consuma ese proyecto. De 
toda su labor, la que más se destaca es probablemente aquella que 
gira en torno a El capital. O, para ser más fieles al lenguaje de nuestro 
filósofo, alrededor de lo que él llama “cuatro redacciones”: los 
Grundrisse (1857-1858); la Contribución a la crítica de la economía 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                223 

política (1859) y los Manuscritos del 61-63; los Manuscritos del 63-
65; y por último el tomo I de El capital (1866-1867) y varios 
Manuscritos posteriores (cf. Dussel, 1990, pp. 9-10). En esencia, se 
trata del estudio y comentario de este material, cuyo resultado se ve 
plasmado en La producción teórica de Marx. Un comentario a los 
Grundrisse de 1985; Hacia un Marx desconocido. Un comentario de 
los Manuscritos del 61-63, de 1988; El último Marx (1863-1882) y la 
liberación latinoamericana. Un comentario a la tercera y a la cuarta 
redacción de El Capital de 1990; y Las metáforas teológicas de Marx 
de 19932. Aquí nos ocuparemos de los primeros tres a fin de ver cómo 
la categoría de exterioridad logra desplegarse.  

Las “Palabras preliminares” de La producción teórica de Marx 
esbozan en gran medida el proyecto íntegro que Dussel consuma en 
el resto de sus obras acerca del pensador alemán. La posición sobre 
Marx y la exterioridad es, como indicamos, radicalmente distinta a la 
asumida a principios de los años setenta. La presencia de esta 
categoría no solo es aceptada en el hombre de Tréveris, sino que 
ocupa un sitio preponderante. La noción de trabajo vivo es la que 
mejor la traduce: 

(…) la cuestión de la “exterioridad” o “trascendentalidad” del 
trabajo vivo por oposición dialéctica al capital es la clave completa 
para descifrar el discurso marxista –y también la doctrina del 
plusvalor (…). Antes de que el trabajo vivo sea valor de uso para el 
capital, el trabajador es corporalidad distinta, persona libre; 
pobreza absoluta y desnudez radical por las situaciones que el 
mismo capital produce como condición de su reproducción (Dussel, 
1985b, p. 16). 

 
2 A estos podemos agregar 16 Tesis de Economía Política. Interpretación filosófica, 
texto de 2014, que escapa a los límites de este escrito. 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

224          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

La propuesta dusseliana asume que Marx construye “una 
ontología del capitalismo desde una metafísica de la vida” (Dussel, 
1985b, p. 19), es decir, que se traslada desde las meras apariencias 
(el mundo de las mercancías, por ejemplo) hacia niveles más 
profundos de comprensión: capital, valor, plusvalor y, finalmente, 
trabajo vivo. Totalidad y exterioridad son aquí el mapa y la brújula 
con el que se desplaza nuestro filósofo: en un caso como capital, en 
otro como trabajo vivo.  

Las tres obras que abordamos aquí contienen varias 
referencias dispersas a la exterioridad. Sin embargo, también le 
dedican capítulos específicos. No podemos estudiar la integridad de 
los textos. Tampoco es nuestro propósito. Así que nos 
concentraremos en dichos capítulos y aludiremos a los demás si la 
exposición lo demanda. Ergo, será inevitable caer en algunas 
simplificaciones3. 

2. Lectura dusseliana de los Grundrisse. Trabajo vivo: encuentro 
con la exterioridad  

El capítulo 7 de La producción teórica de Marx aborda, por un 
lado, la relación contradictoria capital-trabajo y, por otro, el proceso 
de subsunción del segundo por el primero. El capital es el 
fundamento del capitalismo (Totalidad). Empero, más allá de este 
horizonte de comprensión –de ahí que se trate de una ontología– se 
halla el no-capital, el otro, el trabajo vivo (Dussel, 1985b, p. 137). La 
clave del pensamiento maduro del hombre de Tréveris consiste en 

 
3 Para una visión global de la lectura dusseliana de Marx, véanse: Castillo Alvarado, 
2012; Florián Cata, 2003; Fornet-Betancourt, 2001; Herrera Salazar, 2020; Teruel, 
2016. De Dussel mismo, pueden consultarse: Dussel, 1985a; 1991; 1994, pp. 187-
250; 2008. También resulta de utilidad el debate con Christopher Arthur: Dussel, 
2004; Arthur, 2004. 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                225 

entender cómo el trabajo vivo es incorporado al capital. Sin embargo, 
antes que cualquier otra cosa, Dussel necesita subrayar el momento 
exacto en que descubre la exterioridad en Marx. La escena no está 
exenta de cierta teatralidad. Tampoco de algunos guiños a quienes lo 
criticaban. En las primeras líneas del capítulo que analizamos, se lee:  

Cuál no será mi asombro al leer las líneas que copio de inmediato. 
No las había pensado nunca hasta este momento –aquí en 
Oaxtepec en diciembre de 1983. Algunos colegas me aconsejaban 
simplificar la Filosofía de la liberación y hacerla más comprensible. 
Otros colegas hasta han ironizado la cuestión de la exterioridad, el 
otro como nada de sentido, el más-allá metafísico del ser, etc., tesis 
fundamentales de nuestro pensamiento. Ante el texto que 
copiamos, esperamos, pueda surgir una nueva generación 
filosófica que tome con respeto cuestiones de fondo, profundas. 
Marx nos lo autoriza (Dussel, 1985b, p. 138). 

La cita es seguida de un fragmento de los Grundrisse4 en la 
que, según la versión dusseliana, se confirman algunas intuiciones y 

 
4 El fragmento citado es el siguiente: “La disociación entre la propiedad y el trabajo 
se presenta como ley necesaria de este intercambio entre el capital y el trabajo. El 
trabajo, puesto como no-capital (Nicht-Kapital) en cuanto tal, es: 
1) Trabajo no-objetivado, concebido negativamente (aun en el caso de ser objetivo: 
lo no-objetivo en forma objetiva). En cuanto tal, es no-materia (Nicht-Rohstoff) 
prima, no-instrumento de trabajo, no-producto en bruto: el trabajo disociado de 
todos los medios de trabajo y objetos de trabajo, de toda su objetividad; el trabajo 
vivo (lebendige), existente como abstracción de estos aspectos de su realidad real 
(realen Wirklichkeit) (igualmente no-valor); este despojamiento total, esta desnudez 
de toda objetividad, esta existencia puramente subjetiva del trabajo. El trabajo como 
pobreza absoluta (absolute Armut): la pobreza no como carencia, sino como 
exclusión plena de la riqueza objetiva. O también –en cuanto es el no-valor existente 
(der existirende Nicht-Wert), y por ello un valor de uso puramente objetivo, que 
existe sin mediación, esta objetividad puede ser solamente una objetividad no 
separada de la persona (Person): solamente una objetividad que coincide con su 
inmediata corporalidad (Leiblichkeit). Como la objetividad es puramente inmediata, 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

226          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

postulados defendidos desde hacía décadas. La exterioridad del 
trabajador debe ser afianzada. Aquí es donde se introduce la idea de 
pobreza o, mejor aún, de pobreza absoluta. El análisis parte del 
intercambio entre el capital y el trabajo. Para los economistas 
burgueses se consuma en términos de igualdad. Marx los denuncia 
por ocultar una injusticia de base. La clave está en entender el 
proceso desde antes de que dicho intercambio se efectúe, cuando el 
sujeto aún no ha trabajado para el capital, cuando en su exterioridad 
original está fuera. Es trabajo no objetivado, no-materia prima, no-
instrumento de trabajo. En términos dusselianos: “Si la riqueza es el 
capital, el que está fuera es la ‘pobreza absoluta’. Nada de sentido, 
nada de realidad, improductivo, inexistente, ‘no-valor’” (Dussel, 
1985b, p. 140). He aquí al trabajador en su pura negatividad. Empero, 
él no se reduce a eso. El trabajador, más allá de la relación con el 
capital –el ser del capital– se afirma a sí mismo en su exterioridad, es 
otro, es corporalidad viviente, persona y, sobre todo, fuente viva del 
valor (Dussel, 1985b, p. 142). El trabajador, paradójicamente, 
pobreza absoluta ante el capital, es también el único capaz de crear 
riqueza desde su propia nada (cf. Dussel, 1986, p. 139).  

Esta situación, cara-a-cara entre el trabajador y el capital, 
deviene en un contrato. Uno se transforma en mercancía. Otro en 
comprador. El hecho no es natural. Tampoco azaroso. Es el resultado 

 

es, asimismo, no-objetividad inmediata. En otras palabras: una objetividad que de 
ningún modo es exterior (ausser) a la existencia inmediata del individuo mismo. 
2) Trabajo no-objetivado, no-valor, concebido positivamente, o negatividad que se 
relaciona consigo misma: es la existencia no-objetivada, es decir inobjetiva, o sea 
subjetiva, del trabajo mismo. El trabajo no como objeto, sino como actividad; no 
como auto-valor, sino como la fuente viva del valor. No es en absoluto una 
contradicción afirmar, pues, que el trabajo por un lado es la pobreza absoluta como 
objeto, y por otro es la posibilidad universal de la riqueza como sujeto y como 
actividad; o más bien, que ambos términos de esta contradicción se condicionan 
mutuamente y derivan de la esencia del trabajo, ya que éste, como ente (Dasein) 
absolutamente contradictorio con respecto al capital, es un presupuesto del capital 
y, por otra parte, presupone a su vez al capital (…)” (Dussel, 1985b, pp. 138-139). 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                227 

de un proceso histórico y violento. Ontológicamente, se trata de un 
acto de subsunción: el trabajo deja de ser del obrero y se vuelve una 
subjetividad poseída, fundada en el capital. Un momento de este. Su 
riqueza, actual o potencial, no es suya, no la goza. El producto 
fabricado, la objetivación de su propia subjetividad, de su propia vida, 
le es ajeno. La contraprestación a su tarea, el salario, no representa 
la totalidad de la vida materializada en “la cosa”. Este es el germen 
de la ya conocida noción de plusvalor y de la crítica marxista a la 
falacia burguesa del contrato justo.   

 El capítulo 7 continúa, en parte, en el 17. El mismo 
Dussel establece el vínculo (Dussel, 1985b, p. 143 y p. 336). No es una 
mera repetición –aunque también haya reiteraciones–. Es un intento 
por volver explícito lo implícito en Marx y por construir las categorías 
ontológicas y trans-ontológicas presentes, pero invisibles, en su 
discurso. La exterioridad es central. El sentido espacial del término es 
mencionado, pero sobre todo se acentúa su carácter metafísico, su 
remisión constante a un más allá del horizonte ontológico del 
sistema o totalidad –el capital, en el caso de Marx–. Tres son los 
modos en que se describe la categoría. El primero es la exterioridad 
por anterioridad histórica, el sujeto previo a la configuración del 
orden capitalista y condicionado por las formas de apropiación pre-
burguesas. Es el otro del capital cuya existencia antecede –histórica y 
temporal más que metafísicamente– a la disolución de la propiedad 
común y a la necesidad –forzada– de vender su capacidad de trabajo 
(Dussel, 1985b, p. 338). En palabras de Dussel (1985b): 

La “propiedad comunitaria” permitía una convivencia humana 
donde la socialidad no se fundaba en la ley del valor, del poner las 
mercancías a la venta en el “mundo” de la circulación, sino en 
vínculos humanos históricos en el nivel de la misma producción. 
Vida comunitaria más humana que la del capitalismo pero menos 
desarrollada –donde la individualidad inmadura no permitía la 
plenitud de la libertad del “cara-a-cara” (p. 339). 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

228          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

El segundo modo es la exterioridad abstracta esencial, la 
exterioridad metafísica por antonomasia. Es el trabajo vivo, también 
en cuanto otro que el capital, pero ahora como corporalidad y 
carnalidad vivientes. Es lo absolutamente contradictorio (otro 
absoluto) que el capital, no fundado en este y plena nada: 

“Nada” por no tener sentido; “nada” por no tener valor todavía, no-
materia prima todavía, no-instrumento. Su objetividad “puede ser 
solamente una objetividad no separada de la persona (Person)”. La 
misma “persona” (el rostro del otro), su corporalidad, su 
sensibilidad está allí, fuera: es su pellejo lo que pondrá en venta y 
cuál no será su destino sino que se lo curtan –como escribirá Marx 
en El capital (Dussel, 1985b, pp. 339-340). 

Esta es la exterioridad ante rem: el trabajador como otro que 
el capital, antes del intercambio. Su piel, por seguir con la metáfora, 
aún le pertenece, no ha sido curtida. Sin embargo, el contrato de 
trabajo solo ofrece un estado provisorio. Todo obrero es en potencia 
un desocupado, un pobre (pauper, dice Marx y subraya Dussel); 
efecto necesario de la explotación capitalista. El trabajador 
desempleado se torna, nuevamente, el otro que el capital. Es el 
desecho de la orgía capitalista. El relegado de una fiesta que él mismo 
costeó. A este modo de exterioridad, el tercero, nuestro filósofo lo 
llama post festum.   

Todas las formas de exterioridad son fundamentales para 
entender por qué el cara-a-cara del trabajador y el capitalista es, 
según Dussel, un momento único, axial: el enfrentamiento de dos 
personas, dis-tintas; otro para el otro y no cosa-ante-cosa. El capital, 
bajo esta perspectiva, debe ser leído en clave ética.  

 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                229 

3. Hacia un Marx desconocido: trabajo vivo, ciencia y 
exterioridad 

En Hacia un Marx desconocido, Dussel (1988) insiste en la 
centralidad de la exterioridad del trabajo vivo: 

(…) si es verdad que la “totalidad” es la categoría fundamental del 
análisis del capital “ya-dado”, sólo desde la categoría de 
“exterioridad” –desde la realidad del “trabajo vivo” más allá del 
capital, contra lo que opina Kosik–, puede comprenderse la 
posibilidad del devenir originario del capital y de la crítica a la 
economía política burguesa (p. 58). 

Se reanuda aquí un esquema argumental ya clásico en la 
filosofía dusseliana. Ontología y metafísica –o trans-ontología– 
aparecen contrapuestas, y cada una con sus categorías: a la primera 
le corresponde la de Totalidad; a la segunda, la de exterioridad. 
Aquella, se asocia con el capital; esta, con el trabajo vivo, “lugar” 
privilegiado desde donde debe pensarse el desarrollo y constitución 
del orden capitalista.  

La oposición capital-trabajo es retomada en el capítulo 3. Allí 
se muestra cómo Marx, por un lado, repite en cierto modo lo 
expresado en los Grundrisse, pero también cómo ha profundizado 
sus ideas y ajustado su terminología5. Es ahora que Marx, según 

 
5 Por ejemplo, es común que Marx se “cite” a sí mismo, introduciendo cambios según 
vaya modificando sus ideas. Un caso representativo de esto es el fragmento 
transcripto algunas páginas atrás. En la nueva versión –citada por Dussel– el texto 
queda así: “La disociación entre la propiedad y el trabajo se presenta como ley 
necesaria del intercambio entre capital y trabajo: [Hasta aquí hay una sola diferencia 
con los Grundrisse, pero desde ahora comienzan importantes correcciones]. Como 
no-capital, no-trabajo objetivado, la capacidad de trabajo aparece: 1) 
negativamente, no-materia prima, no-instrumento de trabajo, no-producto, no 
medio de vida, no- dinero: el trabajo disociado de todos los medios de trabajo y de 
subsistencia, de toda su objetividad, como pura posibilidad (Möglichkeit). Este 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

230          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Dussel, empieza a construir al trabajo vivo como verdadera categoría 
(Dussel, 1988, p. 63). Primero, como creador de valor. Una vez 
subsumido en el capital, el trabajo vivo se torna una determinación 
de él, un elemento fundado en el capital (totalidad). Sin embargo, 
mientras esto no ha ocurrido, el trabajo vivo permanece en la 
exterioridad, es otro que el capital, es corporeidad desnuda, pobre, 
“realidad real” y no-ser del capital: nada. El trabajo vivo no pone valor 
desde el capital –como explica la economía burguesa– sino que la 
crea desde más allá de ella, desde su exterioridad, desde la nada, 
siendo así no solo la verdadera y única fuente de la riqueza 
capitalista, sino de todo orden social y económico posibles: “La 
verdad del análisis de Marx se apoya y parte de la ‘realidad real 
(wirkliche Wirklichkeit)’ del otro distinto del capital: el trabajo vivo 
como actualidad creadora de valor o fuente de toda riqueza humana 
en general, no sólo capitalista” (Dussel, 1988, pp. 64-65). 

En segundo lugar, el trabajo vivo, en cuanto fuente creadora 
de valor, no debe ser confundido con la posibilidad o capacidad de 
trabajo. El trabajo vivo, la corporalidad del obrero, se enfrenta al 
capital como potencia, como posibilidad de trabajo. Él puede 
trabajar, tiene capacidad de trabajo, la cual será o no actualizada en 
el momento en que el capital la contrate y consuma. En este sentido, 

 

despojamiento total [es] posibilidad de trabajo privado de toda objetividad. La 
capacidad de trabajo como pobreza absoluta, es decir, exclusión plena de la riqueza 
objetiva. La objetividad que la capacidad de trabajo posee es la corporalidad 
(Leiblichkeit) misma del trabajador, su propia objetividad. 2) Positivamente: no-
trabajo objetivado, la existencia del mismo trabajo no-objetivado. El trabajo no como 
objeto, sino como actividad, como fuente viva (lebendige Quelle) del valor. 
Enfrentando al capital como la realidad de la riqueza universal, como su posibilidad 
universal que se encuentra en la acción. El trabajo, que por un lado es la pobreza 
absoluta como objeto, por otro es la posibilidad universal de la riqueza como sujeto 
y actividad. Este trabajo es el que, como, ente absolutamente contradictorio con 
respecto al capital, es un presupuesto del capital y, por otra parte, presupone a su 
vez al capital [termina Marx copiando de los Grundrisse] (147, 40-148, 17; 172-173)” 
(Dussel, 1988, pp. 62-63). 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                231 

el trabajo se presenta, por un lado, como actualidad creadora de 
valor y, por otro, como posibilidad o capacidad de trabajo. En el 
primer caso, el trabajo no tiene valor: él es la fuente de valor; en el 
segundo, su valor está representado por los medios de su propia 
subsistencia, es decir, por aquello que le permite cumplir con su 
labor. La trampa de la economía burguesa consiste en confundir 
ambas acepciones. Si el capitalista pagara al trabajo vivo la integridad 
de lo que produce, entonces no obtendría ganancias. Empero, la 
capacidad de trabajo sí tiene valor: el precio de los recursos que el 
obrero necesita para sobrevivir. Ergo, el capital paga la capacidad de 
trabajo, obtiene al sujeto trabajador –trabajo vivo subsumido– y 
encubre el engaño con la falacia del “contrato justo” entre las partes 
involucradas.  

En tercer lugar, tenemos al trabajo vivo en el momento 
mismo del intercambio. Hasta un instante antes, el trabajador, pobre 
y en la exterioridad, se enfrenta cara-a-cara al capitalista –totalidad, 
clase poseedora del trabajo objetivado–. Aquel, como sujeto libre, 
otro; este, como poder ajeno y alienante. Pero cuando el intercambio 
se consuma, el trabajador entrega (vende) su capacidad de trabajo, 
por lo que jurídicamente pasa a ser propiedad del capitalista. La 
exterioridad del obrero es obturada: “Este acto ontológico por el que 
se niega la ‘exterioridad’ del ‘trabajo vivo’ (y por el que éste es 
totalizado o subsumido) es la ‘alienación’ del trabajo. Negación del 
otro (distinto del capital) y constitución del trabajo vivo como 
‘trabajo asalariado’” (Dussel, 1988, p. 69). 

Un ser humano libre, ahora es un instrumento del otro. La 
capacidad o posibilidad de trabajo se efectiviza. A partir de aquí, bajo 
la totalidad del capital como horizonte de comprensión, hablamos de 
fuerza de trabajo. La exterioridad, aparentemente, ha desaparecido 
para siempre. 

Hasta aquí el capítulo 3 de Hacia un Marx desconocido. El 
capítulo 14 no retoma pero sí supone gran parte de lo dicho. La 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

232          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

noción de ciencia6 es el eje en torno al cual gira el discurso dusseliano 
y, una vez más, la exterioridad del trabajo vivo es clave. Hay en Marx 
un empleo del término “ciencia” en su sentido tradicional. Cierto. Sin 
embargo, según Dussel, dicho término no se aplica a la propia 
práctica científica marxista. Mientras que la ciencia “normal” se halla 
subsumida por el capital y es, por lo tanto, funcional al incremento 
del plusvalor, el trabajo científico de Marx posee un carácter mucho 
más complejo y específico:  

La ciencia y lo racional son para Marx: a) la crítica trascendental, 
fundamental, de la matriz de toda economía política posible 
(particularmente la economía política capitalista); b) el desarrollo 
del concepto de trabajo vivo en general (y en especial del trabajo 
objetivado como capital), sin saltos, lógicamente; c) la constitución 
de categorías, las mínimas pero las necesarias para permitir un 
sistema explicativo de toda economía política posible 
(particularmente la economía política capitalista); d) la aclaración 
ética de toda economía posible (que siempre debe remitirse al 
trabajo vivo), y la perversidad específica del capitalismo (como 
posición subjetiva); e) la conciencia del proletariado (función 
práctico-política revolucionaria, objetiva) (Dussel, 1988, p. 286). 

La ciencia es, antes que nada, una crítica. En este sentido, se 
retoma lo ya expresado acerca de lo fenoménico. La ciencia no 
confunde ni identifica la superficie y lo aparente con lo esencial y 
profundo. Hacerlo significaría caer en el fetichismo. La crítica apunta, 
en lo inmediato, a dos objetos: por un lado, a los textos de la 
economía política burguesa; por otro, a la misma realidad capitalista. 
Pero ninguna crítica se hace en el vacío, a sobrevuelo del mundo. 
Estamos posicionados o, como diría Sartre, comprometidos. Marx no 

 
6 Sobre el concepto de “ciencia” en Marx, en tono de polémica, véase: Claros, 2000; 
Dussel, 1999, 2000; Dutra, 2000; Hernández, 2000; Marí, 2000; Petruccelli, 2000a, 
2000b; Romero, 2000; Rush, 2000; Zoilo, 2000. 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                233 

escapa a esto. Tampoco lo pretende. Según Dussel, el hombre de 
Tréveris se sitúa, histórica y socialmente, en el lugar del proletariado; 
y, a nivel teórico, en la exterioridad del trabajo vivo (Dussel, 1988, p. 
293). Empero, al ser este el punto de partida radical de la crítica, así 
como la fuente de toda riqueza, hay en Marx una especie de 
reservorio crítico válido para cualquier sistema económico posible –
incluso para los socialismos posteriores inspirados en él– (Dussel, 
1988, pp. 296-297). 

La ciencia, por otro lado, en cuanto crítica, es desarrollo del 
concepto de trabajo vivo. Hasta ahora hemos hablado del trabajo vivo 
en estrecha relación con la categoría de exterioridad. Nunca nos 
vimos en la necesidad de hacer más apreciaciones. Sin embargo, ya 
desde La producción teórica de Marx Dussel se encarga de distinguir 
a las categorías de los conceptos. A nuestro criterio, es en Hacia un 
Marx desconocido donde mejor se aborda el tema. En las “Palabras 
preliminares” se lee: 

Una “categoría” no es, sin embargo, el “concepto”. El concepto 
(como su nombre lo indica: fruto de una concepción racional) se 
refiere al contenido global y en movimiento (es un “todo”, 
conceptuado: el capital, por ej.); mientras que las categorías 
indican un momento del mismo concepto, constituidas por el 
entendimiento representativo (es el momento analítico; en 
cambio, el conceptuar es dialéctico), como instrumento de 
interpretación en el orden del concepto, de un sistema, de un plan, 
del discurso dialéctico. El concepto dice relación a la estructura 
total y dialécticamente móvil de las determinaciones; las categorías 
dicen relación a otras categorías (son las “partes” del discurso 
sistemático, científico) (Dussel, 1988, pp. 23-24). 

En el fondo, lo que subyace aquí es Hegel. Las categorías son 
un momento del concepto, “partes” del mismo, elementos 
constitutivos. El concepto, por su lado, es estructural, un todo, una 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

234          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

globalidad en movimiento. La ciencia, entonces, en cuanto desarrollo 
del concepto y pasaje de la crítica de la apariencia a la esencia, es un 
trabajo teórico, de categoría en categoría, hasta conformar un 
sistema o, como dirá después, un marco categorial (concepto) 
(Dussel, 1988, p. 305). Por lo tanto, hay en Marx dos formas de 
entender al trabajo vivo: una, como concepto; otra, como categoría. 
El desarrollo de aquel es la integridad de la obra madura de Marx, la 
exposición crítica y científica del “sistema de toda economía política 
posible” (Dussel, 1988, p. 301). Empero, lograrlo implica partir del ser 
humano concreto, carnalidad viviente, con deseos y necesidades. 
Este es el trabajo vivo como “categoría absolutamente simple y 
primera” (Dussel, 1988, p. 301) y referencia impostergable para el 
desarrollo del concepto.  

Por último, y como adelantamos, la ciencia tiene sus 
implicancias prácticas. Solo dos observaciones. El trabajo vivo, 
exterioridad de todo sistema económico, permite a Marx, por un 
lado, emitir un juicio ético sobre la realidad establecida; por otro, 
otorgar una conciencia política-revolucionaria a la clase obrera 
(Dussel, 1988, p. 307). Según Dussel, el trabajo vivo ofrece un 
principio absoluto (Dussel, 1988, p. 309) desde el cual es posible 
denunciar las injusticias del capital, su esencia no-ética. Pero así 
como el trabajo vivo es el origen del juicio crítico, “el destinatario de 
la teoría crítica es la ‘conciencia del proletariado’: el saber de esa 
conciencia que todo el capital no es sino puro trabajo vivo” (Dussel, 
1988, p. 310). Esta es la realización histórica de la ciencia, ciencia que, 
en palabras de Dussel, no es más que una Filosofía de la liberación 
(Dussel, 1988, p. 310).  

 

 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                235 

4. El último Marx (1863-1882) y la liberación latinoamericana: 
“inversión de Hegel”, exterioridad y la ética de El capital 

En El último Marx (1863-1882) y la liberación 
latinoamericana, Dussel cierra su estudio sobre Marx. No es un cierre 
definitivo ni, mucho menos, la clausura de una temática. Estamos, 
creemos, en el final de un momento –incorporado hasta hoy– del 
itinerario intelectual de nuestro filósofo. Las metáforas teológicas de 
Marx, publicada en 1993, representa una parte de ese momento y un 
efecto inmediato del mismo. Es parte, porque muchas de las hipótesis 
que allí aparecen fueron adelantadas en los tres tomos anteriores. Es 
efecto, porque sin ellos, el libro sería imposible. En este sentido, El 
último Marx… acompaña y evidencia tanto la madurez teórica 
adquirida por Marx como la versión panorámica, holística, que Dussel 
alcanza acerca de este. El capítulo 9 del texto que abordamos aquí lo 
deja vislumbrar: 

Después de años de una lectura directa de Marx, desearíamos 
ahora, por primera vez, intentar una interpretación global de su 
pensamiento. Se trata de proponer nuevas hipótesis para resolver 
la cuestión de la presencia o no de la "filosofía" en el pensamiento 
de Marx, el modo como elaboró la economía y, sobre todo, su 
validez actual (Dussel, 1990, p. 334). 

Dussel intenta ofrecer una “interpretación global” del 
pensamiento de Marx. Para hacerlo, propone diferenciar tres niveles 
de abstracción: el “núcleo racional ético-filosófico”, la “matriz 
genética” económica y el “marco concepto-categorial”, nivel de 
abstracción en el que se ubica El capital (Dussel, 1990, p. 334). El 
desarrollo de estas ideas se realiza en un constante contrapunto con 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

236          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Hegel7. El juego entre lo implícito y lo explícito en los discursos de 
cada uno comienza a cobrar importancia. 

(…) es necesario comparar la Lógica escrita por Hegel con la lógica 
"implícita" que maneja Marx (y que llamamos el "núcleo racional" 
ético-filosófico o "meta-físico"); es necesario comparar la Crítica de 
la economía política escrita por Marx con la economía política 
"implícita" en Hegel. Entonces resaltarán las diferencias y las 
semejanzas (Dussel, 1990, p. 336). 

Nos interesa, en especial, la primera de las comparaciones. 
Por “lógica” se entiende el horizonte y hontanar ético-filosófico con 
los que se interpreta la realidad. Es el nivel más abstracto, contiene 
los conceptos fundamentales empleados por un pensador (Dussel, 
1990, p. 348) y es el origen de toda su producción teórica. La hipótesis 
de Dussel es que es aquí donde se ha operado la famosa “inversión” 
que Marx hizo de Hegel (poner sobre los pies lo que estaba puesto 
sobre la cabeza) y no en la supuesta transformación del idealismo en 
materialismo. La radical diferencia entre ambas lógicas se aprecia ya 
en sus puntos de partida: mientras que en Hegel se inicia en el “Ser” 
–opuesto a la “Nada”– que deviene en “Ente”, en Marx se inicia en el 
“No-ser” (Nada) que “crea” al “Ser” –que luego subsume a su creador 
como mediación, como Ente– (Dussel, 1990, p. 351). O, en términos 
más familiares, mientras que en aquel el comienzo de la lógica es la 
totalidad, en este es la exterioridad del No-ser. Schelling8 es una de 
las claves para comprender esta inversión. En 1974, en Método para 
una filosofía de la liberación, algo se había vislumbrado (Dussel, 1990, 
p. 351). Sin embargo, es en este momento que Dussel capta la 
recepción profunda –mediada por Feuerbach– que Marx consumó de 
aquel. La noción vertebradora es la de “creación”. En los años 
setenta, Dussel negaba que tal noción estuviese presente en el 

 
7 Véase: Dussel, 1994; 2005. 
8 Véase: Dussel, 2005. 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                237 

hombre de Tréveris. Ahora la interpretación es distinta. El 
creacionismo es esencial a El capital (Dussel, 1990, p. 351) y “lo que 
Schelling situaba en referencia al ‘Absoluto’ creador, Marx lo sitúa 
antropológica y económicamente con respecto al ‘trabajo vivo’ 
creador” (Dussel, 1990, p. 351). En uno, el Creador (Dios) está más-
allá del ser, de lo creado: en la exterioridad (Dussel, 1990, p. 353); en 
otro, el No-ser (Nada) crea a la Totalidad, al Ser de cualquier sistema 
concreto e histórico: es fuente exterior y trascendental (Dussel, 1990, 
pp. 357-358). Como se ve –y como el propio autor, siguiendo a 
Habermas, lo admite– opera aquí el “pasaje” de un ámbito teológico 
a uno antropológico (Dussel, 1990, p. 351)9. 

La “matriz generativa”, el segundo nivel a considerar, es un 
horizonte categorial, también implícito en Marx, que origina y 
estructura “el movimiento total de El capital en diversos grados de 
abstracción y en distintos niveles de profundidad (Dussel, 1990, p. 
348). Ahora bien, más allá de que en efecto dicha matriz fue 
empleada para estudiar científicamente al capitalismo, en verdad 
opera como referencia para el análisis de cualquier otro sistema 
económico –aunque se nos advierte que la descripción de esta matriz 
toma ejemplos propios del capitalismo– (Dussel, 1990, p. 362). En 
esencia, tres son las dimensiones que se examinan aquí: la 
exterioridad como negatividad, el trabajo vivo como fuente creadora 
de valor y, por último, la subsunción o negación de la exterioridad. 

 
9 Varias son los pasajes en que Dussel insiste sobre el tema. Tomemos, por ejemplo, 
el siguiente fragmento: “(…) proponemos como hipótesis, en cuanto a la inversión 
antihegeliana de Marx, que éste, a partir de Schelling y por mediación de Feuerbach 
y de toda la generación posterior a 1841 (sin ninguna necesidad de conciencia clara 
en cuanto a esta herencia), supera el inicio ‘ontológico’ de la Lógica de Hegel –
continua referencia ‘formal’ en las cuatro redacciones de El capital– a partir del ‘No-
ser’ y no del ‘Ser’. Este ‘No-ser’ es el ‘trabajo vivo’, es decir, ha habido –gracias 
primero a Feuerbach y, posteriormente, por la creatividad de Marx–, un pasaje de 
un pensamiento ‘teológico’ a uno ‘antropológico’, y de éste a otro ‘económico’. La 
‘creación de la nada’ adquiere en Marx un claro sentido científico-crítico en 
economía (y revolucionario en política)” (Dussel, 1990, p. 379). 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

238          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Como sería redundante abordar esto en detalle, nos quedaremos 
solo con lo que consideramos vital para la compresión de la temática. 

En este nivel de abstracción, más concreto que el anterior, lo 
que era una fuente creadora en general, el No-ser, ahora es trabajo 
vivo. El trabajador, en cuanto exterioridad, es pura negatividad, nada, 
no real, pues no dispone de las condiciones objetivas de existencia 
(materias primas, medios de producción, etcétera). Es pobre 
(pauper). Sin embargo, el trabajo vivo también es la fuente creadora, 
meta-física, de valor; posibilidad universal de la riqueza, pues se sitúa 
más-allá, en la exterioridad del sistema económico imperante. Así, en 
cuanto creador de valor, él mismo no puede tener valor10. No 
obstante, el Ser pone al Ente a su servicio. La Totalidad (sistema) 
incorpora al trabajo vivo, le niega su exterioridad y lo afirma como 
parte funcional. Este es el proceso que Marx llama subsunción, 
noción que retumba como un eco débil de lo que en su juventud el 
filósofo llamaba “alienación”.  

 
10 Al respecto, es interesante la analogía que, a partir de Schelling, traza Dussel entre 
el trabajo vivo y el Creador: “Por cuanto el ‘trabajo vivo’, es la sustancia o causa 
productora del ‘valor’, (o vida humana objetivada), la misma causa no puede ser 
efecto, en el mismo tiempo y en relación con lo mismo. Sería contradictorio. La 
sustancia no puede ser tampoco efecto. Por ello, la causa del valor no tiene valor: ‘el 
trabajo es la sustancia [...] de los valores, pero él mismo no tiene valor alguno’ —
hemos copiado más arriba. Es decir, el trabajo no tiene valor ‘económico’ –aunque 
pudiera atribuírsele un valor ‘ecológico’ o ‘meta-físico’ (y continuando 
analógicamente con la lógica de Marx; pero en este caso siendo obra o efecto de la 
Sustancia absoluta: cuasi-objetivación de la Vida infinita del Creador –como podría 
decir Schelling; esto podría ser un ‘desarrollo’ posterior de la dialéctica de Marx sin 
contradicción con sus principios)” (Dussel, 1990, p. 375). En un texto de índole 
teológico y no muy anterior, leemos: “(…) si el trabajo humano es imagen o 
semejanza del acto creador de Dios y si ‘como persona el hombre es, pues, sujeto 
del trabajo’ (LE. 6), el mismo trabajo no puede tener valor. La persona humana es un 
sujeto de dignidad suprema entre las criaturas, y por ello es esencial y 
fundamentalmente la medida y la fuente creadora de todo valor, pero ella misma 
por sobre y sin valor alguno” (Dussel, 1986, pp. 132-133). 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                239 

El último nivel de abstracción es aquel en el que se ubica El 
capital. Dussel lo llama “marco concepto-categorial”. Conceptual, 
porque desarrolla el concepto de capital; categorial, debido a que 
dicho concepto implica la construcción de categorías (Dussel, 1990, 
p. 386). Es un “horizonte” abierto y flexible que se toma como 
referencia tanto para las investigaciones científicas (teóricas) como 
para “tomar decisiones práctico-políticas” (Dussel, 1990, p. 386). En 
este segundo aspecto radica el carácter ético de la obra de Marx. 
Ahora bien, dado que, como dijimos, se trata del desarrollo del 
concepto de capital, a diferencia de los otros niveles de abstracción, 
este marco explícito no puede ser aplicado a sistemas económicos no 
capitalistas. Las comparaciones con Hegel continúan siendo el hilo 
conductor del discurso y el orden de la exposición alcanza, tal vez, su 
mejor articulación. El capítulo 9 lo aborda especialmente. 
Prescindiremos de él, pues nos alejaría de nuestra temática. Nos 
interesa más el apartado 4 del capítulo 10: “El capital es una ética”. 

El texto orbita alrededor de tres términos: praxis, moral y 
ética. No son nociones nuevas en la filosofía dusseliana. Sin embargo, 
la relectura de Marx que emprende Dussel hace que dichas nociones 
adquieran un matiz diferente, aunque sin llegar a definiciones 
radicalmente distintas. Sirven como puentes entre sus ideas previas, 
elaboradas durante tantos años, y las recientes hipótesis asumidas. 
Empecemos. 

Entendemos por “praxis” o lo “práctico” la “relación entre las 
personas”; la relación inmediata, directa, cara-a-cara, o la mediata, 
por medio del producto del trabajo. En el nivel práctico, la relación 
entre personas, se debe situar lo “moral” o lo “ético” (…). Marx 
otorgó una primacía absoluta a lo práctico, a la relación entre 
personas, que determina toda relación con la naturaleza. De la 
misma manera, lo “ético” (o “moral”) no se produce primeramente 
en el nivel de la llamada “supraestructura”, sino en el nivel de la 
base misma (...) (Dussel, 1990, pp. 429-430). 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

240          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Hay aquí, por lo menos, dos apreciaciones para realizar. Por 
un lado, la definición de praxis (o práctico) como relación 
interpersonal, cara-a-cara, persona-persona, sea directa o no, y que 
no se confunde con la poiesis. Por otro lado, la confrontación clara 
con las versiones más ortodoxas del marxismo que: a) trazan una 
línea divisoria entre la base económica (estructura) y la 
supraestructura (o superestructura); b) atan los destinos de esta a los 
vaivenes de aquella y; c) conciben a la ética y a la moral como 
elementos constitutivos de dicha supraestructura –y por lo tanto, 
como variables meramente dependientes. En las antípodas, para 
Dussel la praxis se halla en la base misma de cualquier orden social. 
Son las relaciones prácticas las que imprimen un sello particular a los 
vínculos establecidos, ya sean de dominación, condicionándole a los 
sujetos el acceso a la naturaleza (feudalismo y capitalismo), ya sean 
comunitarios, es decir, libres11. Es en este escenario donde entran las 
otras dos nociones mencionadas: 

Definimos como “moral” las prácticas concretas (prácticas, 
empíricas), las relaciones entre los agentes en la producción, las 
normas, la ideología legitimante y hasta la ciencia y la filosofía que 
se encuentre dentro del “horizonte” de un mundo dado, histórico, 
bajo el dominio de un grupo, clase, etc. (Dussel, 1990, p. 431). 

La moral expresa los límites y posibilidades bajo los cuales 
nos relacionamos en contextos y circunstancias específicas. Límites y 
posibilidades que no son naturales ni ingenuos, sino que responden 
a ciertas tramas de poder históricamente constituidas. Es la 
“normalidad” asumida y, por lo tanto, negada en su carácter 
temporal, transitorio, pero vivida como si fuese la única viable. La 
moral impone sus reglas de juego; define los criterios de lo bueno, 
bello y justo. A partir de ellos, actuamos, pensamos y deseamos. La 

 
11 “Social” y “comunitario” son términos opuestos (Dussel, 1990, pp. 192-193, p. 301, 
p. 436. En sentido teológico: Dussel, 1986, p. 38, p. 53, pp. 92-93, pp. 140-141). 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                241 

moral se articula como una totalidad supra-histórica y eterna, siendo 
arbitraria, fugaz y relativa a su tiempo (Dussel, 1990, p. 431). Empero, 
en la visión dusseliana, también hay lugar para el absoluto (cf. Dussel, 
1986, pp. 113-122). 

Entendemos por “ética” la crítica trascendental de las “morales” (o 
de la “moral”), desde el punto de vista (o desde el criterio absoluto 
de un determinado “juicio”) de la dignidad absoluta, trascendental, 
“metafísica”, de la subjetividad del trabajador, de su corporalidad, 
como persona con libertad, con conciencia y espíritu –como 
expresamente enseña Marx–, ante festum (como a priori ético 
absoluto o posición trascendental) de toda institucionalidad, 
subsunción o determinación concreta en un tipo –sea el que fuere– 
de relación de producción históricamente situada (Dussel, 1990, pp. 
431-432). 

En y para la economía burguesa, el intercambio entre el 
trabajador y el capitalista se da en términos de igualdad. Marx, por 
su parte, niega la supuesta equivalencia de lo intercambiado. Uno, el 
obrero, da más que el otro. Sin esto, el fenómeno de la plusvalía no 
tendría lugar. El trabajador es la única fuente creadora de valor. Ergo, 
le corresponde la integridad de la riqueza existente. La moral 
capitalista, sin embargo, vuelve normal, sentido común, dicha 
equivalencia. Naturaliza la escasez y la opulencia. Lo histórico se 
torna hecho dado. El filósofo alemán critica las relaciones de 
dominación que constituyen ese orden moral. Emite un juicio ético. 
Empero, no se apoya en la propia moral burguesa. La crítica no es 
intra-totalitaria. El criterio, según Dussel, está más-allá, es meta-
físico, trascendental; es absoluto. Parte de la exterioridad del trabajo 
vivo. La producción teórica de Marx se constituye, precisamente, en 
el horizonte desde donde el filósofo juzga. Su labor no es solo 
científica: es ética. Lo instituido, las morales relativas, son 
enjuiciadas. 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

242          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

5. Palabras finales 

La exterioridad, en cuanto trabajo vivo, asume en Marx un rol 
preponderante. Todo el edificio teórico construido por el alemán se 
asienta, en gran medida, en esa categoría. Esta es la interpretación 
de Enrique Dussel. La apuesta no es menor. Hay, como indicamos al 
inicio, un profundo cambio de perspectiva en el filósofo argentino-
mexicano. Hasta mediados de los años setenta, Marx era definido 
como un pensador de la Totalidad incompatible con la tradición 
latinoamericana y con la propia filosofía de la liberación. Ahora 
Dussel no solo halla en el hombre de Tréveris la categoría de 
exterioridad, no solo la ubica en el centro de su producción teórica, 
sino que lo suma a la causa liberacionista de América Latina. Tal vez 
sea este uno de sus principales aportes. 

Las páginas que preceden han señalado varias de las ideas 
nodales de la interpretación dusseliana de la obra de Karl Marx. Nos 
interesa retomar algunas de ellas a fin de hacer explícito lo que solo 
fue esbozado. 

Uno de los puntos en los que Dussel insiste es en el carácter 
particular del “contrato” entre el trabajador y el capitalista. Se trata 
de un contrato histórico y violento, no natural. La corporeidad íntegra 
del trabajo vivo se ve compelida a aceptar una transacción injusta 
pero presentada como legítima y equitativa. El truco de 
prestidigitación no se advierte, a menos que se lo mire desde atrás, 
desde el fondo, desde el sujeto que padece y sufre el engaño. Y he 
aquí otro aspecto a subrayar. Siempre hay un oprimido, una víctima 
con posibilidad de reparar en la trampa y rebelarse. El trabajo vivo, 
aun subsumido por el capital, conserva un plus, un “más allá”. Está 
fuera, en la exterioridad. El hecho no es menor. Si en Marx –en la 
versión de Dussel– cualquier sistema encierra el germen de su propia 
destrucción, es porque ninguna persona se limita a ser solo el 
entramado de sentidos de la Totalidad que lo comprende. Nadie se 



ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                243 

reduce a las condiciones –incluso de explotación– que lo ciñen. Ya 
sea antes, después o durante el cumplimiento del contrato, la 
exterioridad del trabajo vivo es el ámbito en el cual la resistencia 
puede gestarse. En esto se cimenta el poder liberador de los sujetos 
individuales, así como de los pueblos. 

El trabajo vivo, único creador de valor y de lo realmente 
nuevo, también es un lugar epistémico y ético-político. Este es otro 
punto a considerar. Nos advierte Dussel que hay que saber dónde 
ubicarse. Situarnos en la exterioridad permite emitir un juicio ético 
sobre el sistema capitalista en su conjunto. Desde su interior, desde 
su propia legalidad, el capital es moralmente justo y bueno. Aquí se 
cimenta el discurso de la economía burguesa. Sabiéndolo o no, 
encubre la verdad. Se queda en la superficie, en las apariencias. 
Empero, el filósofo mendocino, guiado por Marx, nos invita a pensar 
el asunto desde niveles más profundos de comprensión. La ciencia 
que se construye desde allí, posicionada en el dolor de aquel a quien 
le curten su pellejo, abre un mundo distinto. El orden de cosas 
muestra su feo rostro. Esta ciencia que se propugna, lejos de la 
neutralidad ingenua que muchas veces se alza como bandera, ve lo 
no visto hasta ahora, se compromete con lo investigado y lanza su 
grito de guerra. 

Lo dicho nos deja a la puerta de lo último en que deseamos 
insistir. La ciencia, tal como la describimos en nuestro escrito, es ella 
misma un momento del proceso de liberación y no un apéndice o 
elemento accesorio al movimiento de transformación. Resuena aquí, 
desde luego, un eco de aquella famosa tesis onceava sobre 
Feuerbach. La ciencia es parte del desarrollo de la conciencia del 
proletariado, de los sectores oprimidos o, como subraya Dussel, de 
los pueblos. En este sentido, es praxis revolucionaria. 

El aporte del filósofo mendocino resulta invaluable. No solo 
en lo que a Marx respecta sino a las posibilidades hermenéuticas que 
ofrece. El análisis de nuestro presente inmediato, sobre todo el de la 



LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

244          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

“patria chica” de Dussel, es un caso viable. No quisiéramos terminar 
este escrito sin mencionar el asunto. Tal vez resulte un tanto 
inapropiado. Tal vez no sea este el lugar para hacerlo. Preferimos 
correr el riesgo y equivocarnos. Solo unas palabras. No pretendemos 
más. En la Argentina, desde fines de 2023, impera un discurso que 
ensalza las supuestas bondades del capitalismo, tergiversa la historia, 
menosprecia la cultura y se muestra intolerante con la disidencia. Y 
todo esto en nombre de la libertad y de presuntas verdades eternas. 
El destino no carece de ironía. El 5 de noviembre de ese mismo año 
Enrique Dussel muere. Nos quedamos un poco a la intemperie. El 
maestro se fue. Sin embargo, aún enseña. Y si hay una primera 
lección que no debe olvidarse es que todo orden, sobre todo el 
capitalismo, es histórico, provisorio y contingente. Insistir en lo 
contrario es un intento por fetichizar el estado de cosas existentes y 
legitimar la opresión de los sectores vulnerables. La segunda lección, 
como vimos, es que no hay pensamiento desarraigado. Incluso las 
investigaciones más abstractas exigen de una condición de base. 
Nuestro filósofo eligió ubicarse en el lugar de las víctimas –el trabajo 
vivo de Marx–. Desde ahí construyó sus ideas. Desde ahí lanzó sus 
críticas. Cometió errores, mucho de ellos graves y también intentó 
corregirlos. Empero, siempre supo que había que tomar partido. No 
se trata de una limitación epistemológica. Es un compromiso ético. 
No elegimos ensuciarnos. Ya estamos entre el lodo y la sangre. A lo 
sumo decidimos qué tanto nos sumergimos. Dussel creía que había 
que meterse hasta el cuello. El tiempo dirá si hemos sido buenos 
discípulos. 

Referencias bibliográficas 

Arthur, Christopher (2004). Enrique Dussel - Hacia un Marx desconocido: Un comentario de los 
Manuscritos del 1861-1863. Herramienta, revista de debate y crítica marxista. (26) 
https://herramienta.com.ar/?id=261  

https://herramienta.com.ar/?id=261


ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                245 

Castillo Alvarado, José M. (2012). Filosofía de la liberación y marxismo en Enrique Dussel [Tesis 
de Maestría. Instituto de Investigaciones Filosóficas. Facultad de Filosofía y Letras. Universidad 
Nacional Autónoma de México]. http://132.248.9.195/ptd2013/febrero/0689710/0689710.pdf  

Claros, Marcelo (2000). Exposición en el debate de Marcelo Claros. Herramienta, revista de 
debate y crítica marxista, 1. https://herramienta.com.ar/exposicion-en-el-debate-de-marcelo-
claros  

Dussel, Enrique (1974). Método para una filosofía de la liberación. Superación analéctica de la 
dialéctica hegeliana. Salamanca: Sígueme. 

Dussel, Enrique (1977). Filosofía de la Liberación. México: Edicol. 

Dussel, Enrique (1985a). La exterioridad en el discurso crítico de Marx. Reflexão, (33), 24-31. 

Dussel, Enrique (1985b). La producción teórica de Marx. Un comentario a los Grundrisse. 
México: Siglo XXI Editores. 

Dussel, Enrique (1986). Ética comunitaria. Madrid: Ediciones Paulinas. 

Dussel, Enrique (1988). Hacia un Marx desconocido. Un comentario de los Manuscritos del 61-
63. México: Siglo XXI Editores / Universidad Autónoma Metropolitana.  

Dussel, Enrique (1990). El último Marx (1863-1882) y la liberación latinoamericana. Un 
comentario a la tercera y a la cuarta redacción de "El Capital". México: Siglo XXI Editores.  

Dussel, Enrique (1991). Las cuatro redacciones de El Capital (1857-1880). (Hacia una nueva 
interpretación del pensamiento dialéctico de Marx). Signos. Anuario de Humanidades, 5(3), 
211-240. 

Dussel, Enrique (1994). Historia de la filosofía y Filosofía de la liberación. Bogotá: Nueva 
América. 

Dussel, Enrique (1999). El programa científico de investigación de Carlos Marx (Ciencia social 
funcional y crítica). Herramienta, revista de debate y crítica marxista, (9), 99-119. 
https://herramienta.com.ar/?id=907  

Dussel, Enrique (2004). El trabajo vivo fuente creadora del plusvalor (Dialogando con 
Christopher Arthur). Herramienta, revista de debate y crítica marxista, (27), 131-141. 
https://herramienta.com.ar/el-trabajo-vivo-fuente-creadora-del-plusvalor-dialogando-con-
christopher-arthur  

Dussel, Enrique (2005). Hegel, Schelling y el plusvalor. En Dialéctica y capital: Elementos para 
una reconstrucción de la crítica de la economía política (pp 219-228). México: Universidad 
Autónoma Metropolitana-Xochimilco, https://publicaciones.xoc.uam.mx/Recurso.php  

Dussel, Enrique (2008). Marx y la Modernidad. Conferencias de La Paz. La Paz: Rincón Ediciones.  

Dutra, Jorge (2000). Ideología e irracionalidad. Herramienta, revista de debate y crítica marxista, 
1. https://www.herramienta.com.ar/ideologia-e-irracionalidad  

Florián Cata, Orlando (2003). Filosofía de la Liberación y marxismo en la obra de Enrique Dussel. 
Cuba Siglo XXI. https://www.nodo50.org/cubasigloXXI/congreso/florian_10abr03.pdf  

http://132.248.9.195/ptd2013/febrero/0689710/0689710.pdf
https://herramienta.com.ar/exposicion-en-el-debate-de-marcelo-claros
https://herramienta.com.ar/exposicion-en-el-debate-de-marcelo-claros
https://herramienta.com.ar/?id=907
https://herramienta.com.ar/el-trabajo-vivo-fuente-creadora-del-plusvalor-dialogando-con-christopher-arthur
https://herramienta.com.ar/el-trabajo-vivo-fuente-creadora-del-plusvalor-dialogando-con-christopher-arthur
https://publicaciones.xoc.uam.mx/Recurso.php
https://www.herramienta.com.ar/ideologia-e-irracionalidad
https://www.nodo50.org/cubasigloXXI/congreso/florian_10abr03.pdf


LA EXTERIORIDAD COMO TRABAJO VIVO.  UNA LECTURA DUSSELIANA DE LA OBRA DE KARL MARX 

246          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Fornet-Betancourt, Raúl (2001). Transformaciones del marxismo. Historia del marxismo en 
América Latina. México: Universidad Autónoma de Nuevo León-Plaza y Valdés 

Hernández, Enrique (2000). Exposición en el debate de Enrique Hernández. Herramienta, 
revista de debate y crítica marxista, 1. Recuperado de https://herramienta.com.ar/exposicion-
en-el-debate-de-enrique-hernandez  

Herrera Salazar, Gabriel (2020). La subsunción de la Filosofía de Marx en dos filósofos 
latinoamericanos. Goiânia-GO: Editora Phillos Academy. https://cdn.enriquedussel.com/wp-
content/uploads/2022/10/6.-La-subsuncion-de-la-filosofia-de-Marx.pdf  

Marí, Enrique (2000). Exposición en el debate de Enrique Marí. Herramienta, revista de debate 
y crítica marxista, 1. https://herramienta.com.ar/exposicion-en-el-debate-de-enrique-mari  

Petruccelli, Ariel G. (2000a). ¿Ciencias Sociales críticas? ¿Un nuevo criterio epistemológico de 
demarcación? Notas en torno a un artículo de Dussel. Herramienta, revista de debate y crítica 
marxista, 12. https://www.herramienta.com.ar/ciencias-sociales-criticas-un-nuevo-criterio-
epistemologico-de-demarcacion-notas-en-torno-a-un-articulo-de-dussel  

Petruccelli, Ariel G. (2000b) Enrique Dussel y el tercer criterio epistemológico de demarcación. 
Contrarréplica. Herramienta, revista de debate y crítica marxista, 1. 
https://herramienta.com.ar/enrique-dussel-y-el-tercer-criterio-epistemologico-de-
demarcacion-contrareplica  

Romero, Aldo A. (2000). Notas (incompletas) para una discusión con Dussel y sus contradictores. 
Herramienta, revista de debate y crítica marxista, 1. https://herramienta.com.ar/notas-
incompletas-para-una-discusion-con-dussel-y-sus-contradictores  

Rush, Alan (2000). Enrique Dussel: Marx y las ciencias sociales críticas. Herramienta, revista de 
debate y crítica marxista, 1. https://herramienta.com.ar/enrique-dussel-marx-y-las-ciencias-
sociales-criticas  

Teruel, Flavio (2016). Un Marx para nuestra América. La producción e interpretación filosófica 
de Enrique Dussel a partir de El capital y sus escritos preparatorios [Tesis de Maestría. Facultad 
de Ciencias Políticas y Sociales. Universidad Nacional de Cuyo]. 
https://www.enriquedussel.com/txt/Textos-Tesissobre/2016.FlavioTeruel.pdf  

Zoilo, Achaval (2000). Marxismo: ¿racionalidad y ciencia... o no?. Herramienta, revista de debate 
y crítica marxista, 1. https://herramienta.com.ar/marxismo-racionalidad-y-ciencia-o-no  

 

 
Alberto Staniscia  

Licenciado en Filosofía por la Universidad Nacional de San Martín, Argentina. 
Profesor en Filosofía y Ciencias de la Educación por el Instituto Espíritu Santo y 
maestrando en Estudios Sociales Latinoamericanos en la Facultad de Ciencias 
Sociales de la Universidad de Buenos Aires, en la cual se encuentra desarrollando su 
tesis sobre la categoría de exterioridad en la filosofía de Enrique Dussel, bajo la 
dirección de la Dra. Adriana María Arpini y el Dr. Waldo Ansaldi. 

https://herramienta.com.ar/exposicion-en-el-debate-de-enrique-hernandez
https://herramienta.com.ar/exposicion-en-el-debate-de-enrique-hernandez
https://cdn.enriquedussel.com/wp-content/uploads/2022/10/6.-La-subsuncion-de-la-filosofia-de-Marx.pdf
https://cdn.enriquedussel.com/wp-content/uploads/2022/10/6.-La-subsuncion-de-la-filosofia-de-Marx.pdf
https://herramienta.com.ar/exposicion-en-el-debate-de-enrique-mari
https://www.herramienta.com.ar/ciencias-sociales-criticas-un-nuevo-criterio-epistemologico-de-demarcacion-notas-en-torno-a-un-articulo-de-dussel
https://www.herramienta.com.ar/ciencias-sociales-criticas-un-nuevo-criterio-epistemologico-de-demarcacion-notas-en-torno-a-un-articulo-de-dussel
https://herramienta.com.ar/enrique-dussel-y-el-tercer-criterio-epistemologico-de-demarcacion-contrareplica
https://herramienta.com.ar/enrique-dussel-y-el-tercer-criterio-epistemologico-de-demarcacion-contrareplica
https://herramienta.com.ar/notas-incompletas-para-una-discusion-con-dussel-y-sus-contradictores
https://herramienta.com.ar/notas-incompletas-para-una-discusion-con-dussel-y-sus-contradictores
https://herramienta.com.ar/enrique-dussel-marx-y-las-ciencias-sociales-criticas
https://herramienta.com.ar/enrique-dussel-marx-y-las-ciencias-sociales-criticas
https://www.enriquedussel.com/txt/Textos-Tesissobre/2016.FlavioTeruel.pdf
https://herramienta.com.ar/marxismo-racionalidad-y-ciencia-o-no


ALBERTO STANISCIA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                247 

Hace varios años que se dedica a la enseñanza de la Filosofía, labor que ha 
consumado en escuelas de nivel secundario, en Institutos de formación docente y en 
experiencias de educación popular. 

Es autor del libro El cuerpo sartreano (2014) y de varios artículos sobre Filosofía 
latinoamericana, entre los que se destacan: “Marx en el pensamiento de Dussel. Del 
rechazo a la aceptación. El rol de la Arqueológica” (2024); “Filosofía latinoamericana: 
O sobre la impugnación como riesgo y posibilidad” (2023); y de “Enrique Dussel o 
una filosofía desquiciada: Apuntes sobre la primera y la segunda edición de La 
dialéctica hegeliana” (2019). 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 24/05/2024  |  ACEPTADO 28/05/2024  |  PP. 249-273 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                249 

Acerca del método anadialéctico 
de Enrique Dussel: alteridad y 
revelación 

On Enrique Dussel's Anadialectical Method: Alterity and 
Revelation 

Esteban Gabriel Sánchez1 

 https://orcid.org/0000-0002-6776-6866 

Resumen:  

El objetivo de la presente investigación consiste en analizar el método anadialéctico 
del filósofo argentino-mexicano Enrique Dussel, a la luz de las nociones de alteridad 
y revelación. En primer lugar, nos proponemos examinar la producción dusseliana 
durante años de conformación del movimiento de la filosofía de la liberación. En este 
período, la analéctica es expuesta en tanto una crítica radical de la dialéctica 
hegeliana y la ontología moderna. El camino de superación de la pensar ontológico 
moderno europeo se elabora como un antecedente fundamental de la historia de la 
filosofía latinoamericana. Dicha superación implica el momento de afirmación 
analógica de la alteridad a través de la revelación del otro. Nuestra pesquisa se 
focaliza en Para una ética de la liberación latinoamericana (1972) y en Método para 
una filosofía de la liberación (1974). 

Palabras clave: Enrique Dussel, Filosofía de la Liberación, método anadialéctico, 
alteridad 

Abstract:  

This research aims to analyze the anadialectic method of the Argentine-Mexican 
philosopher Enrique Dussel, in light of the notions of alterity and revelation. First and 

 
1 Universidad Nacional del Sur, Argentina. Contacto: estebangsanchez88@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-6776-6866
mailto:estebangsanchez88@gmail.com


ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

250          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

foremost, we aim to examine Dussel's production during the years of shaping the 
movement of the liberation philosophy. During this period, analectics are exposed as 
a radical critique of Hegelian dialectics and modern ontology. The path to overcoming 
modern European ontological thinking is elaborated as a fundamental antecedent in 
the history of Latin American philosophy. This overcoming implies the moment of 
analogical affirmation of alterity through the revelation of the other. Our inquiry 
focuses on Para una ética de la liberación latinoamericana (1972) and Método para 
una filosofía de la liberación (1974).  

Keywords: Enrique Dussel, Philosophy of Liberation, anadialectical method, alterity 

1. Introducción 

La Filosofía de la Liberación latinoamericana como movimiento nace 
en la Argentina y se expande hacia América Latina en los primeros 
años de la década del ’70. Un antecedente significativo e ineludible 
es la célebre polémica de Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea 
(Arpini, 2016). Sin dudas, la teología de la liberación y las teorías de 
la dependencia también forman parte de las posiciones incorporadas 
en la Filosofía de la Liberación. Las teorías de la dependencia critican 
las teorías del desarrollo en tanto modelo de inserción de América 
Latina en el mercado internacional. Asimismo, el problema de la 
inautenticidad de la filosofía latinoamericana se combina con los 
análisis económicos y políticos a partir de un certero diagnóstico de 
las limitaciones estructurales de los países dependientes. En nuestra 
América los procesos de las segundas independencias se encuentran 
impulsados a través de la gesta emancipatoria de la Revolución 
cubana, se amplían los horizontes de los cambios políticos y sociales 
por medio las luchas de descolonización y antiimperialismo como 
ejes nodales (Ramaglia, 2017).  

Enrique Dussel se erige como una de las figuras más 
prominentes de la intelectualidad latinoamericana. El 
cuestionamiento de la autenticidad del pensar latinoamericano 
realizado por Salazar Bondy marca la tónica del filosofar 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                251 

liberacionista, dado que reflexiona sobre las formas culturales 
dependientes y enajenadas de nuestra región. En esta senda, el 
filósofo mendocino busca construir un método propio del filosofar 
liberador desde una meta-física del Otro, a partir del cual se crítique 
a la filosofía signada por el eurocentrismo. Se trata de superar la 
modernidad a través de la comprensión de la alteridad como hilo 
conductor de la liberación. La necesidad y posibilidad de una filosofía 
auténtica implica comenzar desde la propia autoconciencia de la 
alienación y opresión, es decir, se parte de pensar la opresión desde 
una praxis de liberación que emerge de las condiciones históricas de 
la América Nuestra.  

La elaboración y reflexión sobre el método analéctico tiene 
un lugar destacado en la obra filosófica del autor argentino-mexicano 
Enrique Dussel (2012b, 2014a, 2020, 2021). Entre las múltiples 
investigaciones acerca del método analéctico dusseliano podemos 
reconocer las principales objeciones de Horacio Cerutti Guldberg 
([1983] 2006) y de Alberto Parisí (1979). En la línea iniciada por 
Cerutti Guldberg se encuentran los siguientes trabajos: Beorlegui 
(2010) y Gogol (2007). Dentro de la literatura crítica también se 
examinó ampliamente las formulaciones de método analéctico en el 
marco del movimiento de la Filosofía de la Liberación en su “polo 
argentino” por los siguientes autores: González y Maddonni (2018a, 
2018b, 2020); Maddonni y Zielinski (2017). En una perspectiva de 
continuidad con el enfoque metodológico dusseliano se encuentran 
las siguientes pesquisas: Bauer (2021); Gandarilla (2016); García Ruiz 
(2003); González San Martín (2014); Reyes López (2022); Staniscia 
(2018, 2019); Teruel (2022). Por último, en la presente investigación 
utilizaremos como matriz interpretativa lo propuesto Gandarilla 
(2016). Según el filósofo mexicano, el problema de la modernidad 
inicia hacia fines del siglo XV y se convierte en un proceso de 
devastación y conflicto a escala global. El patrón de poder moderno 
impone una nueva dinámica de conflicto y violencia civilizatoria. El 
autor considera que en la modernidad persiste una tensión 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

252          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

constitutiva la oposición entre la razón histórica (vinculada a la razón 
y liberación) y la razón instrumental (asociada a la razón y 
dominación). Dicha tensión constitutiva se desequilibra con el 
predominio de la razón instrumental. La modernidad como proyecto 
civilizatorio entra en crisis al destruir la asociación entre razón y 
liberación. Dicha crisis también impacta en los discursos críticos de la 
modernidad y su racionalidad. Las teorías críticas de la sociedad 
moderna tienden a reivindicar una perspectiva de la totalidad dentro 
de la racionalidad histórica. En América Latina, como afirma el colega 
mexicano, se “promueve una complejización de la totalidad histórica 
haciendo ingresar en su consideración su lado ensombrecido, la 
perspectiva de la alteridad” (Gandarilla, 2016, p. 276). En esta senda, 
nos proponemos examinar el enfoque analéctico dusseliano como 
una perspectiva de la alteridad.  

2. Apuntes sobre la anadialéctica dusseliana 

Seguiremos lo indicado por Gandarilla (2016) para abordar la 
propuesta filosófica de Enrique Dussel. Nos interesa analizar el 
método analéctico en tanto discurso crítico de la modernidad como 
totalidad totalizada. El filósofo argentino asume en el tomo I de Para 
una ética de la liberación latinoamericana (Dussel, 2014b) –texto 
escrito en 1970 y publicado en 1973– un análisis pormenorizado de 
la tradición occidental que concibe a los entes como meras 
posibilidades existenciales. El horizonte de comprensión del mundo 
como totalidad se despliega a través de las posibilidades existenciales 
que adquiere el proyecto existencial. La totalidad como tal aparece 
como un momento de la dialéctica propia de lo Mismo. Para el autor, 
“lo Mismo” se repliega, se cierra sobre sí mismo desde la identidad 
en la cual se contienen los diversos momentos del ser humano como 
pro-yecto óntico-ontológico egolátrico. Según Dussel la tarea 
filosófica latinoamericana consiste no solo en asumir, sino también 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                253 

en suprimir la modernidad. Asimismo, aspira a bosquejar, detectar 
todos los caracteres del sujeto dominador que ocultan la 
dependencia del ser latinoamericano.  

La indagación anadialéctica dusseliana entendida como una 
instancia de superación de la dialéctica hegeliana tiene una amplia 
trayectoria, comienza 1969 con la redacción de su obra La dialéctica 
hegeliana (1972), y se continúa en el Para una ética de la liberación 
latinoamericana, en su Tomo I, específicamente en el capítulo 
tercero titulado “La exterioridad meta-física del otro” (1972). En 
dicho capítulo, Dussel se pregunta acerca del seguimiento de la 
alteridad como novedad, es decir, donde se indaga ¿cómo es posible 
que se revele el Otro como tal?  

En el ser como totalidad, tanto lo otro y “lo mismo” aparecen 
exclusivamente como momentos de autodeterminación de la 
mismidad. Para Dussel la filosofía helénica se constituye en un pensar 
cosmológico, mientras que la tradición semita es fundamentalmente 
teo-lógica. Con el advenimiento de la modernidad, se rompe la 
relación de lo humano con Dios como creador y el hombre como 
conquistador hispánico inicia una nueva etapa de la Totalidad.  

Según Dussel podemos reconocer dos vías de acceso al Otro. 
La primera consiste en captar a lo otro en lo mismo, como una 
instancia de la di-ferencia, dicha di-ferencia implica la unidad de lo 
Mismo. Mientras que la segunda vía consiste en cobijar al otro como 
dis-tinto, supone la diversidad sin unidad previa; es lo que 
transciende desde el “más allá” de la Totalidad. En otras palabras, la 
analéctica recorre, contiene y supera la dialéctica monológica de la 
reducción del otro en lo mismo como mera di-ferencia y, asimismo, 
se encamina desde la distinción analógica del Otro como tal. En la 
Totalidad no emerge ni puede darse lo distinto como alteridad puesto 
que es mera diferencia de lo mismo. 

Si reiteramos la pregunta acerca de cómo había sido pensada 
la alteridad en la modernidad, podemos reconocer que el pensar 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

254          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

moderno representa la introyección de lo otro en lo mismo: desde 
Descartes a Hegel (Dussel, 2014b). En la dialéctica cartesiana se 
comienza por la experiencia cotidiana y desde allí se repliega hacia la 
mismidad del ego cogito. Luego, en Kant el otro queda ausente del 
horizonte del conocer dado que el vínculo con la alteridad se da 
solamente en el ámbito moral. Por su parte, Fichte comienza con el 
yo como puesto absolutamente, y se interioriza en él, el otro como 
una simple di-ferencia de lo mismo absoluto. Lo mismo originario es 
el Yo absoluto y el No-yo reviste una instancia de oposición absoluta 
respecto de la mismidad. En el System des transzendentalen 
Idealismus (1800), Schelling avanza en las sendas de la introyección 
del Otro en la mismidad, ya que la conciencia absoluta del yo queda 
incluida en la “Totalidad totalizada de la mismidad sin real 
exterioridad, sin Alteridad” (Dussel, 2014b, p. 110). Con Hegel, el 
Otro no es efectivamente alterativo dado que es un momento de 
escisión de lo mismo. En la dialéctica hegeliana se corona la 
Totalidad, el Otro se reduce una futura fagocitación de la mismidad, 
que retorna hacia sí como proceso absoluto. En palabras del filósofo 
paceño,  

La categoría de Totalidad nunca ha sido en la modernidad tan 
sistemáticamente pensada como por Hegel. Lo que vendrá después 
será un ver cómo poder evadirse de la Totalidad hacia la Alteridad, 
tarea que la modernidad no podrá cumplir realmente desde 
Feuerbach y Kierkegaard hasta Husserl (y aun incluyendo en esta 
tarea al mismo Marx o Heidegger) (Dussel, 2014b, pp. 115–116). 

Nuestro filósofo considera que Hegel lleva a la categoría de 
Totalidad a la consumación de la Modernidad. Recién a partir de los 
filósofos posthegelianos el pensar comienza abrirse hacia la 
alteridad, donde la apertura es comprendida como una dimensión 
teológica individual; en el caso de L. Feuerbach la dialéctica se 
establece en un dialogo analógico intersubjetivo entre el tú y el yo. 
En este camino K. Marx es interpretado como una continuación de 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                255 

Totalidad hegeliana, en la cual la dialéctica del señor-siervo es 
comprendida en términos políticos antagónicos: clase burguesa y 
clase trabajadora. La noción de “ser genérico” (Gattungswesen) se 
articula y vertebra en la relación del hombre con su praxis 
transformadora de la naturaleza. El proceso dialéctico de la praxis 
humana no logra escapar de la comprensión totalizante, la “categoría 
de Totalidad sigue incluyendo todos los momentos del pensar de 
Marx (…) al haber sido reducido el hombre a la sola praxis, como 
trabajo” (Dussel, 2014b, p. 116). Para E. Husserl se parte de la certeza 
yo transcendental y desde allí se constituye el horizonte ontológico 
de sentido del mundo, el otro se encuentra interiorizado en la 
totalidad como un momento ilusorio y pasajero del ego 
transcendental. Por su parte, M. Heidegger en Sein und Zeit (1927) 
representa también el pensar ontológico puesto que el mundo es 
deducido en tanto instancia constitutiva del ser-ahí (Dasein), 
mientras que el otro solo aparece como parte de su estructura 
existenciaria, en tanto ser-con (Mitsein) (§26). En suma, cuando 
escudriñamos sobre las implicancias éticas de la ontología de la 
Totalidad, podemos reconocer que lo mismo reclama a lo otro como 
una mera di-ferencia interna de sí. La posibilidad de la emergencia lo 
Otro en tanto otro implica el reconocimiento de la lógica de dominio 
óntico-ontológica. El dominio se asienta desde la reducción de lo otro 
a la mismidad, mientras que lo dis-tinto supone la manifestación 
interpelante que pone en peligro la permanencia de dicha lógica de 
dominio. La exterioridad meta-física se revela de su “más allá”, 
trasciende la voracidad de lo mismo, se abre a la novedad.  

Ahora bien, nos interesa transitar por la vía analéctica de la 
distinción meta-física de la exterioridad. Dicha vía implica asumir y 
subsumir el pensar moderno desde el ámbito trans-ontológico de la 
alteridad:  

La superación de la modernidad, de la ontología del sujeto (…) se 
abre y es fundamento desde lo previo: “el Otro” (…) se encuentra 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

256          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

más allá de lo ontológico [y puede] denominarse: lo meta-físico, lo 
trans-ontológico; “el Otro” como lo más allá, siempre exterior de 
“lo Mismo” (Dussel, 2014b, p. 119). 

La alteridad implica un doble movimiento analógico. Por un 
lado, atraviesa el fundamento ontológico del mundo desde el cara-a-
cara de la exterioridad. Y por el otro, supera asuntivamente el 
proyecto moderno a partir de rebasar los límites de la subjetividad 
moderna/colonial desde el Otro latinoamericano. El cara-a-cara se 
abre a la exterioridad ética, dado que como rostro de otra persona 
evoca la carnalidad (básar2) y la palabra dicha es revelada (dabar3). 
En el cara-a-cara se manifiesta la experiencia originaria del Otro. El 
decir revelador es también analógico y se expresa en la carnalidad de 
la alteridad. Dicha manifestación es analogable por medio de la 
palabra. Como afirma Dussel “la analogia verbi (la analogía de la 
palabra), es decir, del hombre como revelación, ya que el hombre (el 
otro) es la fuente de la palabra y en su libertad estriba por último lo 
originario de la palabra reveladora” (Dussel, 2012b, p. 189). La 
enunciación ética revela el rostro del Otro como apertura trans-
ontológica del mundo. Resulta alterativa por constitución propia, se 
trata de lo originario dis-tinto, es anterioridad pura, que converge en 

 
2 La noción hebrea de básar significa carne o la manifestación material de la 
carnalidad: corazón (sede de la sabiduría), riñones (sede sensibilidad) e hígado 
(sentimientos elementales), entre otras. En otras palabras, básar es, en definitiva, la 
unidad de la carnalidad por cual circula la sangre, símbolo de la vida. La noción de 
básar no puede ser identificada con la noción de cuerpo en el sentido griego o 
cartesiano (Cfr.§ 5, Dussel, 2012a). En este sentido, Dussel desarrolla ampliamente 
la concepción de alteridad de los pueblos semitas en su obra El humanismo semita 
(1969).  
3 Por su parte, Dussel aclara: “La dabar (en hebreo ‘palabra’) como voz reveladora 
del otro es originariamente aná-loga. Ahora la ana-logía quiere indicar una palabra 
que es una revelación, un decir cuya presencia patentiza la ausencia, que sin 
embargo atrae y pro-voca, de ‘lo significado’: el otro mismo como libre y como pro-
yecto ontológico alterativo; ahora todavía incomprensible, transontológico” (Dussel, 
2012b, p. 191). 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                257 

la revelación como encuentro epifánico con el Otro4. La ἐπιφάνεια 
remite en su etimología a la aparición, manifestación o revelación 
acerca de lo que se muestra. Acaso la materia misma de lo humano 
nos permite des-velar por medio de la ausencia presente: el Otro. Es 
presente porque está ahí en su carnalidad y, sin embargo, también se 
revela a través de su existencia, en sus diversas ausencias, 
negaciones. “La revelación del Otro se presenta en mi mundo como 
creación de lo imposible a partir de mi mismidad” (Dussel, 2012b, p. 
127). La existencia meta-física es trascedente respecto del mundo 
dado que la palabra no solo es enunciada como φωνή sino también 
potencial afirmación desde su afuera del ser. Desde la nada se crea la 
praxis analéctica que permite contener y superar las condiciones del 
hacer y comprender para abrirse hacia el horizonte de la novedad de 
la alteridad. Desde la nada se escucha la interpelación de lo dis-tinto, 
la cual puede ser el lenguaje articulado como también un grito5 que 
clama por justicia. El grito irrumpe, fractura la Totalidad. La irrupción 
creadora de la alteridad remite, en última instancia, a la praxis de 
liberación.  

 
4 Según E. Levinas el carácter epifánico del Otro es “en el ser un momento ineluctable 
de la revelación, de una presencia absoluta (es decir, separada de toda relación) que 
se expresa. Su epifanía misma consiste en solicitarnos por su miseria en el rostro del 
Extranjero, de la viuda y del huérfano” (Levinas, 2002, p. 101). Para Dussel “’El Otro’ 
es realísimamente ‘Otro’ cuando su exterioridad es más plena, cuando es trans-
versal con respecto al horizonte de comprensión (aún de horizontes sociales). Más 
allá de la esposa está la viuda, más allá del hijo está el huérfano, más allá del familiar 
está el extranjero, más allá del amigo está el enemigo, más allá del igual está el 
pobre. La Alteridad se vive más radicalmente con la viuda, que con la esposa; y así 
proporcionalmente” (Dussel, 2012b, p. 145). 
5 Tal como aclara nuestro filosofo: “Las primeras expresiones del Otro del oprimido, 
del excluido, del negado son las indescifrables interjecciones, todavía no palabras 
proto-palabras de un: ‘¡Ayyyyl’; el grito de dolor del sufriente, que deviene en las 
distintas exposiciones interpelantes del torturado, del esclavo crucificado (como 
Espartaco o el fundador del mesianismo cristiano), de la mujer dominada por el 
machismo, del indígena martirizado por el Conquistador en el siglo XVI en América 
Latina, del obrero asalariado por el capitalismo moderno europeo y en el mundo 
colonial del Sur, etcétera” (Dussel, 2020, p. 63). 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

258          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Cabe preguntarse con Dussel si el carácter analógico de la dis-
tinción no termina en devenir en una posición irracionalista6. Es decir, 
¿el orden meta-físico de la exterioridad implica la afirmación de un 
ámbito trascendente de la razón? La crítica de la ontología y su 
racionalidad moderna en la perspectiva dusseliana se asume como 
una instancia que permite abrazar a la alteridad en su distinción, lo 
propio analógico supone la posibilidad material de la comunicación 
humana, que la interpelación acontezca como acto comunicativo. En 
este sentido, Dussel señala que: 

El que recibe la revelación del Otro/a desde la apertura de su 
subjetividad creyente efectúa una acción porque cree, porque 
tiene fe en la palabra del Otro/a ante la imposibilidad de poder 
verificar (en una primera instancia) la verdad de lo que le ha sido 
revelado. A la lógica que explica este hecho la llamaremos analogía 
fidei, porque es la fe en el Otro/a lo que permite aceptarla como 
razón (Grund) o fundamento del acto, con anterioridad a la plena 
captación del concepto de la palabra del Otro/a. que todavía no ha 

 
6 Por su parte, el filósofo húngaro György Lukács sostiene que el irracionalismo 
representa en términos filosóficos: “(…) la esencia de una filosofía como tal filosofía, 
en cuanto a la misión que está llamada a cumplir en el desarrollo social. Entre otras 
razones, porque la razón misma no es ni puede ser algo que flota por encima del 
desarrollo social, algo neutral o imparcial, sino que refleja siempre el carácter 
racional (o irracional) concreto de una situación social, de una tendencia del 
desarrollo, dándole claridad conceptual y, por tanto, impulsándola o 
entorpeciéndola. Pero, bien entendido que esta determinabilidad social de los 
contenidos y las formas de la razón no entraña, sin embargo, ningún relativismo 
histórico. Dentro de la condicionalidad histórico-social de estos contenidos y formas, 
el carácter progresivo de cualquier situación o tendencia de desarrollo es siempre 
algo objetivo, independiente en su acción de la conciencia humana. El hecho de que 
lo que marcha y se mueve hacia adelante se conciba como la razón o la sinrazón, el 
que se afirme o se rechace esto o aquello, constituye cabalmente un momento 
esencial y decisivo de la acción de los partidos, de la lucha de clases en filosofía” 
(Lukács, 1967, p. 5). 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                259 

sido justificado racional ni discursivamente por la subjetividad 
cognitiva del interpelado (Dussel, 2020, p. 63). 

Para que la revelación de la alteridad acontezca es necesario 
que el momento analógico sea captado por la razón; la palabra como 
medio de la semejanza en el mundo de sentido del quién recibe la 
interpelación. En otras palabras, la distinción se manifiesta y 
adquiere comunicabilidad a través de la semejanza así pone en 
cuestión el orden ontológico de la Totalidad, se fragmenta la 
univocidad. La palabra del Otro resulta analógica puesto que 
contiene no sólo la realidad efectiva (Wirklichkeit) de la vida negada 
sino también la posibilidad concreta de una nueva Totalidad. El 
filosofar liberacionista se encarga de mostrar las diversas 
mediaciones que adquiere la revelación del Otro: erótica, 
pedagógica, política y arqueológica. La alteridad se revela, en 
principio, como un misterio, en tanto negatividad nuestra su ausencia 
por medio de la negación de su vida. Asimismo, la palabra revela 
positivamente el carácter trans-ontológico puesto que irrumpe 
desde el “amor-de-justicia: tensión hacia el Otro como otro, por él 
mismo” (Dussel, 2012b, p. 147). El autor denomina al “amor-de-
justicia” como un servicio analéctico, como movimiento alterativo 
hacia el otro, se proclama desde la afirmación del amor como 
sentimiento revolucionario, al decir del Che7. La tarea de la Filosofía 
de la Liberación consiste en la emergencia desde la “praxis histórica 
y (…) la piensa desde la existencia personalizada del filósofo, el que 
habiéndose liberado personal y pro-féticamente, vive 
anticipadamente un ‘hombre nuevo’” (Dussel, 2012b, p. 147). El 
filósofo de la liberación adquiere un carácter diacónico, dado que 
recibe la revelación del otro y su interpelación por medio de la 
analogía fidei. La praxis de liberación se opone a la totalidad y desde 

 
7 Como afirma Ernesto Guevara (2008): “(…) el revolucionario verdadero está guiado 
por grandes sentimientos de amor. Es imposible pensar en un revolucionario 
auténtico sin esta cualidad” (p. 50). 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

260          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

la exterioridad abre el horizonte como un futuro alterativo, un futuro 
otro. A continuación, recuperamos y analizamos los elementos más 
significativos del enfoque metodológico dusseliano expuesto en su 
celebre obra Método para una filosofía de la liberación (1974).  

La profundización del método analéctico se desarrolla por 
primera vez en 1972 en el marco del VIII Congreso Panamericano de 
Filosofía, en la ciudad de Brasilia, la ponencia presentada es titulada: 
“El método analéctico y la filosofía latinoamericana”8. Dicha 
ponencia es incluida y ampliada en el apartado § 36 del capítulo VI de 
Para una ética de la liberación latinoamericana tomo II (1973). Luego, 
en su obra Método para una filosofía de la liberación. Superación 
analéctica de la dialéctica hegeliana (1974) se desarrollan y 
aumentan los resultados alcanzados en su anterior edición La 
dialéctica hegeliana. Supuestos y superación o del inicio originario del 
filosofar (1972). El filósofo mendocino parte, como vimos, del 
estatuto de la revelación del Otro como ámbito meta-físico y desde 
allí se propone recorrer y elaborar un método propio del filosofar 
liberacionista. En palabras del autor:  

La crítica a la dialéctica hegeliana fue efectuada (…) por los 
poshegelianos (entre ellos Feuerbach, Marx y Kierkegaard). La 
crítica a la ontología heideggeriana ha sido efectuada por Levinas. 
Los primeros son todavía modernos; el segundo es todavía 
europeo. Resumiremos indicativamente el camino seguido por 
ellos para superarlos desde América Latina. Ellos son la prehistoria 
de la filosofía latinoamericana y el antecedente inmediato de 
nuestro pensar latinoamericano (Dussel, 2012b, p. 181; 2014a, p. 
156). 

 
8 Hemos cotejado las fechas de elaboración y publicación de acuerdo a lo indicado 
en (Dussel, 2016). 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                261 

La filosofía de la liberación dusseliana se propone realizar un 
camino preparatorio del pensar latinoamericano, en el cual se 
contengan y depongan las posiciones ontológicas tanto de la 
dialéctica hegeliana como la de los críticos del idealismo. Asimismo, 
la superación de la ontología dialéctica se identifica con el pensar 
liberacionista. Según Dussel (2012b): 

(…) la alteridad, es un modo de decir el ser verdaderamente aná-
logica y dis-tinta, separada, que funda la analogía de la palabra 
(como primer modo que se nos da de la analogía de la cosa real; la 
analogia fìdei es la propedéutica a la analogia rei (…). El ser único e 
idéntico en sí mismo de la analogía del ente, gracias a la “di-ferencia 
ontológica”, funda la ex-presión (lógos apofantikós) de la totalidad. 
El ser analógico del otro como alteridad meta-física, gracias a la 
“dis-tinción”, origina la revelación del otro como pro-creación en la 
totalidad (p. 191).  

La otredad se expresa a través de la analogía en tanto palabra 
revelada (analogía fidei), el otro se revela desde su distinción meta-
física. Escuchar la interpelación conlleva un acto de responsabilidad, 
un acto de confianza y fe con respecto al Otro latinoamericano. La 
alteridad es ana-dia-léctica puesto que el ser mismo como 
fundamento no es el único modo de predicar lo que se manifiesta: el 
otro. El otro se puede afirmar desde diversos modos. En la 
negatividad del otro acontece un grado de excedencia del ser como 
fundamento del mundo. El llamado del Otro desborda lo dado, su 
decir remite a la primera experiencia antropológica, un 
acontecimiento novedoso, un encuentro. Dicho encuentro es 
analécticamente posible por la semejanza. Sin embargo, las 
mediaciones revisten una con-vocatoria, un llamado conjunto hacia 
el acto de responsabilidad con la distinción. Se nos convoca a asumir 
la tarea del filosofar propio en tanto liberación latinoamericana. En 
este sentido, la filosofía dusseliana se convierte en una ética de la 
fidelidad para con la liberación del Otro latinoamericano. En el 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

262          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

siguiente apartado expondremos las principales objeciones de Dussel 
hacia la dialéctica hegeliana.  

3. La dialéctica hegeliana o la consumación de la modernidad 

A continuación, nos proponemos revisar las principales 
consideraciones de Dussel acerca de la dialéctica hegeliana. Según 
nuestro autor, la dialéctica como movimiento de la razón totalizadora 
aspira a cristalizar y suprimir todas las contraposiciones en un 
Totalidad (Totalität) superior. El punto de partida del filosofar de 
Hegel comienza por el factum de la conciencia natural, desde lo 
empírico y va ascendiendo por el camino de la conciencia y sus 
diversas figuras hasta arribar al espíritu absoluto. La filosofía como 
saber absoluto radica en la mostración del camino preparatorio que 
atraviesa la conciencia en su elevación “in-volutiva”, dicha elevación 
consiste en un proceso inmanente del conocer. A diferencia de lo 
postulado por Fichte de la autoposición absoluta del Yo como 
movimiento deductivo; para Hegel la conciencia se encuentra 
desfasada consigo misma. El devenir del movimiento dialéctico 
implica que la conciencia retorne y se unifique con la sustancia-
sujeto, de este modo, coincida consigo. La esencia de la conciencia 
resulta de la actualidad sustantiva con la cosa misma como objeto. 
Para Hegel se trata de lograr que la experiencia de la conciencia 
aprehenda a expresar lo verdadero en cuanto tal:  

Lo verdadero es el todo. Pero el todo es sólo la esencia que se acaba 
y completa a través de su desarrollo. De lo absoluto ha de decirse 
que es, esencialmente, resultado, y que hasta al final no es lo que 
es en verdad; y en esto justamente consiste su naturaleza: en ser 
algo efectivo, ser sujeto, o en llegar a ser él mismo (Hegel, 2010, p. 
75). 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                263 

Es decir, el todo asume en la óptica del filósofo alemán el 
acabamiento de lo absoluto como sujeto, la dialéctica implica el 
movimiento constante de lo real, en el cual se unifican y transitan los 
momentos del todo como sustancia viva. El movimiento consiste en 
un doble proceso en devenir en el que cada momento pone al otro 
de sí para disolverse en el sí mismo de manera ulterior. Dicho proceso 
es, por un lado, la elevación de la negación que regresa al absoluto y, 
al mismo tiempo, es también la negación del absoluto en tanto 
determinación. La totalidad despliega y revierte sobre sí misma la 
inmanencia contenida en la subjetividad viva, espiritual.  

En la perspectiva de Dussel, la dialéctica hegeliana no hace 
sino consumar la ontología puesto que el pensar y sus 
determinaciones no son algo ajeno objeto, sino que el pensar 
adquiere su esencia a través de las determinaciones inmanentes que 
son una misma cosa con su contenido. De este modo, la tesis de 
identificación entre el ser y el pensar en Hegel reitera la tan mentada 
afirmación parmenídea que el ser y el pesar son lo mismo. En 
definitiva, el proceso dialéctico consiste en un acto absoluto en el 
cual cada momento del ser se despliega y diferencia de manera 
interna. En palabras del filósofo de la liberación:  

El todo, el absoluto o el concepto como idea hace en sí un como 
espacio vacío y dentro de esta íntima exterioridad se despliega a sí 
mismo. Pero, “y al mismo tiempo, (es) un acto por el cual el ser in-
voluciona (Insichgehen), se abisma en él mismo”. La expresión es 
clara y concluyente. El absoluto como ser, originariamente en sí, se 
despliega en su propia interioridad. Es una dialéctica in-volutiva sin 
real exterioridad. (Dussel, 2012b, p. 89). 

En definitiva, en la dialéctica hegeliana la totalidad (Totalität) 
asume y contiene una dinámica in-volutiva irrefrenable puesto que 
no hay lugar para la emergencia de la exterioridad, la fuerza 
inmanente del absoluto fagocita cada instancia y determinación 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

264          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

hacia su mismidad. El devenir del sujeto como sustancia viva es la 
subjetividad absoluta y como resultado del proceso se convierte en 
fundamento del ser, se conceptualiza en la identificación del pensar 
y lo pensado. El concepto realiza de manera cabal e inmanente las 
determinaciones del todo devenido. El movimiento dialéctico arrasa 
con cada determinación y oposición asumiéndola en una unidad 
totalizada, el atravesamiento queda contenido en la interioridad de 
la subjetividad absoluta. En el acto plenario de la razón cada 
momento acontecido retorna al absoluto, la totalidad se reconcilia. 
El proceso especulativo de la idea rompe así con la simpleza de la 
unidad finita al llevar a cabo el infinito, infinitizarse. El fin del sistema 
consiste en el arribo a la pura especulación de la idea. Por ello, la 
dialéctica implica que dicho arribo al fin suceda como consecuencia 
de la ganancia obtenida en la unidad resuelta, en cada una de sus 
determinaciones: oposición, afirmación y elevación. Se sobrepasa el 
momento negativo en la aniquilación afirmativa del concepto; en 
suma, es “el conocer que la idea es una totalidad (Totalität)” (Dussel, 
2012b, p. 101). El despliegue del concepto no es algo distinto al 
método mismo del pensar especulativo. El contenido del concepto 
coincide con la fuerza ilimitada del todo. Por ello, el ser como 
sustancia viva contiene y libera al movimiento absoluto, la idea no 
solo es un proceso sino también el resultado de su “identidad 
absoluta y libre” (Dussel, 2012b, p. 102). En este sentido, la liberación 
constituye en el retorno in-volutivo y enriquecido de la totalidad 
como mismidad. Según Dussel (2012b), “(…) el sistema hegeliano 
como totalidad totalizada sea la [mayor] desmesura intelectual 
moderna, donde la subjetividad absoluta lo ha abarcado todo dentro 
de sí” (p. 102). Desde la óptica del pensar latinoamericano, en la 
dialéctica hegeliana hemos obtenido que la conciencia transita de la 
no verdad de la conciencia natural hacia lo verdadero de la sustancia 
viva como espíritu absoluto. Asimismo, en la dialéctica se despliegue 
de la subjetividad absoluta, se avanza por medio de un retorno 
ascendente que rompe con las determinaciones abstractas y se eleva 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                265 

superando las oposiciones en el saber absoluto como ciencia 
especulativa. El movimiento se hace uno consigo mismo, deviene 
método del pensar mismo.  

Dussel concluye que en el pensar especulativo hegeliano se 
fetichiza la subjetividad colonialista de la modernidad eurocentrada. 
El método dialéctico hegeliano cumple la función de sostén 
ideológico de la dominación, ya que –al decir de Roig– se mitifica la 
realidad histórica y se produce una deshistorización y 
“’naturalización’ de la realidad cultural e histórica” (Roig, 1987, p. 22) 
europea; el ser moderno deviene modelo civilizatorio para toda la 
humanidad. Para Dussel en la subjetividad absoluta se consuma el 
horizonte ontológico moderno dado que se mitifica:  

(…) la subjetividad europea conquistadora que viene dominando el 
mundo desde su expansión imperial en el siglo XV. “El ser es, el no-
ser no es”. El ser es la razón europea, el no-ser son los otros 
humanos. América latina, y toda la “periferia”, queda por ello 
definida como el puro futuro, como el no-ser, como lo irracional, 
bárbaro, lo inexistente (Dussel, 2012b, p. 104). 

A continuación, nos proponemos examinar sucintamente la 
interpretación metodológica de Dussel acerca de las críticas 
elaboradas por Schelling hacia Hegel. En la óptica del filósofo 
argentino, Schelling resulta un antecedente clave para superar la 
dialéctica hegeliana puesto que es concebido como el primer crítico 
de la ontología moderna.  

4. Elementos para una fractura de la totalidad europea  

Como vimos, Hegel expresa en el sistema dialéctico la 
totalización concomitante de la totalidad moderna. El método del 
pensar especulativo se direcciona hacia la realización de la ontología 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

266          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

europea moderna. La subjetividad absoluta condensa en la in-
volución de la conciencia, su comienzo y también el resultado de todo 
sistema especulativo. Se libera la fuerza del concepto en el interior 
de la subjetividad moderna. Se concluye en la Totalidad como la 
interioridad desplegada de la mismidad; el pensar se identifica con el 
ser y este es el fundamento de la totalidad. La ontología de la 
identidad es el horizonte finalísimo de la comprensión de la totalidad.  

Ahora bien, nos abocamos a revisar las principales 
apreciaciones filosóficas de Dussel sobre Friedrich Wilhelm Joseph 
Schelling y, en especial, sus consideraciones críticas sobre el pensar 
dialéctico hegeliano. Para Dussel, el filósofo alemán representa el 
primer posthegeliano y el inicio del desmontaje de la ontología 
racional de Hegel. Schelling distingue dos modalidades de la filosofía: 
una negativa y otra positiva. La filosofía negativa se refiere al ámbito 
ontológico del ser; lo real es la esencia que se encuentra en el acto 
del puro pensar como posibilidad (Möglichkeit), y asimismo se 
distingue de la existencia. La filosofía negativa se mueve en el nivel 
óntico-ontológico de la totalidad. Por el contrario, la filosofía positiva 
se encuentra en un ámbito trascendente de la ontología; es lo que 
emerge desde la existencia: “(…) lo que está más allá de la razón o el 
ser es persona” (Dussel, 2012b, p. 126). En definitiva, Schelling critica 
a la filosofía especulativa hegeliana entendida como una filosofía 
insuficiente para exponer la experiencia sensible existencial. Según 
Dussel, Schelling invierte el método dialéctico y muestra que “más 
allá del ser ontológico se da la exterioridad real (…). Esta exterioridad 
real es experimentable a posteriori” (Dussel, 2012b, p. 128). La 
superación ana-dialéctica se manifiesta a través de la revelación de 
la exterioridad, por su transcendencia del ámbito óntico-ontológico. 
Para el filósofo mendocino la operación efectuada por Schelling 
implica el pasaje dentro de la propia modernidad de lo  

(…) in-volutivo en Hegel (de la experiencia de la conciencia 
cotidiana hacia la autoconciencia) se transforma en ex-volutivo (no 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                267 

se niega sino que se afirma la experiencia sensible), pero superando 
aun el nivel ontológico de la totalidad (es decir, un método 
propiamente meta-físico) (Dussel, 2012b, p. 128).  

El viraje de Schelling contiene la superación de la dialéctica 
hegeliana. Sin embargo, todavía permanece en el marco categorial 
de la modernidad como modelo civilizatorio. En la perspectiva de la 
ana-dialéctica dusseliana Schelling implica un momento significativo 
puesto que conlleva la posibilidad de la trascendencia de la totalidad 
y la manifestación de la exterioridad en tanto relevación positiva.  

Según el filósofo alemán, Dios es el “el señor del Ser” y se 
establece así una distinción originaria: por un lado, entre el ser en 
cuanto existe y, por el otro, el ser en cuanto fundamento de la 
existencia (Schelling, 1989). Dios posee el fundamento de su 
existencia en sí mismo pero dicho fundamento no es el mismo. Se 
encuentra en la naturaleza de Dios, pero es distinto a Dios mismo. En 
cambio, el fundamento de la existencia de las creaturas está en Dios. 
En este sentido, el fundamento originario es anterior al λόγος 
(Schelling, 1989). Para Dussel en la filosofía positiva de Schelling se 
hace posible pensar analógicamente el principio de identidad, no 
reducido a la mismidad puesto que la identidad de Dios con las 
creaturas no deriva en una anulación de la existencia individual. La 
identidad no puede ser concebida como una categoría unívoca sino 
analógicamente semejante. En la teodicea schellingiana puede 
emerger la exterioridad meta-física: la creatura humana, la persona. 
Para el filósofo latinoamericano en la filosofía positiva de Schelling se 
encuentra la posibilidad de una trans-ontología, es decir, la teodicea 
panteísta de Schelling deviene en trans-teodicea: “(…) sólo la 
afirmación de un Dios creador del ser del mundo de la nada (Schelling 
repite la fórmula frecuentemente: “aus nichts [creatio ex nihilo]”) 
permite –dice Dussel– superar el fundamento mismo de la ontología 
moderna” (Dussel, 2012b, p. 123).  



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

268          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

A diferencia de lo postulado por Martín Heidegger (1990), 
quien concibe que la ontología constituye un destino inexorable de 
occidente, Dussel sostiene, por su parte, que es posible transcender 
la modernidad. Para el autor de Ser y Tiempo la metafísica occidental 
se articula esencialmente como el pensar de la diferencia ontológica 
entre el ser y el ente. El ser del ente en la historia de la metafísica ha 
sido pensado como el ente en cuanto tal y el ente como ens 
realissimum. Las modalidades de comprensión del ente están 
conformes a la constitución onto-teo-lógica de la metafísica. El 
predominio de la mencionada diferencia ontológica mantiene 
separados el ser del fundamento y el ente en cuanto tal como lo 
fundado. En este sentido, el ens realissimun ingresa a la metafísica 
como el “fundamento que, a su vez, necesita una apropiada 
fundamentación a partir de lo fundamentado por él mismo, es decir, 
necesita la causación por la cosa más originaria. Esta es la causa en 
tanto que la Causa sui” (Heidegger, 1990, p. 153). Para el filósofo 
alemán, el ente supremo no hace más que consumar la historia de la 
metafísica puesto que desplaza la pregunta por la diferencia 
ontológica.  

Según Dussel, Schelling emprende una crítica inaugural sobre 
Hegel, en la cual el panlogicismo hegeliano desemboca en el 
movimiento totalizado del concepto. Dicho movimiento es 
caracterizado como la divinización de la categoría de ser, el concepto 
supremo de Dios se manifiesta como parte del proceso necesario de 
lo real. En la perspectiva schellingiana Hegel condensa la filosofía 
negativa, dado que el horizonte del ser y el pensar son concebidos 
como modulaciones de la ontología de la identidad, mientras que el 
ente es pensado como mera posibilidad óntica. Por último, para 
Schelling se trata de trascender la negatividad de la filosofía 
hegeliana a través de la apertura hacia la existencia positiva. Desde 
esta perspectiva, la existencia emerge como consecuencia de la 
distinción entre el señorío de Dios y el Ser dado que no existe 
identificación entre ambos. La afirmación de Dios como señor del ser 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                269 

implica la trascendencia del creador respecto de lo creado. El señorío 
divino conlleva una resignificación del principio de identidad como 
núcleo de la tradición metafísica moderna. El problema fundamental 
de dicha tradición, desde la perspectiva de Schelling, resulta de la 
correcta distinción entre el sujeto como antecedente (antecedens) y 
el predicado como consecuente (consequens). El principio de 
identidad (Identitätsgesetz) no expresa equivalencia entre sujeto y 
predicado. Como señala la filósofa Ana Carrasco Conde (2011): “Dios 
pasa al mundo como fundamento de éste: todas las cosas son en 
Dios, esto es, Pan-en-teísmo. Dicho de otra manera: Dios es el 
antecedente y el Mundo su consecuente” (p. 109).  

En la perspectiva dusseliana Schelling reviste un autor 
ineludible para romper con los fundamentos modernos de la 
dialéctica. Sin embargo, el filósofo alemán no logra atravesar la 
ontología puesto que no se abre hacia el horizonte de la alteridad. En 
suma, la apertura hacia de la distinción meta-física solo acontece 
como consecuencia de la reconfiguración de la trascendencia divina. 
En otras palabras, la propia revelación de la existencia deviene como 
parte de la apertura trans-ontológica del mundo. Según Dussel, dicha 
revelación implica un acto de fe acerca de la alteridad. La alteridad se 
manifiesta a través de la “fe, en su sentido meta-físico y no teológico, 
es un abrirse entonces a la libertad infinita del otro absoluto (…) que 
al menos nos marca un camino de superación de la ontología imperial 
europea” (Dussel, 2012b, p. 127). El filósofo mendocino considera 
que la revelación meta-física es la senda para rebasar la ontología 
moderna. Dicha revelación consiste en la tarea nodal del filosofar 
liberacionista. En el próximo apartado recapitulamos las tesis 
principales obtenidas en la presente investigación sobre el método 
anadialéctico.  

 



ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

270          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

5. Consideraciones finales 

En el decurso de la pesquisa examinamos el método 
anadialéctico de Dussel por medio del análisis de los momentos más 
significativos de las obras: Para una ética de la liberación 
latinoamericana (1973) y Método para una filosofía de la liberación 
(1974). Para el marco teórico-metodológico utilizamos los aportes de 
Gandarilla (2016) para recorrer el método dusseliano a través de las 
nociones de alteridad y revelación. En el liberacionismo del filósofo 
mendocino podemos reconocer un discurso crítico de la modernidad 
como totalidad totalizada. Según Dussel la tarea filosófica 
latinoamericana consiste no solo en asumir, sino también en suprimir 
la modernidad como proyecto civilizatorio. Podemos identificar dos 
modalidades de acceso a la alteridad. La primera reduce al Otro a la 
instancia de diferencia desde lo Mismo. La segunda modalidad 
implica concebir al concebir al Otro desde su distinción meta-física. 
La analéctica contiene y supera dialéctica de la mera di-ferencia 
puesto que se abre a la revelación interpelante a través de la analogía 
de la palabra. En síntesis, la enunciación ética se revela desde el 
rostro de la alteridad en tanto como apertura trans-ontológica. El 
movimiento analógico trasvasa el fundamento ontológico del mundo 
a partir del cara-a-cara y, además, aspira a superar el proyecto 
moderno de la subjetividad desde el Otro amerindio. En esta 
dirección, Dussel emprende una crítica radical hacia la dialéctica 
hegeliana dado que en el pensar especulativo no se revela la 
exterioridad e incluso se consuma el proyecto de la subjetividad 
eurocentrada. El hilo conductor del método analéctico duseliano 
consiste en alojar a la alteridad en sus diversas manifestaciones.  

 
 
 



ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                271 

Referencias bibliográficas  

Arpini, Adriana M. (2016). La polémica entre Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea. Una bisagra 
en la historia de las ideas latinoamericanas. En A. M. Arpini, Filosofía, crítica y compromiso en 
Augusto Salazar Bondy (pp. 179–203). Lima: Fondo Editorial del Congreso del Perú. 

Bauer, Carlos F. (2021). Analéctica latinoamericana: un pensamiento descolonizador para el 
siglo XXI. Buenos Aires: Prometeo Libros. 

Beorlegui, Carlos (2010). El desarrollo de la filosofía de E. Dussel. En C. Beorlegui, Historia del 
pensamiento filosófico latinoamericano. Una búsqueda incesante de la identidad (pp. 730–774). 
Bilbao: Universidad de Deusto. 

Carrasco Conde, Ana (2011). Panteísmo y panenteísmo: Schelling, Schlegel y la polémica en 
torno al panteísmo. Daimon. Revista Internacional de Filosofía, (54), 93–109. 
https://revistas.um.es/daimon/article/view/152451/134751 

Cerutti Guldberg, Horacio (2006). Filosofía de la liberación latinoamericana. México: Fondo de 
Cultura Económica. 

Dussel, Enrique (2012a). El Humanismo Semita. En E. Dussel, El Humanismo Helénico. El 
Humanismo Semita. (pp. 161–350). Buenos Aires: Docencia. 

Dussel, Enrique (2012b). Método para una filosofía de la liberación. Superación analéctica de la 
dialéctica hegeliana. Buenos Aires: Docencia. 

Dussel, Enrique. (2014a). El método analéctico y la filosofía latinoamericana. En E. Dussel, Para 
una ética de la liberación latinoamericana II (pp. 156–195). México: Siglo XXI editores. 

Dussel, Enrique. (2014b). La exterioridad meta-física del otro. En E. Dussel, Para una ética de la 
liberación latinoamericana. Tomo I (pp. 99–156). México: Siglo XXI editores. 

Dussel, Enrique. (2016). curriculum vitae. https://enriquedussel.com/txt/Curriculum/CURRI 
CULUM_2016_2.pdf 

Dussel, Enrique. (2020). Analogía y comunicación. Hacia una lógica de la Filosofía de la 
Liberación. En E. Dussel, Siete ensayos de Filosofía de la Liberación. Hacia una fundamentación 
del giro decolonial (pp. 53–84). Madrid:Trotta. 

Dussel, Enrique. (2021). Lecciones de lógica: el método analéctico crítico. Rosario: Editorial 
Fundación Ross. 

Gandarilla, José (2016). Teorías poscolonial y encare decolonial: hurgando en sus genealogías. 
En J. Gandarilla (Ed.), La crítica en el margen: hacia una cartografía conceptual para rediscutir 
la modernidad (pp. 257–282). México: Editorial Akal. 

García Ruiz, Pedro E. (2003). ¿Evolución o Ruptura? In Filosofía de la liberación. Una 
aproximación al pensamiento de Enrique Dussel (pp. 19–23). México: Editorial Dríada. 

Gogol, Eugene (2007). Enrique Dussel: el espíritu extrañado de sí mismo continúa. Leyendo y 
mal interpretando a Hegel. En E. Gogol, El concepto del otro en la filosofía latinoamericana. La 

https://revistas.um.es/daimon/article/view/152451/134751
https://enriquedussel.com/txt/Curriculum/CURRI%20CULUM_2016_2.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Curriculum/CURRI%20CULUM_2016_2.pdf


ACERCA DEL MÉTODO ANADIALÉCTICO DE ENRIQUE DUSSEL: ALTERIDAD Y REVELACIÓN 

272          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

fusión del pensamiento filosófico emancipador y las revueltas sociales (pp. 76–80). Buenos 
Aires: Herramienta Ediciones. 

González, Marcelo y Maddonni, Luciano (2018a). El Segundo Congreso Nacional de Filosofía 
(1971) como espacio de encuentro y despunte del “polo argentino” de la filosofía de la 
liberación. CUADERNOS DEL CEL, 3(5), 72–109. http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/ 
Papeles de trabajo.3.pdf 

González, Marcelo y Maddonni, Luciano (2018b). La filosofía de la liberación en su “polo 
argentino”. Aportes para una interpretación histórica y filosófica, período 1969-1975. 
CUADERNOS DEL CEL, 3(5), 63–71. http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/Papeles de 
trabajo.2.pdf 

González, Marcelo y Maddonni, Luciano (2020). La explosión liberacionista en la filosofía 
latinoamericana: aportes iniciales de Enrique Dussel y Juan Carlos Scannone (1964-1972). 
Buenos Aires:Teseo Press. 

González San Martín, Patricia (2014). La filosofía de la liberación de Enrique Dussel: Una 
aproximación a partir de la formulación de la analéctica. Estudios de Filosofía Práctica e Historia 
de Las Ideas, 16(2), 45–52. http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-
94902014000200004&lng=es&tlng=es 

Guevara, Ernesto (2008). El socialismo y el hombre en Cuba. Ediciones de la Presidencia de la 
República. http://cipec.nuevaradio.org/b2-img/Che_ElSocialismoyElHombreenCuba.pdf 

Hegel, Georg W. F. (2010). Fenomenología del Espíritu. Madrid: Abada editores / Universidad 
Autónoma de Madrid. 

Heidegger, Martin (1990). Identidad y diferencia. Madrid: Anthropos. 

Lukács, Gyorgy (1967). El asalto a la razón: la trayectoria del irracionalismo desde Schelling 
hasta Hitler. Barcelona: Ediciones Grijalbo. https://ar1lib.org/book/2949370/01e535 

Maddonni, Luciano y Zielinski, Juan Matías (2017). El sufrimiento se experiencia de “muchas 
maneras” o acerca de cómo pensar ana-dia-lécticamente la liberación. CUADERNOS DEL CEL, 
2(3), 24–38. http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/2. Maddoni y Zielinski.pdf 

Parisí, Alberto (1979). Discusión sobre la “Analéctica.” En A. Parisí, Filosofía y Dialéctica (pp. 43–
59). México: Editorial Edicol. 

Ramaglia, Dante (2017). La cuestión de la filosofía latinoamericana. En E. Dussel; C. Bohórquez 
y E. Mendieta (Eds.), El pensamiento filosófico latinoamericano del Caribe y “latino” (1300-
2000): historia, corrientes, temas y filósofos (pp. 377–398). Caracas: Siglo XXI editores / El perro 
y la rana. 

Reyes López, Jorge A. (2022). Analogía y alteridad cultural: el giro filosófico de Enrique Dussel y 
Mauricio Beuchot [Tesis de maestría, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional 
Autónoma de México]. https://hdl.handle.net/20.500.14330/TES01000822789 

Roig, Arturo A. (1987). El discurso utópico y sus formas en la historia intelectual ecuatoriana. En 
A. Roig (comp.), La utopía en el Ecuador (pp. 13–59). Quito: Banco Central del Ecuador. 

Schelling, Friedrich W. J. (1989). Investigaciones filosoficas sobre la esencia de la libertad 
humana y los objetos con ella relacionados. Madrid: Anthropos. 

http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/%20Papeles%20de%20trabajo.3.pdf
http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/%20Papeles%20de%20trabajo.3.pdf
http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/Papeles%20de%20trabajo.2.pdf
http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/Papeles%20de%20trabajo.2.pdf
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-94902014000200004&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1851-94902014000200004&lng=es&tlng=es
http://cipec.nuevaradio.org/b2-img/Che_ElSocialismoyElHombreenCuba.pdf
https://ar1lib.org/book/2949370/01e535
http://www.celcuadernos.com.ar/upload/pdf/2.%20Maddoni%20y%20Zielinski.pdf
https://hdl.handle.net/20.500.14330/TES01000822789


ESTEBAN GABRIEL SÁNCHEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                273 

Staniscia, Alberto (2018). A quien sepa oír. Una contribución sobre las ideas del Otro, la 
analéctica y el compromiso filosófico en la filosofía de Enrique Dussel. Algarrobo-MEL, (6), 1–
12. http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/mel/article/view/843 

Staniscia, Alberto (2019). Enrique Dussel o una filosofía desquiciada. Apuntes sobre la primera 
y la segunda edición de La dialéctica hegeliana. Estudios de Filosofía Práctica e Historia de Las 
Ideas, (21), 1–26. http://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/estudios/article/view/334/299 

Teruel, Flavio H. (2022). Elementos fundamentales para una filosofía económica crítica: El 
capital de Karl Marx en la filosofía de la liberación de Enrique Dussel [Tesis doctoral, Facultad de 
Filosofía y Humanidades, Universidad Nacional de Córdoba]. http://hdl.handle.net/ 
11086/546605 

 
Esteban Gabriel Sánchez  

Docente de la catedra “Historia de la Filosofía Argentina y Latinoamericana” 
(Universidad Nacional del Sur, Argentina). Doctorando en Filosofía por la Universidad 
Nacional del Sur. Becario doctoral del CONICET bajo la dirección de la Dra. Adriana 
María Arpini (UNCuyo/CONICET) y la co-dirección de la Dra. María Cecilia Barelli 
(UNS). Licenciado en Filosofía (UNS). Miembro investigador del Centro de Estudios 
Interdisciplinarios sobre NuestrAmérica “José Martí” (CEINA), Departamento de 
Humanidades, Universidad Nacional del Sur. También es miembro adscripto del 
Instituto de Filosofía Argentina y Americana (IFAA), perteneciente a la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad. Se desempeña como integrante de proyectos de 
investigación. Ha participado como expositor en diversas jornadas y congresos.  

http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/mel/article/view/843
http://qellqasqa.com.ar/ojs/index.php/estudios/article/view/334/299
http://hdl.handle.net/%2011086/546605
http://hdl.handle.net/%2011086/546605




ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 12/05/2024  |  ACEPTADO 19/06/2024  |  PP. 275-303 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                275 

Negatividad y necesidad.  
Conjeturas sobre Sartre, Dussel 
y la filosofía de la liberación 

Negativity and Necessity. Conjectures About Sartre, Dussel and 
the Philosophy of Liberation 

Enrique Téllez Fabiani1 
 https://orcid.org/0000-0002-8498-1322 

Resumen: 

A lo largo de este documento que pongo a la consideración del lector, nos limitamos 
a estudiar solo la problematización que hace Dussel (entre su ética latinoamericana 
de 1973 y la filosofía de la producción de 1984) en torno al supuesto sobre la víctima: 
como negatividad, interpretada en Hegel; y, como necesidad, interpretada en Sartre. 
Solo desde este punto de vista, es posible ejercer la crítica adecuada. Para llevar a 
cabo este comentario, dividimos el trabajo en la negatividad en Hegel (1 y 2). Luego, 
entramos de lleno a Sartre con dos de sus obras filosóficas (3). Después la 
recuperación desde la perspectiva dusseliana de Sartre (4), centrándonos en la 
víctima y la necesidad, justo como dos pilares fundamentales de la filosofía de la 
liberación. Los comentarios finales en realidad son dos conjeturas, uno histórica y la 
otra filosófica, que nos hacemos para preguntarnos sobre la invisibilidad del autor 
francés en los estudios sobre la filosofía latinoamericana de la liberación.  

Palabras clave: liberación, negatividad, necesidad, víctima, praxis 

Abstract: 

Throughout this document that I put for the reader's consideration, we limit 
ourselves to studying only the problematization that Dussel makes (between his Latin 

 
1 Profesor de varias universidades, candidato a miembro del Sistema Nacional de 
Investigadores (SNI). Contacto: tellezfabiani@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-8498-1322
mailto:tellezfabiani@gmail.com


NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

276          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

American ethics of 1973 and the philosophy of production of 1984) around the 
assumption about the victim: as negativity, interpreted in Hegel; and, as a necessity, 
interpreted in Sartre. Only from this point of view, it is possible to exercise adequate 
criticism. To carry out this comment, we divide the work on negativity in Hegel (1 and 
2). Then, we fully enter Sartre with two of his philosophical works (3). Then the 
recovery from Sartre's Dusselian perspective (4), focusing on the victim and need, 
just as two fundamental pillars of the philosophy of liberation. The final comments 
are actually two conjectures, one historical and the other philosophical, that we 
make to ask ourselves about the invisibility of the French author in studies on the 
Latin American philosophy of liberation. 

Keywords: liberation, negativity, necessity, victim, praxis 

1. Sentido de la cuestión 

A los lectores de la filosofía de la liberación no les es ajeno la 
adscripción a la cultura europea de la segunda mitad del siglo XX. La 
aceptación tácita de Levinas en la intelectualidad latinoamericana a 
principios de los setenta a través de Scannone y Dussel; o Zubiri para 
Ellacuría. Sin embargo, no es fácil rastrear otros filósofos que 
pudieron ser importantes en el clima intelectual que vivieron varios 
de ellos. En el caso particular de Dussel, dicho ambiente podría estar 
impregnado de debates acalorados en la recuperación de Hegel y 
Heidegger dentro de la academia filosófica, tanto como en el terreno 
político el periodo de descolonización en distintos enclaves africanos. 
Pero también la influencia de Medio Oriente en el Dussel joven, quien 
había tenido una estancia en Israel que cristalizó en uno de sus 
primeros libros, El humanismo semita (Dussel, 1969). Para entonces, 
se notaba la influencia de Trèsmontant, Eliade, Hyppolite, Wahl, etc. 
Su influencia más significativa seguramente fue Paul Ricoeur de quien 
adoptaría la simbólica por largo tiempo. No obstante, Jean-Paul 
Sartre ha sido más conocido por sus aportaciones literarias. Y los 
filósofos que adoptaron su existencialismo no necesariamente 
estuvieron ligados a la filosofía de la liberación. 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                277 

Si aceptamos que el cambio geográfico (de Europa a 
Latinoamérica) estuvo acompañado del cambio de paradigma (de la 
fenomenología a la liberación), difícilmente valoramos estos autores 
(europeos que influyeron en los latinoamericanos) como parte de la 
tradición latinoamericana que configuró la crítica que conocemos 
ahora. Y justo por eso, pensar en Sartre puede ser desconcertante si 
se le evalúa como parte de aquella pléyade europea que centraban 
su interés en temas muy alejados de otras realidades culturales fuera 
de Europa Occidental. Muy a pesar de su referencia irónica al 
prologar Los condenados de la tierra de Frantz Fanon (1961), 
haciendo notar que ellos (los europeos) dictaban lo que los otros (los 
no europeos) debían repetir como un eco lejano. Con esto 
subrayamos el hecho que el compromiso político era relativamente 
cercano al que se adoptaría después en la filosofía de la liberación, 
aunque algunos presupuestos teóricos fueran diametralmente 
opuestos.  

Hoy en día, debemos advertir que al menos la recuperación 
crítica de Dussel incluyó la adopción de reflexiones lo 
suficientemente atingentes a la realidad latinoamericana. No solo fue 
la lectura minuciosa de Hegel o Heidegger, sino la de la época entera, 
incluyendo a Sartre. No es el caso de su generación anterior donde 
solo era la influencia de los filósofos alemanes. En un texto de 1966, 
el peruano Augusto Salazar Bondy (1995) comentaba en clave 
dialéctica que: 

Es condición sine qua non de la liberación y la realización de los 
pueblos sojuzgados de hoy, que forman el Tercer Mundo, romper 
lazos de dependencia que los atan a los países dominadores y 
cancelar los sistemas de dominación mundial. Semejante cambio 
de orden internacional es el reto revolucionario de nuestro tiempo. 
[…]. Esta liberación significa, en nuestro caso, cancelar el sistema 
económico social capitalista que es el vehículo a través del cual, 
hasta hoy, se ha ejercido la dominación extranjera y que contribuye 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

278          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

a afirmarla sin haber podido sacar a nuestro pueblo de la miseria y 
la depresión (pp. 91-92). 

Por otra parte, en la misma línea dialéctica, el mexicano 
Leopoldo Zea (1974) afirmaba que:  

¿No es frente a esta filosofía de la libertad-dominación, que se 
propone ahora otra filosofía de la liberación? ¿Entramos en una 
etapa más de esta historia dialéctica de la liberación-dominación? 
En su Fenomenología y en su Filosofía de la historia, Hegel ha 
descrito el desarrollo de esta dialéctica. La dialéctica de una 
filosofía que parecía haber alcanzado sus últimas metas en la 
Revolución Francesa; pero en la cual ya se está gestando una nueva 
forma de subordinación, subordinación a la que ahora 
pretendemos poner fin (pp. 42-43).2 

Algunos autores terminaron por desechar el pensamiento de 
Hegel; otros, siguieron su escuela y otros lo adoptaron por completo 
(como el mexicano Porfirio Miranda), olvidándose de lo anterior. En 
el caso de Dussel, las obras de Hegel fueron de sus lecturas más 
importantes. Pero no solo ellas, también las de Sartre; además 
podemos advertir que este autor francés contiene ya muchos 
elementos de lo que después será la formulación definitiva de su 
filosofía de la liberación. La clave es entender que con la filosofía 
hegeliana descubre lo negativo y con el existencialismo sartreano, la 
relación con la necesidad. Esto define a la víctima, como negatividad 
y como necesitante, en lo más profundo de su ética. Nuestra hipótesis 

 
2 Pero también, en su Dialéctica de la conciencia americana, es notoria a impronta 
hegeliana cuando divide los temas en dos: por un lado, el occidente, la revolución 
norteamericana, el imperialismo; y, por otro lado, el anti-imperialismo, el 
nacionalismo, Latinoamérica, revolución cubana… además, dice: “Lo inicio en los 
principios de la expansión estadounidense sobre el mundo y lo cierro con la 
Revolución Cubana y sus consecuencias” (Zea, 1976, p. 12). Entre tantos otros 
trabajos, desde los años cuarenta, donde supone una revisión de Hegel. 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                279 

estriba en que, a partir de la consideración, según la cual se trata de 
una recuperación antropológica del sujeto, se puede también 
recuperar la materialidad de los actos, la poiesis, la producción de 
artefactos concretos para la vida, a través de la praxis. Esto es por 
demás pertinente, dado que, a una innovación teórica como la 
filosofía de la liberación, en general, le sigue una repetición 
ideologizante que difícilmente reconoce sus raíces, presupuestos, 
contextos y puntos de partida. A la crisis actual, en mi opinión, 
debemos hacer frente a partir de lo ya dado, pero revisando el 
panorama completo sin temor a caer en reduccionismos fáciles que 
ya no sean posibles de aplicar. Sirva esto de advertencia al lector, 
para internarnos con cierto detalle técnico, a las propuestas en 
perspectiva de la liberación.  

En algunas de sus clases, y aún en pláticas personales, Dussel 
afirmaba que la obra filosófica de Sartre había que leerla con más 
profundidad. Eso intentamos ahora sin agotar la recuperación y sólo 
para detonar discusiones necesarias dentro de la escuela que nos 
legó el maestro.  

2. La negatividad 

La filosofía de Hegel trata de la negatividad, o como se verá, 
de la negación de la negación. Es una filosofía de la negatividad. Hay 
un doble sentido de esta negación: primero porque profundiza el 
tema de Spinoza según el cual, toda determinación es negación: “La 
grandiosa intuición de la sustancia spinozista es la liberación solo en 
sí del ser-para-sí finito; pero el concepto mismo es para sí el poder de 
la necesidad y la libertad efectivamente real” (Hegel, 2017, § 159, p. 
347). La determinación aprehende, asumiéndolo como suyo, dentro 
de lo que se ofrece en el mundo cotidiano como positivo para el 
pensamiento empírico (como Bergson, pero negativo para el 
pensamiento especulativo de Hegel); pero esto positivo (una cosa 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

280          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

real) significa lo insuficiente y como tal, se determina, se caracteriza 
en términos de una restauración del Absoluto; en cuanto ausencia, lo 
es en términos antropológicos como faltante concreta que le subyace 
a la cosa real; por esto es más bien negatividad. Segundo, porque 
también manifiesta la reanudación de la negación, cuya negación, es 
la positividad auténtica. Es decir, nunca es una negación como único 
eslabón, sino de una larga cadena de determinaciones que 
representa la dialéctica. La determinación continua supone un 
tránsito constante de lo negativo a lo negativo, como adelantamiento 
interno, como un ponerse a sí mismo, pero de manera interna para 
la consecutiva afirmación del Absoluto. 

Se trata de un despliegue de mediaciones del sujeto, donde 
la constante determinabilidad siempre es negativa porque contiene 
la diferencia. La negación y la diferenciación se implican 
mutuamente. No se trata de un cosmos donde hay cosas separadas 
de otras cosas, sino de un cosmos que contiene una multiplicidad de 
seres y de determinaciones. Todo cambio es negación; es decir, la 
evolución es una negación continua. Pero solo hay dos movimientos 
porque uno es la inversa del otro que Bergson reconoce en la 
evolución creadora. El orden inverso del orden creador se define en 
términos de su negación. 

La dialéctica plantea la diferenciación (en términos de 
alteridades, como A y no-A) hasta la contradicción. La negatividad, no 
es la negación inherente a las cosas, sino que cada negación 
condensa su oposición y esta representa el impulso del pensamiento 
lógico, contrario al empírico que ve en la cosa real, solo lo positivo, 
como en el caso de Bergson. La dialéctica hegeliana surge a partir de 
la consideración de los opuestos que han sido fijados por el 
entendimiento y que suponen una unidad previa a la escisión 
originaria. Esta unidad es el absoluto cuyo nivel teórico adecuado es 
buscado por la dialéctica, en tanto pensar. Los términos de dicha 
escisión quedan aislados, pero saber encontrar el camino hacia ese 
absoluto originario es la tarea de la dialéctica en el nivel del 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                281 

entendimiento. La restauración de los opuestos es el camino que 
emprende in-volutivamente (del sujeto al sujeto mismo) la dialéctica. 
Lo importante no es la oposición sino la restauración del absoluto:  

Este es el por qué la negatividad es el camino privilegiado del 
regreso al fundamento; es el por qué era necesario todo este 
complejo camino: descubrir la trascendencia humana en la 
transgresión del punto de vista y la negatividad en la trascendencia; 
además descubrir en esta negación, una doble negación, la 
negación segunda del punto de vista como negación primaria; 
además, descubrir la afirmación originaria en esta negación de la 
negación (Ricoeur, 1967, p. 404). 

Ese relanzamiento de la razón hacia la fuente, de nuevo, es 
un intento por explicar las cosas que nos rodean desde el 
entendimiento. De manera a-crítica, los opuestos aparecen en la vida 
cotidiana, pero mediante la reflexión se elevan hacia la razón. La 
mediación de la contradicción que tiende al absoluto es la reflexión. 
La reflexión y el contenido de lo reflexionado se identifican. El 
pensamiento empírico no es más que un juego sobre el contenido, 
desde una supuesta separación donde la cosa real no tiene relación 
con la reflexión que la piensa; en cambio, en Hegel, la explicación 
coincide con la realidad; esta es el desarrollo de aquella. La actividad 
reflexionante es la actividad misma de lo real.  

Hegel critica a Fichte en el hecho de que este concibe lo 
humano como subjetividad fija, mientras que, para Hegel, la 
subjetividad no está fija sino haciéndose. En esta diferencia radical 
subyace la dialéctica hegeliana, no por los tres elementos que suelen 
citarse de esta (tesis, antítesis, síntesis), sino con el par: 
afirmación/negación. La reflexión es el instrumento del momento 
dialéctico que trata los contrarios. Su pensar definitiva cruza dos 
elementos: afirmación y negación. Dice Hegel (2017) que: “La 
distinción en sí es la distinción esencial, lo positivo y lo negativo, y eso 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

282          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

de tal manera que lo positivo es así la idéntica referencia a sí que no 
es lo negativo, y éste [por su parte] es de tal modo lo distinto de por 
sí que no es lo positivo.” (§ 119, p. 303). Los opuestos, constituidos 
como identidad, son la razón de ser.  

La diferencia, no esencial por superficial, es solo cuantitativa 
de la cual se desprende la diversidad de las cosas en general; en 
cambio, la diferencia esencial permite distinguir el carácter absoluto 
de las cosas, aquello que una cosa sea lo que es. Una cosa es 
reflexionada en sí, en tanto posibilidad de ser discernible de todas las 
otras cosas. El carácter absoluto pertenece a la cosa, es la 
constitución de su ser. Esta diferencia esencial es la que pone la 
identidad de la cosa; a su vez, poniéndola en oposición al resto de las 
demás cosas. La oposición es el resultado dentro de las cosas de esta 
distinción absoluta, como si estuviera en la reflexión subjetiva de la 
unidad de la igualdad y de la desigualdad de sí medida. Se trata del 
universal que, en su determinación, se opone a sí mismo y a su otro, 
el universal y el particular. En la diferencia, la oposición se cumple.  

Cada cosa se opone a todas las otras, pero esta oposición se 
concretiza en la de una y la otra; la una, positiva, no es lo que es 
porque excluya al otro, lo negativo, y, por tanto, no subsiste más que 
para él; el otro, el negativo, excluye el positivo, y no subsiste 
igualmente más que por él. Pero el positivo aparece como la reflexión 
de la oposición en la igualdad, mientras que el negativo aparece 
como su reflexión en la desigualdad. Cada término se muestra como 
el contrario de sí. El positivo es negativo en sí (siendo contradicción 
de sí) y el negativo es positivo, tanto como el positivo, pero en éste 
se refleja la oposición como oposición. El positivo no se conoce más 
que como oposición en el negativo. Es desde el negativo que es 
necesario partir para comprender el positivo. “Bajo la presión de lo 
negativo, de las experiencias en negativo, tenemos que reconquistar 
una noción del ser que sea más acto que forma, afirmación viviente, 
potencia de existir y de hacer existir” (Ricoeur, 1967, p. 405). Toda 
determinación es negación y como negación, al contrario del 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                283 

pensamiento empírico, la negación es aquí la diferencia puesta de sí 
en sí; es la contradicción del existente determinado que no es más 
idéntica a sí, sino que difiere de sí. Esta diferencia de sí a sí que es el 
motor oculto de todas las oposiciones reales, que son capaces de 
prefigurar la oposición ontológica. Las relaciones exteriores de una 
cosa a su otro son también las relaciones de sí para sí, de sí mismo a 
su propia alienación, (como el esclavo que difiere del amo y se pone 
como amo), pero no hay interioridad separada. Es en su relación con 
el exterior que el sí mismo se establece, dentro del para-otro solo que 
él es para sí.  

La dialéctica de lo real desarrolla la diversidad en oposición, 
la oposición en contradicción ya que cada uno de estos términos, 
positivo y negativo, es contrario de sí; y la contradicción se resuelve 
en el fundamento. Las cosas determinadas se colapsan cuando se 
plantean en su fundamento.  El Absoluto es, y es porque la finitud 
determinada no es, pero este “no es” es esencial; es solamente a 
través de esta negación que el Absoluto se plantea. La negación es, 
por tanto, el carácter de las determinaciones:  

Es por esta contradicción de sí para sí que el pensamiento 
ontológico se desarrolla; ella posee las determinaciones del 
Absoluto, o las categorías, como momentos negativos, como 
diferencias del Absoluto, pero el Absoluto no está él mismo más 
que dentro de esta negatividad o dentro de la negación de la 
negación. Se plantea él mismo y es esta posición de sí en la 
oposición, que constituye la mediación infinita (Hyppolite, 1953, p. 
157). 

3. Lo negativo y la víctima 

Este esquema será una constante en la arquitectónica 
dusseliana, solo que identificará lo negativo con la víctima en la ética 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

284          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

definitiva. Pero por lo pronto, queremos subrayar que lo negativo 
está identificado con la subjetividad, desde la perspectiva 
antropológica. El Absoluto es simultáneamente, identidad de la 
identidad, pero también identidad de la no-identidad. La superación 
siempre se da históricamente en un movimiento continuo de 
transformaciones que parte de sus contrarios.  

La reflexión hegeliana cruza el nivel óntico (desde la 
cotidianeidad) como parte del progreso dialéctico (hacia la 
conciencia); tratando de recuperar a Kant, parte del factum de la 
experiencia para comenzar un proceso in-volutivo que tendrá como 
fin, el absoluto. No se puede descartar este nivel empírico; es decir, 
no deja de lado ni la sensibilidad ni el entendimiento para llegar a 
otros niveles como lo político, lo estético, etcétera. En Dussel, la 
pérdida de confianza en la verdad es condición de posibilidad del 
descubrimiento de la verdad misma; es decir, se trata de crear una 
crisis que permita comenzar el movimiento. Esto quiere decir que se 
debe negar la cotidianeidad, pero:  

(…) no para implantar lo cotidiano en un ámbito trascendente o 
allende, sino para alcanzar involutivamente una totalidad aquende. 
(… Porque) éste es ya negación de sentido, (…) internándose en una 
superación que es negación de la cotidianeidad. (…). La muerte o 
negación de la vida de la mera conciencia natural es liberación, 
porque omnis determinatio est negatio (toda determinación es 
negación) y al negarse la negación se alcanza la indeterminación de 
la cualidad finitizante: se cree, se manifiesta, se progresa. La 
dialéctica es entendida aquí, entonces, como aniquilación de las 
determinaciones fijas o cristalizadas en la cotidianidad (Dussel, 
1974, pp. 75-76). 

Pero no es plenamente coincidente: en su restauración, en 
su “camino de retorno”, de pronto aparece un “nuevo objeto 
verdadero”. La inmovilidad sería contraproducente a la conciencia 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                285 

que siempre está impulsada por el movimiento más allá de lo 
limitado; pero es dentro de ella misma que encuentra la novedad, 
como experiencia radical, humana; pero esta experiencia es negación 
del objeto:  

Esa anulación o aniquilación (negatio) del objeto (determinatio) 
que no colma el ansia de totalidad para sí de la conciencia como 
manifestación del absoluto es lo propio de la dialéctica. La 
dialéctica es un movimiento negante de las determinaciones 
finitizantes del absoluto: al aniquilar las limitaciones se des-limita o 
abre el objeto a nuevos objetos (Dussel, 1974, p. 78). 

Experiencia humana por excelencia, la conciencia tiene la 
necesidad de constrastarse en un proceso de novedades en cuya 
movilidad se actualiza lanzándose a la coincidencia consigo misma; 
experiencia del absoluto que se recupera en la radical búsqueda de 
novedad. Esta novedad se agota cuando se alcanza la identidad de la 
conciencia consigo misma, de manera involutiva y clausa.  

El problema de la distinción es el problema de lo Otro. Decía 
Platón que cada cosa es lo que es; y, no es lo que no es, parafraseando 
en negativo lo que Parménides había establecido. Para Hyppolite así 
se enuncia en la diversidad un aspecto negativo que no sabría 
desaparecer. Platón sustituyó lo otro por lo contrario de lo otro, 
admitiendo la negación. El no-A significa aquello que no es A. En el 
reconocimiento de la alteridad, Platón espera descubrir la medida 
eterna que permite a los géneros diferentes participar los unos a los 
otros, en un orden verdadero. Excluye la contradicción de las 
relaciones mutuas, pero reconoce todas las relaciones posibles que 
hacen de una cosa su ser y su no-ser: 

La dialéctica hegeliana planteará, al contrario, esta alteridad hasta 
la contradicción. La negación pertenece a las cosas y a las 
determinaciones distintas, en tanto que ellas son distintas; pero 
esto significa que en su positividad aparente se demuestra una 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

286          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

negatividad real. Esta negatividad condensará en ella la oposición, 
ella será el impulso de la dialéctica de lo real como la dialéctica 
lógica (Hyppolite, 1953, p. 145). 

El vacío como motor implica justamente que la carencia es el 
impulso que mueve a los seres humanos a la realización de sí mismos: 
la praxis, como lo veremos después. La alteridad platónica sostiene 
una dialéctica inmóvil, que todavía no tiene el en sí por motor; pero 
la dialéctica hegeliana profundiza la alteridad en la oposición, y la 
oposición en la contradicción. En el pensamiento empírico (como en 
Bergson), las cosas están separadas unas de las otras, sin relación 
aparente: 

Hay más, y no menos, en la idea de un objeto concebido como “no-
existente” que en la idea de ese mismo objeto concebido como 
“existente”, mientras que la idea del objeto “no-existente” es 
necesariamente la idea del objeto “existente”, con, además, la 
representación de una exclusión de este objeto por la realidad 
actual tomada en bloque. […]. Señalamos que negar consiste 
siempre en borrar una afirmación posible. La negación no es más 
que una actitud tomada por el espíritu frente a frente de una 
afirmación eventual (Bergson, 2007, p. 286). 

Pero dice Hyppolite (1953): “Ya es necesario reflexionar que 
para descubrir que una cosa que difiere de otra, y de todas las otras 
cosas, es por eso mismo una cosa que contiene su negación” (p. 146). 
Es decir, el pensamiento empírico, habla en términos de la identidad 
y diferencia de todas las cosas que existen; sin embargo, no establece 
que existe una diferencia interior o esencial, más allá de una 
identidad concreta; es decir, no existe tal identidad concreta aislada 
de lo demás, sino una contradicción que aparece desde lo más 
esencial de la cosa, como un despliegue más de la negatividad que se 
va determinando. 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                287 

No se trata aquí de describir todo el movimiento dialéctico 
sino solo su sentido. El absoluto es punto de partida y de llegada 
dentro del sistema hegeliano: del en-sí hacia el para-sí. El movimiento 
dialéctico es una cadena de negaciones: es el movimiento que va 
negando las oposiciones, en tanto determinaciones, que, a su vez, 
niegan el absoluto; pero, también es el tránsito entre un opuesto a 
otro, hasta la reconciliación de los opuestos diferenciados por la 
escisión originaria. Es decir, en la espiral ascendente de múltiples 
determinaciones, las oposiciones son arrastradas y superadas, en un 
continuo proceso de negación e incorporación, en los opuestos 
superiores. Al final del movimiento, lo finito, es más: se des-limita, se 
infinitiza, como resultado de la negación de la negación: 

Por ello como omnis determinatio est negatio, la negatio de la 
determinatio es liberación. El infinito idéntico a sí mismo es negado 
en su indeterminación por la diferenciación determinante (Dasein); 
éste por su parte, ya diferenciado, es negado en sus 
determinaciones y se retorna así al infinito como identidad (Dussel, 
1974, p. 98). 

El movimiento dialéctico, al ser in-volutivo, (internamente 
tendiente hacia la subjetividad) parte de la conciencia del sujeto: es 
negatividad. En el Método para una filosofía de la liberación, Dussel 
deja claro lo que entiende por negatividad:  

Negativamente, el inicio es dialéctico porque se niega la aparente 
seguridad de lo obvio cotidiano: la facticidad del ser en mundo se 
pone en duda, se lo niega; es la crisis, la muerte a la cotidianidad, 
la conversión a otro ámbito. Esa negatividad total con respecto a la 
totalidad se aplica particularmente a la cosa que debe ser pensada. 
Se la debe negar en su significación cotidiana, determinada por una 
cierta tradición inauténtica o en-cubierta y encubridora (Dussel, 
1974, p. 98). 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

288          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

La clave es el modo en el que se evalúa una situación; es 
decir, el adverbio negativamente denota la manera en que debe 
hacerse una dialéctica que ponga en situación de duda la seguridad 
en la que se monta. De una situación es estado de seguridad, de 
contundencia válida, incuestionable y donde claramente lo humano 
transcurre acríticamente, en paz, pasamos a una situación de duda, 
que muestra aspectos de referencia a un estado de obligada 
movilidad; el escepticismo se apodera de la comodidad en la que 
estábamos para advertir un nuevo orden de cosas. Surge entonces la 
crisis de la cotidianidad de donde surgen aspectos negativos no 
advertidos de otra manera. Se entiende entonces que poner en duda, 
implantar la crisis significa no detener, sino pro-mover a otra lógica 
lo cotidiano. Sigue la cita:  

Negativamente se debe tratar a la cosa al referirla al horizonte 
desde el cual deberá ser comprendida. Dicho horizonte por su parte 
deberá ser igualmente negado hasta alcanzar el ámbito de los 
horizontes originarios del pensar, teniendo clara conciencia que 
restará una infinita exterioridad: el ser como último horizonte del 
mundo puede entonces conciliarse con la concomitante aceptación 
de la finitud de una exterioridad cósmico-real y de una exterioridad 
siempre imprevisible e irrebasable del otro como libertad histórica 
que expresa su misterio por medio de la palabra que debe ser oída 
(Dussel, 1974, p. 207). 

De nuevo, “negativamente” nos movemos hacia el pensar 
originario que se encuentra en el último horizonte donde ya no es 
una cosa, sino la finitud del Yo confrontada a la finitud del Otro. La 
negación es un proceso mediante el cual alcanzamos el horizonte 
apropiado de la exterioridad, dado que poner en duda a la totalidad 
provoca la exterioridad.  

La víctima es lo negativo porque es fuente y efecto de la 
totalidad. Es un “efecto negativo” desde el cual (fuente) se critica el 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                289 

sistema del que viene. La víctima es quien pone en cuestión al 
sistema que aparentemente se encuentra en paz: lo desquicia, lo 
pone en crisis. Por eso, se dice que la víctima irrumpe en el sistema. 
Pero ella misma es efecto, es consecuencia de la finitud del sistema; 
por eso, es no intencional (en tanto no deseable de antemano). Es 
imprevisible, en la medida en que no era posible prever su existencia 
desde el funcionamiento mismo como sistema. Ningún sistema 
quiere víctima porque por definición se autoproclama como 
“perfecto”, o al menos, como lo mejor, pero la existencia de víctimas 
pone en duda dicho sistema. Dussel hará uso de la categoría 
levinasiana Exterioridad; pero para no confundir al lector, omitiremos 
esta parte del argumento porque la alteridad, tanto como dentro-
fuera, en Sartre no tiene el mismo sentido.  

4. Sartre: negatividad, nada y proyecto 

Si para Hegel la totalidad es plena, totalizante: cerrada, 
absoluta; para Sartre, es todo lo contrario: es abierta en un proceso 
siempre en curso a manera de inacabamiento. La Crítica de la razón 
dialéctica (1960) es una continuación de El ser y la nada (1943), 
ambas son la misma crítica a toda la filosofía de su tiempo, justo en 
la posguerra. El clima cultural de Francia impregnó en casi toda 
Europa y Latinoamérica, en menor medida en Estados Unidos. 
Ricoeur abandonó Francia y fue profesor en Chicago; esto abonó a la 
divulgación de su hermenéutica. El pensamiento francés dejó la 
cúspide para dar paso a otras escuelas norteamericanas. Algunas 
escuelas en Latinoamérica se reconocen influenciadas directamente 
por Sartre; pero las distintas matrices de la filosofía de la liberación 
para los años sesenta y setenta, no necesariamente reconocen en 
este autor y su escuela, un punto de partida ni influencia explícita. Sin 
embargo, la recuperación de Hegel entonces es de la mayor 
importancia y las distintas interpretaciones vendrán de los dilemas 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

290          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

que marcan el ritmo de la filosofía del momento3. Dussel se 
encuentra en esta geografía y está por trasladarse a Latinoamérica.  

La interpretación de Sartre sobre la dialéctica de Hegel reside 
en la consideración sobre la realidad concreta, el existente, 
compuesta de un ser puro y de un no-ser puro; ambas, como 
entidades abstractas cuya unión (integración sintética) actúa como 
base de la realidad concreta. En el Ser se manifiesta la esencia, pero 
en tanto indeterminado, es lo más abstracto y pobre; sin embargo, el 
paso a lo determinado, en tanto mediato, hace que el Ser se supere 
en su esencia. De manera que, el Ser determinado transita a su 
contrario, al no-ser. Sartre (1943) afirma, entonces, que el ser puro y 
la nada son por tanto la misma cosa; en el sentido de que el ser es 
origen y fundamento de la esencia. El Ser es “la condición misma de 
todas las estructuras y de todos los momentos, y es el fundamento 
sobre el cual se manifiestan los caracteres del fenómeno”4 (p. 48). 
Hay un movimiento entre el ser que se determina hasta alcanzar el 
no-ser, de manera que el ser se supera (dépasse) mediante su 
contrario. Vale la pena mencionar que la superación (dépassement) 
en Hegel está en relación directa con la negación implícitamente en 
el Ser. La negación le subyace al interior del Ser, de manera que no 
es una cosa (ser) que alcance a la otra (no-ser). Ni tampoco es algo 
(ser) que rebase a lo otro (no-ser) como en una calle hablando de 
autos. Tampoco es algo sobre otra cosa, en tanto remontaje, aunque 
esta idea suponga la inclusión de ambas cosas. Se trata de que el no-
ser se encuentra negando desde el núcleo mismo. La superación 
entonces trata del continuo desenvolvimiento un algo (ser) 
permanentemente cambiante a través de sus propias 
determinaciones, como la semilla que se va negando como tal para 
irse convirtiendo en árbol y finalmente en fruto. Esto supone la 

 
3 En las distintas “matrices” que señala Beorlegui, Hegel o Sartre no aparecen con la 
importancia atribuida aquí. Ver: Beorlegui (2004, pp. 672-687).  
4 Todas las traducciones de Sartre son mías del original en francés. 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                291 

negación como semilla, pero su continuo conjunto de 
determinaciones (no-ser) que lo van transformando hasta un fruto, 
en tanto nuevo ser. Sartre interpreta lo negativo como las 
mediaciones, proceso cuyo origen es la nada; o más bien: la 
nadización (néantization). Es decir, la nada es una acción que provoca 
otra acción.  

Dice Sartre (1943), “En una palabra, es necesario recordar 
aquí contra Hegel, que el ser es y que la nada no es” (p. 50). En clara 
alusión a la fórmula parmenidiana según la cual, “el ser, es; y, el no-
ser, no es”5, frecuentemente usada por Dussel. De aquí se infiere 
que, la nada podría interpretarse como un vacío donde se identifique 
el no-ser como vacío de ser; debe, en cambio, ser contextualizado 
como un vacío de algo. Es decir, se trata de un vacío de toda 
determinación alternativa a la identidad de sí misma. La negación, 
por tanto, no debe identificarse como un desplazamiento de una cosa 
que se mueve junto con su espacio, dejando un vacío de su ser, su 
no-ser. Ni tampoco se debe identificar al Ser con un soporte donde 
recaen atributos negativos; aunque sí, la nada debe ser pensada 
como lógicamente posterior al Ser, dado que supone al Ser para ser 
negado. Pero si Spinoza había comentado que toda determinación es 
negación, Sartre vuelve a interpretarlo desde la perspectiva de los 
tiempos lógicos de antecedencia y consecución: 

Así, volteando la fórmula de Spinoza, podríamos decir que toda 
negación es determinación. Esto significa que el ser es anterior a la 
nada y la funda. Para lo cual es necesario entender no solamente 
que el ser tiene sobre la nada, una precedencia lógica pero también 
que es sobre el ser que la nada guía su eficacia. Es lo que 

 
5Ver la traducción y anotaciones del texto de Parménides en: 
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/No_ser#:~:text=El%20camino%20d
e%20la%20verdad,del%20error%20(ver%20texto%20).&text=Estas%20afirmacione
s%20de%20Parménides%20fueron%20interpretadas%20de%20diversas%20maner
as 

https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/No_ser#:%7E:text=El%20camino%20de%20la%20verdad,del%20error%20(ver%20texto%20).&text=Estas%20afirmaciones%20de%20Parm%C3%A9nides%20fueron%20interpretadas%20de%20diversas%20maneras
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/No_ser#:%7E:text=El%20camino%20de%20la%20verdad,del%20error%20(ver%20texto%20).&text=Estas%20afirmaciones%20de%20Parm%C3%A9nides%20fueron%20interpretadas%20de%20diversas%20maneras
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/No_ser#:%7E:text=El%20camino%20de%20la%20verdad,del%20error%20(ver%20texto%20).&text=Estas%20afirmaciones%20de%20Parm%C3%A9nides%20fueron%20interpretadas%20de%20diversas%20maneras
https://encyclopaedia.herdereditorial.com/wiki/No_ser#:%7E:text=El%20camino%20de%20la%20verdad,del%20error%20(ver%20texto%20).&text=Estas%20afirmaciones%20de%20Parm%C3%A9nides%20fueron%20interpretadas%20de%20diversas%20maneras


NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

292          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

experimentamos diciendo que la nada persigue (hante) el ser 
(Sartre, 1943, pp. 50-51). 

Con ello, Sartre puede hablar de la totalidad en términos de 
la posible indiferencia del Ser con su negación; de tal manera que el 
ser se explica desde sí mismo, en tanto mismidad. En cambio, el ser 
de la nada no tiene sentido sino es a través del ser mismo, del que 
depende.  

Se puede percibir que el ser de la negación está 
indebidamente planteado porque no puede ser algo en interior 
humano, sino en el exterior; es decir, el para sí de las 
determinaciones no son negaciones internas, sino externas. Pero 
Sartre piensa en un proyecto humano cuyo desarrollo es interno, 
ciertamente, pero con incorporaciones externas también. En una 
apretada síntesis dice:  

En ese sentido, debemos modificar la célebre fórmula de Spinoza: 
“Omnis determinatio est negatio”, de la que Hegel decía que su 
riqueza es infinita, y declarar más bien que toda determinación que 
no pertenece al ser tiene que ser sus propias determinaciones es 
negación ideal. (…). Así la determinación es una nada que no 
pertenece a título de estructura ni a la cosa ni a la consciencia, pero 
de la que el ser es de ser-cidad [être-cité] por el para sí a través de 
un sistema de negaciones internas dentro de las cuales el en sí se 
desvela en su indiferencia a todo aquello que no es sí mismo 
(Sartre, 1943, pp. 221-222). 

La dialéctica hegeliana es siempre in-volutiva, hacia el 
interior de la propia subjetividad6, anulando la exterioridad (lo que 
está fuera del cuerpo, no en sentido levinasiano aún); de manera que, 

 
6 En su propio lenguaje y con su terminología propia, dice Zubiri (2018) que “Hegel 
parte del ser de las notas y las repliega en la interioridad de la esencia; y despliega 
después la esencia haciendo así de ella el fundamento de las notas del ser…” (p. 273). 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                293 

la evolución, tanto natural como humana, es asimismo despliegue 
interno de la totalidad que se va totalizando: el Ser coincide con el 
Saber. Sin embargo, para Sartre la dialéctica queda ambigua en su 
saber: es un saber que se abre a otros horizontes de sentido y que 
van más allá del absoluto de Hegel, simplemente porque es histórico; 
y, por lo mismo, inacabado. Las determinaciones son externas; y, 
estas se incorporan al proyecto humano que es él mismo.   

El humano no es culminación, sino proyecto histórico que 
depende de un futuro que no deja cerrar el círculo donde el fin busca 
el inicio. Pero este horizonte de mundo siempre está en términos de 
la práctica (praxis); se distancia así de Hegel: se trata ya de una 
dialéctica real para diferenciarse de la dialéctica metódica que 
consiste en que el individuo, en su historicidad, real, se encuentra 
incompleto: le falta algo que lo afirma en su subjetividad. Dice: “saber 
cómo conocimiento reflexivo se vuelve para tematizar 
dialécticamente (lanzando lo óntico hacia lo ontológico o 
fundamental) la praxis que es primera y radicalmente dialéctica, 
histórica” (Dussel, 1974, p. 159). Del horizonte del mundo como 
“totalidad nunca totalizada sino totalizándose”, surge la historicidad 
al descubrir su propia apertura, su inacabamiento intotalizado: 

Afirmamos la especificidad del acto humano, que atraviesa todo el 
medio social conservando las determinaciones y que transforma el 
mundo sobre las bases de las condiciones dadas. Para nosotros, el 
hombre se caracteriza antes que nada por la superación 
[dépassement] de una situación, por aquello que llega a realizar de 
lo que ha hecho de sí, aun si no se reconoce nunca en la 
objetivación. Esta superación lo encontramos en la raíz de lo 
humano y, aún antes, en la necesidad (Sartre, 1960, p. 63). 

Se trata de un proyecto bien establecido donde Hegel queda 
confrontado por la historia; de hecho, casi todos los ejemplos que 
ofrece Sartre son históricos. Además, son narraciones históricas que 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

294          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

cuentan hazañas de liberación en sentido estricto: suponen un 
acontecimiento que se va abriendo a posibilidades nuevas. El 
proyecto define una doble relación simultánea:  

Por un lado, la praxis es negatividad: pero se trata siempre de la 
negación de una negación; y por otro, a un objeto entrevisto, es 
positividad: pero esta positividad desemboca sobre lo “no-
existente”, aquello que todavía no ha sido. (…) así, el conocimiento 
es un momento de la praxis, (…) definido por la negación de la 
realidad a producir, queda captivo de la acción que esclarece y 
desaparece con ella. Es, por tanto, perfectamente exacto, que el 
hombre es el producto de su producto: las estructuras de una 
sociedad que se ha creado por el trabajo humano (…) (Sartre, 1960, 
p. 64). 

Estamos en el campo de posibilidades, donde deshacerse del 
pasado negativo es difícil en la medida en que no es fácil vislumbrar 
lo inmediato porvenir; pero, a su vez, para cada paso que se da, se 
abre, aunque sea en un pequeño instante, una nueva posibilidad que 
también, simultáneamente, abre otras posibilidades:  

La praxis, en efecto, es un pasaje de lo objetivo a lo objetivo por la 
interiorización; el proyecto como adelantamiento subjetivo de la 
objetividad hacia la objetividad, extendido entre las condiciones 
objetivas de los medios y las estructuras objetivas del campo de lo 
posible, representa en sí misma la unidad movible de la 
subjetividad y de la objetividad, son determinaciones cardinales de 
la actividad (Sartre, 1960, p. 66). 

El hombre está definido por su creatividad que lo traspasa, 
proyectándolo hacia el futuro. La voluntad, rechazada por Sartre, en 
tanto entidad abstracta, no debe confundirse con el proyecto (pro-
jet): las necesidades, las pasiones y los pensamientos, son cuestiones 
concretas que definen la existencia, pero no como una sustancia 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                295 

estable, sino como en desequilibrio perpetuo, como un impulso hacia 
la objetivación, que al final Sartre define como libertad, irreductible 
tanto al orden cultural como al orden natural7.  

Vemos que una lectura de Sartre arrojaría elementos para 
entender la filosofía de la Liberación en sus inicios8. De nuevo, 
recuperando a Ricoeur, podríamos decir que en la afirmación del otro 
se puede subestimar pensando en una cierta “disminución de la 
existencia”, como una defección de la perfección que se es, 
afectando con ello, la perseverancia de un ser en la afección 
primitiva, originaria. En ese sentido, “Yo soy la viva no-necesidad de 
existir. Es por ello, que la negación primaria, que llamo ahora 
contingencia o insubsistencia, donde el acto de trascendencia es la 
negación segunda. La denegación es negación de negación” (Ricoeur, 
1967, p. 393). De manera que quiero, pienso, amo, muy a pesar de 
mi finitud, lo que constituye la relación más concreta entre la 
denegación (negación de la trascendencia) y la aniquilación (como 
negación de la finitud). En este drama, Ricoeur resuelve, 
parcialmente aún, el concepto de negatividad, según el cual no en la 
inmediatez, sino en un segundo momento (como negación de 
negación) para recuperar la afirmación que llamamos, liberación. 

 
7 Ellacuría (1996) también menciona este punto en torno a Sartre: “El hombre es 
libertad; más aún, el hombre es su libertad (…). Tiene posibilidades y límites dados 
que no dependen totalmente de su libertad, pero nada de lo recibido como 
posibilidad y límite es lo humano […es proyecto], porque está sin hacer y ha de 
hacerse; proyecto porque está arrojado hacia un futuro que depende de su decisión 
y que, por lo tanto, es creación suya” (p. 629). 
8 Consigno que, para la historia de la filosofía en nuestro continente, aunque no hay 
ejemplos, Beorlegui (2004) opina que, “el existencialismo de Heidegger y de Sartre 
también estuvo de fondo en algunos autores de la FL [filosofía de la liberación], 
empeñada en poner en cuestión y en descentrar la postura hegemónica de la 
filosofía europea, y en hacer del hombre, de cada ser humano, el sujeto y el 
protagonista de su liberación y de su propia realización” (p. 676). 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

296          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

5. Praxis como negatividad y necesidad 

Al final del segundo capítulo de la Ética de la liberación. En la 
edad de la globalización y de la exclusión, Dussel (1998) ofrece una 
breve discusión sobre la praxis. El capítulo se centra en las 
posibilidades ónticas y por ello, en cierto nivel concreto que supone 
esta parte del libro, su punto de partida es el ser humano, en tanto 
ente material, algo material pero viviente y trascendiéndose 
culturalmente. Lo es, haciéndose constantemente, es decir: su hacer 
es construcción perenne que afirma: “la praxis es trascendencia”, y 
cuyo origen son los momentos que definen lo humano. Se trata de 
una trascendencia que unifica, constituyendo al mundo mediante sus 
obras. Es la manera de actualizarse en el mundo vigente, pero 
trascendiéndolo para cubrir su negatividad; esto es, para lanzarse a 
construir aquello que no existe y le es absolutamente necesario para 
seguir con su proyecto, a saber: el acrecentamiento cultural de la vida 
en comunidad. De manera que, en la identificación entre negatividad 
y necesidad, Dussel recupera de manera más decisiva la corporalidad. 
Dice:  

La necesidad del cuerpo (comer, descansar, etc.) indica ya los 
principios de la acción enderezada a saciar dichas necesidades. Se 
establece así la dialéctica necesidad-praxis. Pero sólo la praxis o la 
acción humana es cumplimiento efectivo de dicha negación al ‘saciar’ 
la necesidad, que de proyecto pasa a la efectiva positividad. La praxis 
no es sino la mediación cumplida, la posibilidad realizada y por ello, 
el modo como el poder-ser se ad-viene (Dussel, 1973, p. 92).  

La actividad humana es efecto de la necesidad. La acción 
humana (sus principios, sus normas y sus instituciones) se debe a las 
necesidades, en tanto falta-de, que debe ser reemplazada por su 
satisfacción. Lo humano se afirma, negando la falta-de, mediante la 
praxis: es una actualización permanente, pero nunca plena; siempre 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                297 

es parcial, inacabada, de modo que la necesidad es praxis constante 
(cf. Sartre, 1960, p. 104 y ss.). 

Aquí todavía no da el paso definitivo hacia una distinción 
tajante entre la praxis y la poiesis (Dussel, 1984); más bien, deja toda 
la actividad humana en términos de la praxis. No cabe duda de que 
la prioridad la tiene esta praxis sobre cualquier otra actividad (la 
poiesis o la theoría), considerando lo humano, en cuanto material, 
como en conjunto con los artefactos que le acompañan a su 
proyecto. Dice entonces:  

Esta “obra” [artefactos, útiles, “cosa-sentido”] que obra la prâxis no 
es tanto la fabricación o pro-ducción de instrumentos 
intramundanos, sino concomitante y radicalmente el mismo ser del 
hombre. […]. La obra del poieîn (la praxis como hacer o fabricar) es 
un arte-facto; la obra de la praxis en cuanto tal es el ser-advenido 
del hombre (Dussel, 1973, pp. 93-94). 

Esta es la primera distinción que hace de praxis y poiesis9. Por 
lo pronto, le bastó la distinción sin una exhaustiva consideración y 
engranaje de ambas esferas del ser como proyecto. Posteriormente 
le otorgará mayor relevancia. Se trata, entonces, de pensar lo 
humano con útiles a la mano: “El hombre no puede sino estar 
siempre con ‘algo a la mano’ en su mundo, pero en su manipular las 
cosas-sentido está solo instalando estructuras intramundanas que le 
permitan cotidianamente dar el salto a la trascendencia: el ser más 
hombre […]” (Dussel, 1973, p. 94). La consideración cuantitativa del 

 
9 Zubiri (2005) llega a plantear el problema, pero no lo problematiza lo suficiente 
para discernir entre estos dos aspectos humanos: “en esta realidad, que nos está 
dada, estamos fluentemente, pero en recurrencia. Es decir, en esa fluencia, el 
hombre apoya la fabricación, la  𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋𝜋 de su propio ser sustantivo, de los 
caracteres de su yo.” (p. 145). Dos discípulos estrechamente relacionados con la 
realidad latinoamericana, Ellacuría o González, tampoco le dan importancia a la 
distinción; fundamental para Dussel (1984). 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

298          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ser más cobra sentido con la posibilidad evolutiva de lo humano: se 
es más éticamente en la medida en que se tiene mayor 
responsabilidad (Téllez, 2023). “Llamamos conciencia ‘ética’ a la 
capacidad que se tiene de escuchar la voz del otro…” (Dussel, 1977, 
§ 2.6.2.2, p. 105). Esta direccionalidad implica que obrar nuestro 
propio ser, desde el poder-ser, solo es posible mediante la praxis, e 
indirectamente mediante la poiesis; porque la primera decide sobre 
la segunda. Es decir, obramos simultáneamente en la producción de 
algo externo (los útiles, los artefactos) a lo humano. El ingrediente 
ético de las actividades humanas se despliega de manera explícita 
con el siguiente comentario:  

(…) “hacer una obra buena”, es decir, cumplir en la prâxis algo 
conveniente con el poder-ser, no es sino pro-ducir algo para alguien 
a través de lo cual una posibilidad de mi poder-ser se ha cumplido 
y con ello yo soy fácticamente más hombre que antes (o menos, si 
la prâxis es inadecuada a mi poder-ser o si mi poder-ser es 
inauténtico) (Dussel, 1973, p. 95).  

Esa trascendencia (en tanto superación) que definíamos al 
principio como praxis, solo es posible simultáneamente con la 
poiesis; ambas, todavía sin considerar la theoría (una tercera 
actividad que incorporará después), son condiciones de posibilidad 
para la persecución de los fines que se propone en su proyecto. 
Además, como es evidente, aún no incorporaba la relación con la 
exterioridad como criterio último de realización.  

6. Comentarios finales 
Conjetura histórica  

Quizá debamos reparar en la posibilidad de que el filósofo 
francés haya podido influir mucho en la filosofía de la liberación. Más 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                299 

de lo que suponemos si juzgamos que hay poco material explícito en 
ello. Se le menciona poco; sin embargo, al menos en Dussel y en 
Ellacuría habría que evaluar más detenidamente dado que la 
impronta sartreana es patente en varias cuestiones.  

(1) La cuestión denominativa de la filosofía. En 1973 Sartre 
fundó, junto con otros colegas, la revista Libération que se publica 
hasta el día de hoy. Previo a este hecho, en la década de los sesenta, 
en Francia estaba muy vívida la Liberación de Palestina (OLP) y los 
distintos movimientos musulmanes de liberación en Medio Oriente, 
o inclusive los diversos movimientos de liberación en África contra 
los países colonialistas de la Europa Occidental. Así que el tema no 
era nuevo ni el término ajeno. Lo diferente es el cambio cultural al 
volver a América Latina, en el caso de Dussel a finales de los sesenta, 
donde la cuestión de la liberación debe mucho a las múltiples 
guerrillas diseminadas a lo largo y ancho del continente. 

(2) La cuestión religiosa. Pocos intelectuales en el siglo XX 
fueron registrados en el Index Librorum Prohibitorum. Sartre fue uno 
de ellos debido a su obra literaria. De cualquier manera, hacia mitad 
del siglo, en sociedades más cercanas al ala conservadora del 
catolicismo como en general la latinoamericana, iba a ser difícil su 
aceptación; a pesar de que varios de estos teólogos de la liberación 
tuvieron restricciones o fueron vetados. Una buena parte de la 
escuela de la filosofía de lo liberación está vinculada a los teólogos 
católicos más politizados, pero esto no significa que, siendo 
miembros de la Iglesia, pudieron sustraerse de este tema. 

(3) La cuestión de las relaciones sexuales con adolescentes. 
En 1977 Sartre firmó una carta pidiendo la derogación de varios 
artículos de la ley relativa a la edad de consentimiento y la 
despenalización de todas las relaciones consensuales a edades 
menores que el límite de consentimiento, de 15 años entonces en 
Francia. Se trataba de casi una centena de intelectuales donde 
figuran muy pocas mujeres y en un contexto donde había varias 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

300          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

personas detenidas bajo cargos de estupro. La pretensión de 
veracidad científica en las explicaciones daba por sentado la 
aceptación tácita frente a una sociedad que se sentía liberal; pero en 
el mundo hispanoamericano había otros supuestos culturales. La 
cercanía de la intelectualidad latinoamericana con el catolicismo, aún 
el más liberador, podía haber sido un factor de rechazo importante 
entre las realidades culturales.  

La conjetura salta a la vista. Si no fuera por todo esto (al 
menos), ¿sería más fácil acreditarlo como fuente indiscutible de la 
filosofía de la liberación? Esto nos obliga a realizar un estudio más 
detallado para conocer su impronta.  

Conjetura filosófica 

Debemos reconocer, no obstante, que, si hay este 
cuestionamiento en términos históricos, en términos filosóficos, 
habría una veta inadvertida, pero significativa, al menos en el 
pensamiento de Dussel, y en menor medida en el de Ellacuría. No 
hemos agotado el tema, solo lo sugerimos y por lo mismo, una lectura 
más amplia y detallada se vuelve imperiosa para estudiar la filosofía 
de la liberación.  

(1) La nada se identifica con el no-ser, en tanto contradicción 
originaria y originante del ser. Para la fenomenología de Sartre, el ser 
aparece con su esencia, en una renuncia entre el “adentro” y el 
“afuera” de todo ente concreto de la realidad. Sin embargo, la nada 
es una ausencia, una “falta de” (manque) que, desde la antropología 
sartreana, da la idea de ser una especie de operador que comienza 
otra serie de operaciones en el ser y le son igualmente esenciales.  

(2) Dussel identifica la falta de, como la necesidad. No es una 
privación, como si se le hubiera quitado algo dejando un hueco en el 
ser. Esto vuelve difícil la traducción al español, porque no es ni 



ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                301 

privación ni ausencia, sino una condición material perenne, para lo 
cual recurren ambos a Marx. El ser humano se define por tanto no 
como un ser con necesidades, sino como un ser necesitante. La 
diferencia es enorme. La primera supone una cualidad adventicia, 
mientras que la segunda supone una cualidad que es, un atributo que 
es parte constituyente de su ser. Ambas tienen consecuencias 
significativas: en el primer caso la necesidad parece un atributo 
secundario y evitable; en el segundo, es inherente y constitutivo. La 
necesidad materialmente hablando, al no ser un atributo adventicio, 
lo es inherente pero que, le da sentido al ser mismo, porque pone en 
marcha la praxis. De manera que la praxis tiene como fundamento 
esa necesidad material.  

(3) Así como el Dussel maduro, en su política, distingue entre 
fuente y fundamento para el concepto del poder (Téllez, 2024), 
podemos establecer (aún sin desarrollar el tema con la extensión 
debida) que la praxis y la poiesis tiene su fundamento en la 
necesidad; pero, la fuente de la necesidad es la negatividad. Las tres 
categorías en niveles diferentes de argumentación. Esto responde al 
reconocimiento del trabajo vivo, en tanto sujeto económico; pueblo, 
en tanto sujeto político; y, ahora, en una antropología filosófica 
radical, la negatividad como categoría insuperable, la víctima en 
tanto sujeto ético de cualquier sistema de eticidad y que se proyecta 
en los campos prácticos como pobre, marginado, excluido, etc. Solo 
que la fuente no crea; no es fuente creadora de algo que es 
susceptible a ser hurtado, por ejemplo. Se trata de un algo que 
aparentemente no está ahí, pero es parte constitutiva de lo que es. 
La ausencia es hambre y en tanto negatividad crea necesidad; y esta 
es fundamento de lo por-hacer humano. Esto supone un nivel de 
abstracción mayor, pero subsumido, en los campos prácticos político 
y económico. Dejamos el tema en la mesa para futuros debates.       

 



NEGATIVIDAD Y NECESIDAD. CONJETURAS SOBRE SARTRE, DUSSEL Y LA FILOSOFÍA DE LA LIBERACIÓN 

302          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Referencias bibliográficas 

Beorlegui, Carlos (2004). Historia del pensamiento filosófico latinoamericano. Una búsqueda 
incesante de la identidad. Bilbao: Universidad de Deusto. 

Bergson, Henri (2007). L’évolution créatrice. (1a. ed. crítica de F. Worms). Paris: Presses 
Universitaires de France. 

Dussel, Enrique (1969). El humanismo semita. Estructuras intencionales radicales del pueblo de 
Israel y otros semitas. Buenos Aires: Editorial Universitaria de Buenos Aires.  

Dussel, Enrique (1973). Para una ética de la liberación latinoamericana. (Tomo I. 1a. ed. 
mexicana, 2014). México: Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (1974). Método para una Filosofía de la Liberación. Superación analéctica de la 
dialéctica hegeliana. (2a. ed. de 1991). México: Universidad de Guadalajara.  

Dussel, Enrique (1977), Filosofía de la Liberación. (1a. ed. FCE, 2011). México: Fondo de Cultura 
Económica. 

Dussel, Enrique (1984). Filosofía de la producción. Bogotá: Nueva América. 

Ellacuría, Ignacio (1996). Escritos filosóficos. (Tomo 1). San Salvador: Universidad 
Centroamericana.  

Hegel, Georg W. F. (2017). Enciclopedia de las ciencias filosóficas en compendio (1830) (Ed. 
bilingüe de R. Valls Plana). Madrid: Abada.  

Hyppolite, Jean (1953). Logique et existence. Essai sur la logique de Hegel. Paris: Presses 
Universitaires de France. 

Ricoeur, Paul (1967). Histoire et verité. Paris: Seuil. 

Salazar Bondy, Augusto (1995). Dominación y Liberación. Escritos 1966-1974. (Ed. de H. Orvig y 
D. Sobrevilla). Lima: Facultad de Letras y Ciencias Humanas, Universidad Nacional Mayor de San 
Marcos. 

Sartre, Jean-Paul (1943). L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. (Édition 
corrigée avec index par A. Elkaïm-Sartre). Paris: Gallimard. 

Sartre, Jean-Paul (1960). Critique de la Raison dialectique, (précédé de Questions de méthode). 
Tomo 1. Théorie des ensembles pratiques. Paris: Gallimard. 

Téllez Fabiani, Enrique (2022). Ricoeur y Dussel. Simbólica y crítica a la ética ontología. Inter-
American Journal of Philosophy, 33(1), 1-14. https://ijp.tamu.edu/wp-
content/uploads/2022/07/1-Ricoeur-y-Dussel.-Simbolica-y-critica-a-la-etica-ontologia-by-
Enrique-Tellez.pdf 

Téllez Fabiani, Enrique (2023). A soberania do encargo: responsabilidade em Dussel e Ellacuría 
para uma política mundial. Práxis Educacional, 19(50), e12002. DOI: 
https://doi.org/10.22481/praxisedu.v19i50.12002 

https://ijp.tamu.edu/wp-content/uploads/2022/07/1-Ricoeur-y-Dussel.-Simbolica-y-critica-a-la-etica-ontologia-by-Enrique-Tellez.pdf
https://ijp.tamu.edu/wp-content/uploads/2022/07/1-Ricoeur-y-Dussel.-Simbolica-y-critica-a-la-etica-ontologia-by-Enrique-Tellez.pdf
https://ijp.tamu.edu/wp-content/uploads/2022/07/1-Ricoeur-y-Dussel.-Simbolica-y-critica-a-la-etica-ontologia-by-Enrique-Tellez.pdf
https://doi.org/10.22481/praxisedu.v19i50.12002


ENRIQUE TÉLLEZ FABIANI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                303 

Téllez Fabiani, Enrique (2024). Dussel, la política y la crítica de las categorías. EUNOMÍA. Revista 
En Cultura De La Legalidad, (26), 448-466. DOI: https://doi.org/10.20318/eunomia.2024.8522 

Zea, Leopoldo (1974). Dependencia y liberación en la cultura latinoamericana. México: Joaquín 
Mortiz. 

Zea, Leopoldo (1976). Dialéctica de la conciencia americana. México: Alianza.  

Zubiri, Xavier (2018). Sobre la esencia. (2a. ed.). Madrid: FXZ-Alianza. (Original publicado en 
1962). 

Zubiri, Xavier (2005). El hombre: lo real y lo irreal. Madrid: FXZ-Alianza. (Original publicado en 
1966). 

 

Enrique Téllez Fabiani 

Obtuvo su doctorado por la Universidad Nacional Autónoma de México, bajo la 
dirección de Enrique Dussel. Ha sido profesor de varias universidades desde hace 
más de 25 años. Es autor, co-autor, compilador y editor de varios libros y de varias 
temáticas en torno a la literatura, la historia y la filosofía. Destaca la obra “Para una 
estética de la liberación decolonial”. Desde hace varios años ha organizado eventos 
internacionales como miembro de la Asociación de Filosofía y Liberación (AFyL) y de 
la Asociación Filosófica de México (AFM). Es miembro del Instituto Nacional de 
Formación Política y del Sistema Nacional de Investigadores. 

https://doi.org/10.20318/eunomia.2024.8522




ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 16/05/2024  |  ACEPTADO 25/06/2024  |  PP. 305-331 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                305 

Alteración de la exterioridad.  
Sobre la “nueva totalidad”, la subjetividad 
política y clave mesiánica en Enrique Dussel. 
Un debate con Emmanuel Levinas 

Alteration of Exteriority. On the “New Totality”, Political 
Subjectivity and Messianic Key in Enrique Dussel. A Debate with 
Emmanuel Levinas 

Bernardo Cortés Márquez1 
 https://orcid.org/0000-0002-7341-6512 

Resumen:  

La interpelación de Dussel a la ética levinasiana fue que la exterioridad como mero 
lugar crítico no era suficiente para pensar una política y, por ello, era necesario pasar 
a otra Totalidad para responder (a un nivel político y económico) a las exigencias del 
otro. Así, para dicha perspectiva, la exterioridad se comprende como un momento 
que es reintegrado en una dialéctica que vuelve al momento de la Totalidad, aunque 
esta es postulada como nueva. Consideramos muy pertinente abordar el problema 
del necesario “pasaje” de la ética a la política, que Dussel había de resolver mediante 
una nueva Totalidad. Sin embargo, creemos que dicho problema debe reabrirse 
reconsiderando algunos elementos de la relación entre exterioridad y Totalidad, que 
Levinas mismo plantea. Así, es fundamental plantear algunas interrogantes que nos 
permitan una visión más compleja de la interpelación política a la ética levinasiana 
desde la condición latinoamericana de exclusión. Las interrogantes son: ¿si se tiene 
como punto de partida la exterioridad ética para la construcción de una nueva 
Totalidad, “totalidad” es realmente una categoría correcta? Porque una “Totalidad” 
que tuviera como fundamento la exterioridad no tendría propiamente la constitución 

 
1 Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de México; Instituto 
Nacional de Formación Política, Movimiento de Regeneración Nacional. Contacto: 
bernardocortesmarquez@gmail.com  

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-7341-6512
mailto:bernardocortesmarquez@gmail.com


ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

306          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

de una Totalidad, pues ¿qué movimiento o efecto tendría la exterioridad sobre la 
Totalidad? Y en el denominado “pasaje” de la ética a la política ¿no cambian de 
constitución tanto la exterioridad como de la Totalidad? Frente a dichas 
problematizaciones divisamos un eje fundamental: que es necesario aceptar que en 
el pasaje de la ética a la política se comete una necesaria alteración de la 
exterioridad. Esto implicaría dar cuenta de la transfiguración que la exterioridad sufre 
para enfrentar políticamente a la Totalidad. 

Palabras clave: Totalidad, exterioridad, nueva totalidad, mesianismo, política de la 
liberación 

Abstract: 

Dussel's challenge to Levinasian ethics was that exteriority as a mere critical place 
was not enough to think about politics and, therefore, it was necessary to move to 
another Totality to respond (at a political and economic level) to the demands of the 
other. Thus, for this perspective, exteriority is understood as a moment that is 
reinstated in a dialectic that returns to the moment of Totality, although this is 
postulated as new. We consider it very pertinent to address the problem of the 
necessary “passage” from ethics to politics, which Dussel had to resolve through a 
new Totality. However, we believe that this problem should be reopened by 
reconsidering some elements of the relationship between exteriority and Totality, 
which Levinas himself raises. Thus, it is essential to raise some questions that allow 
us a more complex vision of the political interpellation of Levinasian ethics from the 
Latin American condition of exclusion. The questions are: if ethical exteriority is taken 
as a starting point for the construction of a new Totality, is “totality” really a correct 
category? Because a “Totality” that had exteriority as its foundation would not 
properly have the constitution of a Totality, since what movement or effect would 
exteriority have on the Totality? And in the so-called “passage” from ethics to politics, 
don't both exteriority and Totality change their constitution? Faced with these 
problematizations we see a fundamental axis: that it is necessary to accept that in 
the passage from ethics to politics a necessary alteration of exteriority is committed. 
This would imply accounting for the transfiguration that exteriority undergoes to 
politically confront the Totality. 

Keywords: Totality, exteriority, new totality, messianism, politics of liberation 

 
A mi maestro Enrique Dussel, que vuelve y que no ha muerto 

 
 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                307 

1. Interpelación política a la ética levinasiana en Enrique Dussel 

Enrique Dussel es uno de los pensadores latinoamericanos que, 
siendo discípulo de Emmanuel Levinas, aplicó la fenomenología del 
maestro para intentar dar cuenta de la condición de alteridad de 
América Latina con respecto a Europa. A través de las categorías de 
“exterioridad” y “Totalidad”, nuestro filósofo obtuvo un marco 
categorial para dar cuenta de la relación de dominación geopolítica 
entre centro y periferia. América Latina en su condición histórica de 
continente colonizado se encontraría en la exterioridad, como otro 
concreto y periférico respecto a la Totalidad europea y 
norteamericana. Una vez que para Dussel fue posible situar 
categorialmente a América latina, como la exterioridad excluida con 
respecto al mundo occidental, moderno, su pensamiento dio un giro 
de la ontología heideggeriana a la metafísica de la alteridad 
levinasiana2. Partiendo de la exterioridad como “el más allá del 
sistema” se encuentra el otro excluido que no forma parte del orden 
y a partir del cual es posible cuestionar el Ser, la Totalidad, que para 
Levinas es la ontología de la guerra, la política, el poder.  

El otro poniendo en excepción originaria3 a la Totalidad es el 
escenario donde la ética interpela a la política y que se encuentra ya 

 
2 No es nuestra intención aquí precisar los antecedentes del pensamiento de Enrique 
Dussel, cuyo interés inicial fue formular una ética ontológica a partir de Martin 
Heidegger. Sobre dicho giro en el pensamiento del filósofo latinoamericano, véase: 
García Ruiz (2014). 
3 Como sabemos para Levinas el otro (Autrui) es lo absolutamente otro (Autre), es 
decir, no es simplemente una diferencia particular entre la multiplicidad de 
otredades, sino que es el otro en tanto desnudo, oprimido, proletario, es portador 
de esa trascendencia absoluta que marca la ruptura originaria de la esencia del Ser, 
partir de la cual lo nuevo puede ser posible: “El Otro no es caso particular, una 
especie de alteridad, sino la original excepción al orden. El Otro ‘da lugar’ a una 
relación de trascendencia no porque sea novedad; por el contrario, debido a que la 
responsabilidad por el Otro es trascendencia es por lo que puede haber algo nuevo 
bajo el sol” (Levinas, 2001, p. 31). 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

308          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

inscrita en relación con esta. El estatuto metafísico de la ética no 
significa solo una sustracción a la Totalidad, sino un más allá desde el 
cual se irrumpe en la política. Así pues, resulta muy pertinente la 
continuación que Dussel pretende de la filosofía de Levinas, al captar 
una política que se encuentra en potencia en la ética levinasiana. Si 
el otro es el pobre, la viuda, el huérfano, el extranjero e incluso puede 
ser situado geopolíticamente, entonces la ética parece estar inscrita 
o convocada a la política. Ante el hecho de cómo satisfacer las 
necesidades de los excluidos, para Dussel es necesario construir una 
nueva Totalidad para dicha tarea de liberación. De este modo, 
nuestro filósofo piensa al otro ya no en términos absolutos, sino 
como otro concreto, situado geopolíticamente, al que se puede 
acceder escuchando su voz y atendiendo sus necesidades concretas. 
Es así que el discurso de la filosofía de la liberación de Dussel, 
comienza, en su enunciación más crítica, con la exterioridad como 
objeto de una profanación de su trascendencia: 

Sin embargo, Levinas habla siempre que el Otro es 
“absolutamente” otro. Tiende entonces hacia la equivocidad. Por 
otra parte, nunca ha pensado que el Otro pudiera ser un indio, un 
africano, un asiático. El Otro, para nosotros, es América Latina con 
respecto a la Totalidad europea; es el pueblo pobre y oprimido 
latinoamericano con respecto a las oligarquías dominadoras y sin 
embargo dependientes (Dussel, 1973b, p. 161). 

Dussel planta al otro en un campo político concreto que 
interpela al orden con la intención de superarlo y pasar de una 
Totalidad dominadora a una nueva Totalidad futura. La condición 
ética del otro es siempre exterioridad con respecto al ámbito de la 
política y como tal es el punto de partida de una política otra. El 
método que en los años setenta nuestro pensador latinoamericano 
concibió para este movimiento hacia la exterioridad del otro es el 
analéctico en contraposición a la dialéctica. El método dialéctico es 
tenido como “la expresión dominadora de la Totalidad desde sí; el 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                309 

pasaje de la potencia al acto de “lo Mismo” (Dussel, 1973b, p. 161). 
La analéctica es definida, por el contrario, como el pasaje de la 
Totalidad misma a su crecimiento desde el otro y hacia el otro en una 
práctica de servicio que se despliega en una economía, una 
pedagógica, una erótica y una política: 

El rostro del Otro es un aná-logos: él es ya la “palabra” primera y 
suprema, es el gesto significante esencial, es el contenido de toda 
significación posible en acto. La significación antropológica, 
económica, política y latinoamericana del rostro es nuestra tarea y 
originalidad (…). Este pensar analéctico, porque parte de la 
revelación del Otro y piensa su palabra, es la filosofía 
latinoamericana, única, nueva, la primera realmente postmoderna 
y superadora de la europeidad (…). El pasaje de la Totalidad 
ontológica al Otro como otro es ana-léctica, discurso negativo 
desde la Totalidad, porque se piensa la imposibilidad de pensar al 
Otro positivamente desde la misma Totalidad; Discurso positivo de 
la Totalidad, cuando piensa la posibilidad de interpretar la 
revelación del Otro desde el Otro (Dussel, 1973b, p. 162). 

El método de Dussel pretende un desarrollo de la 
exterioridad ética de Levinas, situándola primero geopolíticamente, 
en cuya situación se plantea el problema de una nueva Totalidad. La 
Totalidad debe abrirse a la exterioridad para responderle ante su 
exigencia, encaminándose todavía como Totalidad a una positividad 
creativa. Pero ¿acaso no sucede, aquí, que la Totalidad sigue 
teniendo la primacía en el proceder analéctico? Es decir, la Totalidad 
parece ser el actor activo del pasaje de sí mismo a la exterioridad del 
otro y el que interpreta y construye la nueva Totalidad desde lo otro. 
Así, pareciera que el otro está a expensas del Mismo. El Mismo marca 
la pauta a la exterioridad, aun cuando es el Mismo el que ha pasado 
al otro, pero no registra que el otro sea quien de alguna manera está 
dentro de lo Mismo. No sería lo mismo pensar una Totalidad que se 
exterioriza por un movimiento que viene del otro que el otro se en-



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

310          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

totalice. En este punto se encuentra ya en Dussel una pérdida del 
carácter trascendente del otro que en Levinas impide su totalización 
aun cuando el Mismo y el otro estén en relación, como afirma en 
Totalidad e infinito: 

El hecho de que el rostro mantiene por el discurso una relación 
conmigo, no lo aliena en el Mismo. Permanece absoluto en la 
relación. La dialéctica solipsista de la conciencia siempre 
sospechosa de su cautividad en el Mismo, se interrumpe. La 
relación ética que sostiene el discurso, no es, en efecto, una 
variedad de la conciencia cuyo radio parte del Yo. Cuestiona al Yo. 
Este cuestionamiento parte del otro. 

La presencia de un ser que no entra en la esfera del Mismo, 
presencia que lo desborda, fija su “jerarquía” de infinito (…). Este 
movimiento parte del Otro (Levinas, 2002, p. 209). 

Aquí surge una problematización al nivel de las 
metacategorías. ¿Si Dussel concibe que para pasar al otro y 
responder a sus exigencias es necesario construir una nueva 
Totalidad, entonces estaría planteando el retorno de la metafísica a 
la ontología? Si es así, ¿el pasaje analéctico que nuestro maestro 
propone como el método que realmente asume la alteridad sin 
negarla caería en la misma concepción dialéctica que dicho método 
desea superar, donde el momento negativo de la alteridad continúa 
siendo digerido por la Totalidad? Pero si, por el contrario, el pasaje 
analéctico es, en efecto, la salida de la Totalidad hacia el otro, es 
decir, sin retorno a lo Mismo, y desde este movimiento se plantea la 
construcción de una nueva política, entonces el estatus teórico de 
esa política pareciera que ya no tendría que entenderse como 
“Totalidad”, aunque nueva, pues transita en un umbral entre el orden 
ontológico y lo metafísico tal como aquí son concebidas dichas 
nociones. Lo que resulta un hecho contundente es que en ambos 
casos y en el momento mismo de plantearse una política que tenga 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                311 

como punto de partida la exterioridad ética se incurre en una 
necesaria profanación de la exterioridad. Esta es una de las razones 
por las que Dussel asume sin problema alguno volver a una Totalidad 
ontológica para plantear una construcción política desde la 
exterioridad4. En su texto “Lo político en Levinas”, Dussel intenta 
precisar cómo el otro pretende ser integrado en una nueva Totalidad 
posterior al momento analéctico del viraje del yo hacia el otro y por 
lo cual sería una “Totalidad” al servicio del otro y en el futuro des-
totalizada:  

En este punto Levinas tiene dificultad de mediar, de edificar un 
puente entre la Exterioridad del Otro y la construcción de una 
nueva totalidad al servicio del Otro. El Otro es totalmente otro 
(equivocidad absoluta). Mientras que para nosotros el Otro es 
analógicamente otro (posición analéctica), la en-totalización del 
Otro es posible en una futura y nueva Totalidad –que deberá ser en 
un futuro posterior de-totalizada por la crítica mesiánica futura–) 
(Dussel, 2003, p. 119)5. 

 
4 No negamos el necesario momento de la construcción del orden político nuevo, 
apelando a que la exterioridad permanezca improfanable, sino que 
problematizamos la comprensión de esa construcción política desde la exterioridad. 
Porque cuando se asumen las categorías Totalidad-exterioridad, asumimos al mismo 
tiempo las consistencias a las que se refieren. Si Totalidad se refiere el orden 
ontológico de referencia al Ser, el egoísmo, el Mismo, aquel otro orden, aquella 
política que se construye atendiendo la revelación del otro no podría ser ya una 
Totalidad en cuanto su consistencia. 
5 Aunque entendemos la intención de la propuesta de Dussel, es curioso que en sus 
expresiones suele haber una primacía de la Totalidad como la agencia de la liberación 
del otro, y donde se muestra el movimiento de retorno de lo otro a la Totalidad, 
aunque nueva, ocurre una en-totalización del otro, donde la finalidad (no ya una 
mediación) es una Totalidad. En este sentido, pareciera que para la analéctica el otro 
es un medio que se absorbe para llegar a la nueva Totalidad. En todo caso sugerimos 
que la cuestión podría pensarse como el otro provocando el movimiento de lo 
Mismo a lo otro, como de hecho sugiere Levinas. El otro ha sido, en su pasividad, un 
sujeto activo que está antes del pasaje del Yo a lo otro, que es su pre-historia. Aquí, 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

312          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Dussel, aunque en su obra lo tiene muy presente, no 
concentra su atención en la consistencia del movimiento hacia el 
otro, que supone su asunción misma y una transformación de la 
Totalidad y la exterioridad, movimiento generado por la exterioridad, 
sino que lo que más le interesa atender es un marco general de 
“pasaje”, de “salida” de una Totalidad a otra Totalidad. Así ya no 
protagoniza tanto el aspecto analéctico, sino que parece 
sobreponerse el aspecto dialéctico para el que la negatividad de la 
exterioridad concreta es reconducida por una mediación analógica 
que constituye un momento interno e intermedio de la dialéctica, en 
función del pasaje a la otra Totalidad. Como el elemento analógico 
de la analéctica está en función de la dialéctica, la exterioridad deja 
de ser exterioridad en cuanto absoluta, así pierde también su 
carácter interruptor, transformador, y a través de su semejanza 
puede ser inscrita en una nueva Totalidad en la que, sin embargo, lo 
Mismo parece todavía rebasar a la alteridad6. En esta aparente 

 

el Mismo, la Totalidad, han sido envueltos como mediaciones de la exterioridad hacia 
una “finalidad” que parece situarse mucho antes de toda nueva Totalidad. En este 
sentido, sería más preciso hablar de un orden de des-totalización, pero no futuro 
como piensa Dussel ni como un postulado a la manera de la disolución del Estado, 
sino presente y como régimen: el otro irrumpiendo dentro de la Totalidad e 
insertando una relación que la desarma sin desaparecerla. Esto implica que un 
término emanado o inspirado por la alteridad, se encuentra más allá y más acá de la 
fundación de una nueva Totalidad, deconstruyendo la siempre vigente Totalidad, no 
como momento negativo que verá uno positivo, sino como momento tensional 
eterno, donde la interrupción de la Totalidad es el gobierno desde la exterioridad. La 
totalidad será siempre Totalidad y va hacia su fetichismo, por lo que la exterioridad 
en su praxis liberadora la interrumpe insertando la relación ética. Exceder la 
Totalidad y retraerla a su gobierno es la tarea de des-totalización del otro, no su en-
totalización. 
6 Opinamos que no es en la categoría de nueva Totalidad donde reside la cuestión 
fundamental de una política liberadora, sino en la generación del movimiento que el 
otro comienza y transformará la Totalidad y la subjetividad, en donde otra Totalidad 
no sería la resolución de un presunto conflicto entre Totalidad-exterioridad. Estas 
categorías dicen de una relación entre las que no puede haber algo como una 
“síntesis”, tampoco se da una relación en la que deba buscarse una semejanza, pues 
la relación de responsabilidad por el otro no supone ni se funda por la semejanza. En 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                313 

victoria de lo Mismo en el pasaje de la ética a la política, Dussel 
inserta en la Totalidad un aspecto futuro de negatividad que 
proporcionaría una de-totalización en la que advendría un orden 
mesiánico, al servicio del excluido. Entonces ¿la constitución plena de 
la nueva Totalidad sería futura? ¿Cuál es el estatuto de la exterioridad 
que ha irrumpido en la Totalidad en el tiempo presente, antes de 
todo futuro y más acá de todo postulado? ¿Dicho futuro está 
formulado como un postulado o como momento al que se llega al 
final de un proceso? En una de sus obras más recientes, 14 Tesis de 
ética, expone este punto respecto al paradigma de liberación: 

(…) el movimiento dialéctico consiste en el pasaje (Übergang, diría 
Hegel o K. Marx) de una totalidad (una tierra) a otra totalidad (otra 
tierra) (…). Dada en una totalidad ontológica vigente una negación 
óntica (el esclavo es negación del esclavo libre), desde la afirmación 
anticipada de la negación negada (cuando el esclavo imagina ser 
libre), se llama liberación al pasaje, por negación de la negación (la 
redención o rescate del esclavo en la tierra primera) dada en la 
totalidad vigente opresora, a una nueva totalidad donde por la 
negación es ahora afirmado el que antes estaba negado, como 
momento constitutivo de la nueva y segunda totalidad (Dussel, 
2016, p. 198). 

De esta forma, parece que el punto de llegada tiene un 
reporte con el punto de partida, de Totalidad a Totalidad nueva, 

 

dado caso, la analogía sería necesaria entre la pluralidad de los otros, formas 
posteriores a la exterioridad, pero incluso aquí lo común entre otros que podría 
pensarse no sería mediante la semejanza de alguna propiedad o pertenencia, sino 
por la apertura misma, la pura potencia, de la subjetividad a la exterioridad. Por esto, 
la irrupción política y la relación de la exterioridad en la Totalidad no produce una 
fusión tal que sea totalización, no produce un fin definitivo que clausure la vieja 
Totalidad y funde otra realmente nueva como bajo la idea de revolución. Aunque la 
ruptura mesiánica se establece, se despliega y se cumple, su establecimiento no es 
definitivo, se cumple como final de todos los instantes. 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

314          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

aunque puedan ser analíticamente distinguibles y la imagen exódica 
de salida de una tierra para entrar a otra nueva proporcione la 
metáfora de dos totalidades sin referencia la una con la otra. Si lo que 
ocurre al plantear el movimiento analéctico de una Totalidad a otra 
nueva Totalidad que en su viraje al otro se pone a su servicio, es 
prudente preguntarnos en qué términos se da este movimiento, 
como preguntó Mario Orospe a Dussel en su tesis de maestría 
(Orospe, 2018, p. 113): ¿estaríamos, con la nueva Totalidad, en un ser 
de otro modo o en un de otro modo que ser?7 Ya que se asume con 
contundencia una Totalidad, pero no estaría solo referida a sí misma 
sino al otro, es preciso afirmar que estamos ante una Totalidad que 
varía al otro, ser de otro modo. Levinas consideró que la metafísica 
del otro implica una ruptura con la Totalidad, ruptura que, podríamos 
decir, da lugar a la separación entre lo Otro y lo Mismo, por lo que no 
podría darse una unificación: 

Lo meta de la metafísica, por más que provenga, como dice 
Heidegger, del desconcierto de un editor, indica una ruptura. Hay 
Mismo y hay Otro. Y hay una ruptura entre Mismo y Otro. La 
alteridad de Otro, cuando se trata de metafísica, no es, como 
cualquier otra relación, el mero envés de la identidad. Es todo el 
contenido de Otro. Lo Otro metafísico se niega a toda unificación 
conceptual con Mismo. Nos hallamos aquí en la separación 
absoluta. La separación rompe la totalidad, tanto si es unidad 
conceptual como si es unidad numérica (…) Separación radical. Y, 

 
7“Ser de otro modo” implica solo un viraje, la totalidad abre un lugar al otro, mientras 
que en lo “de otro modo que ser” el otro funda, colma, atraviesa y excede la Totalidad 
y el Yo. En De otro modo que ser o más allá de la esencia Levinas afirma: “(…) la ex-
cepción de ‘lo otro que el ser’ –más allá del no ser– significa la subjetividad o la 
humanidad, el sí-mismo que repudia las anexiones a la esencia. Yo como unicidad, 
fuera de toda comparación, ya que la margen de la comunidad, del género y de la 
forma, al no encontrar más reposo en sí mismo, in-quieta desde el momento en que 
no coincide consigo mismo. (…) sin la identidad del yo coincidiendo consigo mismo, 
unicidad que se retira de la esencia (…)” (Levinas, 1999, pp. 51-52). 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                315 

sin embargo, a la vez que se niega a la síntesis que reuniría en una 
totalidad a Mismo y Otro, lo Trascendente, lo Otro no suprime toda 
relación. Este es al menos el testimonio de la metafísica. En la 
evidencia primera del cogito, se afirma, por turno, sin confundirse, 
Yo y Dios. El ser se dice de ellos en un sentido sólo analógico. No 
constituyen en modo alguno una totalidad. Y sin embargo están en 
relación (Levinas, 2015, pp. 175-176). 

Sin embargo, sigue siendo fundamental la interpelación de 
Dussel a Levinas sobre la necesidad de pensar una política otra 
además de la crítica a la Totalidad8. ¿Cómo pensar el despliegue de 
una política del otro que, sin negar un momento constructivo (el lugar 
correspondiente a la Totalidad como la entiende Dussel), sea la 
detención de la Totalidad? ¿Adentrarse en la política desde la 
interpelación ética del otro implica necesariamente una 
transfiguración de la exterioridad, una alteración, o una “acotación” 
de sí misma? Porque: ¿hacia dónde se dirige la interpelación del otro 
sino a la interrupción y penetración en la Totalidad? Aquí atendemos 
la intención de ambos pensadores para pensar la cuestión ético-
política. Asumimos, por un lado, la enseñanza levinasiana de que la 
exterioridad desborda lo Mismo, la Totalidad, el Ser, y, por lo tanto, 
en sentido estricto, no puede contenerla. Por otro lado, al asumir la 
intención dusseliana de pasar a la política desde la ética, como 
momento liberador de la opresión del otro, y donde quizá la ética se 
cumple, consideramos que otro tipo de movimiento es posible: un 
tipo de “legitima alteración” de esta exterioridad trascendente, pero 

 
8 En “Lo político en Levinas”, Dussel (2003) señala: “(…) la cuestión crítica se abre 
cuando le preguntamos a Levinas ¿cómo dar de comer al hambriento?, ¿cómo hacer 
justicia con la viuda, cómo edificar un orden económico para el pobre, cómo 
reconstruir la estructura del derecho de un orden político que, como una totalidad 
cerrada sobre sí misma, es inhospitalaria ante el extranjero...? Es decir, su crítica a la 
política como la estrategia del estado de guerra es correcta, valiente, clarividente, 
pero esto no evita las dificultades que tiene el gran pensador judío para reconstruir 
el sentido positivo y crítico liberador de una nueva política” (p. 115). 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

316          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

cuya inconmensurabilidad profética parece guardar un impulso 
secreto que se dirige a su realización política más acá y más allá de 
toda Totalidad.  

¿Qué sucede si pensamos un movimiento de la exterioridad 
que realmente comience en la exterioridad misma y donde la 
asunción de la responsabilidad por el otro surja en su seno, como un 
desdoblarse, como una “producción” de sí misma? Supondríamos, 
así, un movimiento cuya iniciativa no depende plenamente de algún 
término de la Totalidad, que no está a expensas de que la Totalidad 
interprete la revelación del otro, sino más bien la generación de un 
particular término generado por la exterioridad que, incluso, puede 
introducirse a la Totalidad a través de una irrupción política. 
Consideramos que este movimiento es el que podríamos describir 
cuando desde América Latina se piensa en la irrupción política de la 
exterioridad, el pueblo de los oprimidos, donde el movimiento de 
responsabilidad hacia el otro surge en la exterioridad misma. ¿No 
acaso la exterioridad, los excluidos irrumpiendo políticamente, son 
los que a través de sus procesiones generan incisiones en la 
Totalidad? ¿No es el otro el que adopta ciertas maneras de la 
Totalidad para penetrar en ella y así coloca la mina para la posibilidad 
de que desde la posición del Mismo la “Totalidad” se abra a la 
exterioridad? La exterioridad se mueve hacia sí misma, genera un 
enviado, exterioridad que se concentra, explota y se exterioriza, 
exteriorización y expresión de la exterioridad, para ir hacia la 
Totalidad y desquiciarla. 

El desquiciamiento, la des-totalización, de la Totalidad no es 
un simple medio para otra vez la Totalidad, sino la economía propia 
de la exterioridad. Provisional no es la ruptura de la exterioridad que 
es superada por otro momento más elevado, pero tampoco la 
Totalidad como si se diluyera resultado de la irrupción del otro, pues 
ambos dependen mutuamente de sí en la separación. Una 
destotalización de la Totalidad por la exterioridad hace ya imposible 
la Totalidad nueva en sentido estricto. ¿La nueva Totalidad es, 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                317 

entonces, imposible? O ¿la nueva Totalidad solo establece un orden 
efímero e inestable en tensión con el asedio del enemigo, con la que 
siempre resta de la vieja Totalidad? La exterioridad no está 
imposibilitada de fundar otra política, pero esta ya no podría ser una 
Totalidad, porque el particular “gobierno” que de la exterioridad se 
despliega sería la apertura y el servicio al otro, es decir la 
deconstrucción de la Totalidad, que es al mismo tiempo praxis 
creadora. La destotalización de la Totalidad no es exactamente algo 
que llegará al final de un proceso, sino el obrar constante y potencial 
que se desprende de su condición absoluta de exterioridad. Ni 
negatividad ni positividad, tampoco precisamente un término medio, 
la exterioridad entraña negatividad y creatividad en una misma obra. 
Y esto implica una temporalidad y un proceso anterior a todo 
etapismo y distinto al largo plazo del tiempo histórico en el que la 
redención se logra al final y en la que los otros del pasado ya no verán 
la tierra prometida. 

En este sentido, el “orden nuevo” no es el mundo futuro de 
la escatología que aspira a una estabilidad duradera, al haber vencido 
al mal. Más que a un tiempo plenamente realizado, la economía 
política de la exterioridad, que por ende implica una necesaria 
profanación de su alteridad absoluta, tiene que ver con un 
mesianismo del otro, mesianismo de la relación de responsabilidad 
ética anterior a toda institución política, antes incluso del Estado, 
pero inmediatamente ética-política sin posible separación y materia 
misma del Estado. Este mesianismo que afirmamos como posible 
salida política desde la exterioridad, aunque contiene un aspecto pre-
originario a la política, al referirse a una relación ética de radical 
responsabilidad por los excluidos, se remonta al asunto mismo de 
una política liberadora. 

 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

318          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

2. La ética se transfigura en política por el mesías 

El mesianismo como paradigma de lo político se juega, para 
nosotros y desde América Latina, completamente distinto del 
problema nacionalista del sionismo del Estado de Israel, para indicar 
de inmediato una clara diferenciación. La nueva política, el nuevo 
Estado, que en América Latina se necesita pensar desde la ética y la 
exterioridad del pueblo excluido no es una cuestión que sea análoga 
el actual sionismo del Estado de Israel. El sionismo es más parecido a 
un segundo éxodo y en términos de retornar a la tierra prometida, 
que el otro habita, para ponerle fin a un exilio que se torna 
colonizador. Incluso consideramos necesario pensar la liberación 
desde otro paradigma que el exódico, aun cuando contempla un 
futuro de realización de las promesas mesiánicas en el tiempo final. 
Preferimos el mesianismo como el establecimiento de una relación 
ética, subyacente incluso al paradigma del éxodo, porque no se trata 
de dar cuenta de ningún retorno o salida a lo absolutamente distinto 
de la utopía, ya que los procesos de trasformación que los pueblos en 
América Latina entablan desde los oprimidos hacia su liberación se 
realizan como movimiento en su propio sitio con respecto a la 
Totalidad. 

En “El Estado de César y el Estado de David”, Levinas indica 
este mesianismo al que aludimos como una posibilidad de la política 
nueva que se comenzaría a tejerse desde un eslabón embrionario, 
emanado de la exterioridad, desde la asunción del clamor del otro. A 
partir de la figura del Mesías, cuyo paradigma es el Rey David, se abre 
espacio para una apuesta de la irrupción y entrada de la exterioridad 
en el ámbito político, lo cual implica un movimiento de la exterioridad 
que podría replantear el estatus de ésta respecto a la discusión en 
torno a la Totalidad-exterioridad: 

Si el Mesías es un Rey, si el mesianismo es una forma política de 
existencia, la salvación por el Mesías sería una salvación por otro. 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                319 

Como si habiendo alcanzado la madurez, pudiese ser salvado por 
otro. Como si, inversamente, de acuerdo con la significación más 
exacta de mi existencia personal, la salvación de todos los demás 
no me incumbiese (Levinas, 2006, p. 271). 

La liberación no proviene, en realidad, de algún personaje 
individual ajeno a la exterioridad, por lo menos no proveniente de la 
Totalidad como totalidad, sino de su ruptura. No se trata de un 
mesianismo para el otro, la oferta de un salvador que viene de fuera, 
sino del mesianismo del otro, del que adviene de sus entrañas para 
sí. Ya en sus “Textos mesiánicos” Levinas afirmaba, de alguna 
manera, dicha cuestión: “El mesianismo no es, pues, la certeza de que 
vendrá un hombre que detendrá la historia. Es mi poder de soportar 
el sufrimiento de todos. Es el instante en el que reconozco este poder 
y mi responsabilidad universal” (Levinas, 2004, p. 119). Este 
mesianismo es, pues, inmanente a la responsabilidad ética, viene, de 
cierta manera, de la patria de la exterioridad. Sin embargo, este 
mesianismo pasa por la humanidad, la persona, la subjetividad. 
Levinas sugiere este mesianismo como una muy particular teoría de 
la subjetividad, donde el Yo se constituye originariamente en la 
asunción mesiánica de la responsabilidad por el sufrimiento de los 
otros: 

El Mesías soy Yo, ser Yo es ser Mesías (…). ¿Quién, a fin de cuentas, 
toma sobre sí los sufrimientos de los otros, sino el que dice Yo? El 
hecho de no sustraerse a la carga que impone el sufrimiento de los 
otros define la ipseidad misma. Todas las personas son el Mesías 
(Levinas, 2004, p. 118). 

Es en este punto donde, los últimos años, nosotros insistimos 
constantemente a Enrique Dussel, que encontrábamos un pilar 
fundamental en la figura del mesías para precisar el denominado 
pasaje de la exterioridad a la Totalidad, que la clave se encontraba en 
el movimiento y el volver sobre sobre sí de la exterioridad, de su 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

320          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

propia contracción que generaba una subjetividad mesiánica capaz 
de presentar a la exterioridad como un todo, a la manera de un de 
otro modo que ser. De la receptividad, por parte de Dussel, a estas 
sugerencias, que da como testimonio el parágrafo 32 de la Política de 
la Liberación III. La crítica creadora (Dussel, 2022). 

El mesianismo se abre, más allá de alguna personalidad 
exclusiva, a una potencialidad de tomar sobre sí a los otros que 
cualquier humano puede asumir, cualquier singularidad: la 
singularidad cualquiera es el mesías. La subjetividad es, entonces, el 
eslabón clave a partir del cual se constituye otra política, un Estado 
mesiánico, antes y más allá de una Totalidad nueva. Levinas afirma 
que lo mesiánico se realiza en una personificación no exclusiva como 
hemos dicho y, más que eso, es la constitución misma de la 
subjetividad. El mesías es esa potencia que se extiende, puede surgir 
y asumirse en cada uno de nosotros. Este elemento conforma la 
materialidad misma a través de la cual una política alternativa 
anterior a la institución y al Estado puede ser posible, por lo que 
estaríamos ante una nueva reconstitución del Estado mismo. El 
mesianismo es la clave para una política distinta, anárquica en cuanto 
evoca a una relación anterior, en el origen, a la Totalidad, el Yo y el 
Estado en su sentido clásico, pero no por esto es una antipolítica ni 
una impolítica, sino la irrupción de la exterioridad en el orden para su 
trasformación a partir del investimento que se desprende de sí para 
entrar a lo profano. Mesianismo totalmente político, histórico y 
nuevo término de la exterioridad, dice de un despliegue en el orden 
de la inconmensurabilidad de lo absolutamente otro: 

El Mesías instaura una sociedad justa y libera a la humanidad, 
después haber liberado a Israel. Esos tiempos mesiánicos son los 
tiempos de un reino. El Mesías es rey. Lo divino inviste la Historia y 
el Estado, no los suprime. El fin de Historia conserva una forma 
política (Levinas, 2006, p. 264). 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                321 

De aquí la posición aporética del Estado mesiánico como el 
en, dentro y más allá del Estado, como bien señaló Jacques Derrida: 

(…) contra el Estado y, sin embargo, dejando a eso que 
Levinas llama el “más allá del Estado” o la “superación del Estado” 
una apertura hacia una “consumación del Estado de David” en 
Estado mesiánico, una superación del Estado hacia un “mundo que 
viene”. Superación de un Estado (el de César), consumación de otro 
(el de David); que ambos pueden parecer utópicos o prematuros, 
Levinas lo reconoce, pero también que muestran la apertura misma 
de lo político hacia su porvenir, si es que tiene alguno (…). Levinas 
no duda en hablar de “política mesiánica”, por oposición a lo que 
entendemos por política dentro de la tradición, digamos griega o 
posthelénica, que domina la política occidental. Cuando él dice 
“más allá de la política”, “política” tiene siempre el sentido de esa 
política del Estado no mesiánico, transgredido hacia su más allá por 
lo que sigue siendo, no obstante, una política, desde luego, pero 
una política mesiánica (Derrida, 1998, pp. 100-101). 

Solo mediante este mesianismo ético-materialista9 presente 
en el pensamiento de Levinas es posible el engranaje para “pasar” de 
la ética a la política, de la exterioridad a una construcción política que 
no podría ser ya una Totalidad simplemente, sino un “régimen 
provisorio”. No podría ser una Totalidad porque la relación misma 
que lo mesiánico establece desde la hospitalidad del otro en el propio 
ser para excederlo, significa que excede ya la Totalidad misma. La 
condición para poder hablar de una política mesiánica como aquella 
que da acogida a la propuesta ética de Levinas, es decir, a la exigencia 
misma de los oprimidos, es que esta se trata de un exceso que oficia 
dentro de la política y del Estado para reventarlo al mismo tiempo 
que puede permanecer en él. El Estado mesiánico no es una nueva 
tierra distinta a la anterior, como si pudiéramos hablar de dos 

 
9 Se trata no solo del mesianismo como una temporalidad futura o meramente 
utópica, sino ante todo una potencia que surge y se encarna en la subjetividad. 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

322          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

órdenes distintos y paralelos, en cambio su deconstrucción opera 
sobre la anterior y en su interior10. Hay un Estado y es necesario, es 
en el que lo mesiánico interrumpe para hacerlo explotar desde la 
relación material en la que los otros se encarnan en una subjetividad 
hasta conformar un cuerpo político mesiánico, que implica, en última 
instancia, el investimento ético de uno como un mesías que nunca es 
uno solo, sino los otros en uno y como contracción de los muchos. 
Mesías como relaciones entre los otros en la subjetividad y la 
subjetividad para los otros: carne sobre carne, vida sobre vida, 
encarnación, materialismo ético-metafísico. Esta es la subjetividad, la 
relación y generación de la exterioridad, que puede entrar al Estado 
y excederlo. El “más allá” del Estado como política mesiánica o de la 
liberación no es un fuera del Estado, sino el estiramiento explosivo y 
de contracción de un núcleo, un nodo material, que penetrando en 
el Estado lo desborda y permanece en este al llevarlo con sus 
instituciones al cumplimiento de la relación ética. Lo que interrumpe 
es la ética como relación de encarnación mesiánica que plagaría al 
Estado de su materialidad, aun ahí donde las operaciones 
institucionales evocan una relación material virtual. Aquello que 

 
10 En este sentido dialogamos con Dussel que, aunque integra totalmente el 
mesianismo en su pensamiento y tiene un lugar fundamental, da mayor importancia 
al esquema meta-categorial de la nueva Totalidad, donde el profetismo y 
posteriormente el mesianismo están en función de esa Totalidad, sin quizá 
concentrase tanto en la clave central de la subjetividad mesiánica y las relaciones de 
encarnación como el núcleo que le da el nuevo sentido transformador a la política 
en términos anteriores a una nueva Totalidad. Pues es en las relaciones de 
encarnación (en total materialidad, no solo una serie de instituciones) donde se 
encuentra el núcleo de un nuevo orden, un Estado restituido a su relación material 
con los otros, que incluso entrará en tensión con la totalización de la Totalidad. 
Sugerimos esta postura como posible vía alternativa de pensar la política desde la 
exterioridad, que igualmente puede ser una complementación de los elementos 
para una política de la liberación que propone Dussel. 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                323 

desborda el Estado es una posición dentro del Estado mismo, en el 
cual recobra su materialidad en las relaciones mesiánicas11. 

Dado que esta relación de encarnación deconstruye al 
Estado, como su relación de opresión, la pura relación de la guerra, y 
lo torna mesiánico, el estatuto de dicho régimen ya no es una 
Totalidad, sino que su “gobierno” consiste en des-hacer la Totalidad 
en su hacer la política mesiánica. Su obrar es un des-obrar. Deshacer 
y hacer coinciden en una misma praxis. Solo puede exceder el 
mesianismo al Estado en tanto también está dentro y re-
constituyendo su materia, de lo contrario entre la exterioridad y la 
Totalidad habría solo una relación alérgica. El dentro-fuera que le 
adviene al Estado por el mesianismo, es, al mismo tiempo y 
paradójicamente, la interiorización de la imposibilidad de asumir la 
materialidad de la relación ética, la encarnación del otro. Es por esto 
que dicho Estado, dicha política, dicho “nuevo orden”, no puede 
terminar y, por ende, ofrecer un cierre, sino únicamente un 
“cumplimiento” provisorio: “El Estado mesiánico (…) representaría 
apenas una etapa de transición. De hecho, varios pasajes talmúdicos 
asignan una duración finita a la era mesiánica. El verdadero término 
de la escatología sería el mundo futuro” (Levinas, 2006, p. 270). 

 
11 El sintagma “política mesiánica” o “Estado mesiánico” implica la excedencia o 
transgresión de un concepto (política/Estado), en cuanto lo mesiánico como 
elemento de la trascendencia se inserta en un campo que es inmanente o limitado, 
produce una explosión de dicho concepto. No se trata de una especie de articulación 
de dos ámbitos separados, sino la irrupción de un concepto trascendente en otro 
concepto que permanecía puramente inmanente, generando un nuevo ámbito entre 
lo que parecían dos polos, como también ha indicado de alguna manera Derrida: “El 
concepto se excede a sí mismo, se desborda, lo que es tanto como decir que se 
interrumpe o se deconstruye para formar así una especie de enclave en el interior y 
el exterior de sí mismo: ‘más allá dentro’, una vez más, interiorización política de la 
trascendencia ética o mesiánica” (Derrida, 1998, p. 107). De esta manera, es que el 
“más allá dentro” de lo mesiánico excede y reconstituye la política y el Estado en un 
mismo movimiento de estiramiento y contracción. 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

324          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

El establecimiento del régimen de la política mesiánica no es 
estable en el sentido de que pueda descansar en su obra, sino que es 
la incesante realización de la relación de encarnación lo que 
mantiene su cumplimiento en todo instante. Cumplimiento que a su 
vez sería la realización persistente de la relación mesiánica, como 
potencia, no como acto acabado. Sin embargo, no es una potencia a 
la que le falte el acto: se realiza en su realizarse. Este es el 
cumplimiento de lo mesiánico, su realización como mantenimiento 
de una relación material que le da contenido a la institución, pero 
que es excedida en su institucionalismo, se ubica muy anterior que el 
final escatológico del mundo futuro. Si el “nuevo orden” liberador 
consiste en el permanente hacer de la relación de encarnación 
mesiánica, entonces no puede aspirar a una perpetuidad o 
estabilidad en el mero institucionalismo o legalismo, aunque lo 
realice, porque el sustento de estas formas en el tiempo mesiánico 
no es propiamente autónomo de su fundamento material que es la 
encarnación. Por el contrario, su consistencia es lo provisorio de su 
estar realizando la relación. Así, lo mesiánico en cuanto irrumpe en 
lo profano, aun para excederlo, se ha hecho histórico y su realización 
se encuentra más acá de lo perpetuo. En el prefacio de Totalidad e 
infinito, Levinas trae a colación el mesianismo como escatología 
ahora, no futura, y siempre como la paz que interrumpe la guerra12 y 
que excede a la política: 

Históricamente, cuando la escatología de la paz mesiánica se 
sobreponga a la ontología de la guerra, entonces la moral se 
opondrá a la política (…). No es el juicio final el que importa, sino el 
juicio de todos los momentos en el tiempo en el que se juzga a los 
vivos. La idea escatológica de un juicio (contrariamente al juicio de 
la historia en el que Hegel ha visto erróneamente la racionalización 
de aquel) implica que los seres tienen una identidad “antes” de la 

 
12 Hemos tratado este tema sobre el sentido no teleológico de la escatología en: 
Cortés Márquez (2018). 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                325 

eternidad, antes de que los tiempos sean cumplidos, mientras que 
aún hay tiempo, implica que los seres existen en relación, pero a 
partir de sí y no a partir de la totalidad (…). Nosotros oponemos al 
objetivismo de la guerra una subjetividad que emerge de la visión 
escatológica. La idea de lo infinito libera a la subjetividad del juicio 
de la historia para declararla, en todo momento, madura para el 
juicio y como convocada (Levinas, 2002, pp. 48-51). 

Este tiempo mesiánico, apenas sugerido al inicio y al final de 
Totalidad e infinito, como si dicha obra fuera una expresión de este 
mesianismo originado desde la exterioridad, aporta una ruptura de 
la continuidad de lo Mismo, produciendo una temporalidad como 
tensión de acabamiento permanente: 

El tiempo es lo no definitivo de lo definitivo, alteridad que siempre 
vuelve a empezar lo ya cumplido, el “siempre” de este recomenzar. 
La obra del tiempo va más allá de la suspensión de lo definitivo que 
hace posible la continuidad de la duración. Hace falta una ruptura 
de la continuidad y una continuidad a través de la ruptura (…). La 
resurrección constituye el acontecimiento principal del tiempo. No 
hay pues continuidad en el ser. El tiempo es discontinuo. Un 
instante no sale de otro sin interrupción, por un éxtasis. El instante, 
en su continuación, encuentra una muerte y resucita. Muerte y 
resurrección constituyen el tiempo (Levinas, 2002, pp. 290-291). 

El tiempo mesiánico, de la relación de encarnación del otro, 
interrumpe la Totalidad, ofreciendo un final que no puede terminar, 
que se extiende y que tiene un despliegue: la continuidad a través de 
la ruptura, la resurrección. La encarnación del otro en la subjetividad 
mesiánica es un acto de fecundidad bilateral, donde la exterioridad 
ha preñado a la subjetividad dando lugar a que el sujeto se encarne 
en el infinito y el infinito en el finito. La exterioridad se contrae en 
una subjetividad y la explota, produciendo un desprendimiento de sí, 
de tal forma que se encarna sin supresión de lo infinito. Este es el 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

326          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

principio de la relación por el cual es posible el Estado liberador, cuya 
temporalidad es la eternidad que corresponde a una subjetividad 
permanentemente vigilante13 y, más aún, constituyendo la 
encarnación mesiánica que puede hacer estancia en el Estado y 
excederlo. Esta relación que deconstruye la política como Totalidad 
le pone un final, pero al mismo tiempo proporciona una continuidad 
como despliegue de la ruptura que impide a su vez que el tiempo 
termine en la muerte. Es por esto que la resurrección es la 
continuación a través de la muerte. En la interrupción mesiánica hay 
una muerte de la Totalidad, el Yo entra en una torsión fecunda, no es 
una finalización estéril, negatividad que no solo niega, sino que 
transforma. La idea de una realización plena del tiempo mesiánico se 
realiza en su absoluta profanidad, donde la trascendencia absoluta es 
restituida a la materialidad de la relación ética. El reino mesiánico es 
posible en el mundo profano14, intuición y anhelo histórico de los 

 
13 Levinas sugiere la cuestión en Totalidad e infinito: “El sueño de una eternidad feliz 
que subsiste en el hombre junto a la felicidad, no es una simple aberración. La verdad 
exige, a su vez, un tiempo infinito y un tiempo que podrá sellar: un tiempo acabado. 
El acabamiento del tiempo no es la muerte, sino el tiempo mesiánico en el que lo 
perpetuo se convierte en eterno. El triunfo mesiánico es el triunfo puro. Está 
prevenido contra le revancha del mal al que el tiempo infinito no prohíbe el retorno. 
Esta eternidad ¿es una nueva estructura del tiempo o una vigilancia extrema de la 
conciencia mesiánica?” (Levinas, 2002, p. 292). 
14 El reino mesiánico como un ideal inconmensurable, irrealizable en el mundo 
profano, y por eso apolítico, pero, sin embargo, criterio para la crítica de este mundo, 
no ofrece ya elementos para pensar realmente la política ni la relación entre ética y 
política. Igualmente, la idea regulativa de una meta que nos guía, que perseguimos 
en la historia, pero cuya naturaleza es jamás ser alcanzada, no da cuenta en primer 
lugar del interruptor mesiánico que establece una nueva relación con la alteridad, 
generando a su vez una nueva concepción del tiempo de la política: ruptura y 
continuidad a través de la ruptura, acabamiento de lo no definitivo. Esta otra 
concepción del mesianismo que concebimos en Levinas, como concepto que excede 
la política desde dentro para transformarla, es una clave fructífera que implica una 
concepción de la temporalidad distinta a la escatología tradicional, muy en diálogo 
con Walter Benjamin. Esto resulta importante para comprender cómo se despliega 
la ruptura mesiánica dentro y más allá de la Totalidad, condición que la coloca en la 
imposibilidad ontológica de un cierre y al mismo tiempo un cumplimiento parcial 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                327 

pueblos latinoamericanos y aunque no puede pertenecer al orden de 
la Totalidad, pues la excede, está entre nosotros, incluso en este 
mundo se realiza desde dentro como nueva sangre de un cuerpo 
anterior que producirá una nueva constitución de la carne. 

Realización del final, no en la perpetuidad ni con una 
continuidad de una historia que llega a su culmen, a una meta, sino 
en su cumplimiento material de todo instante. Estaríamos ante una 
concepción de la temporalidad en donde todos los tiempos se 
encuentran contraídos en un periodo de tiempo donde la relación 
mesiánica acontece, se mantiene, se esfuerza por realizarse, pues es 
irrupción permanente en el tiempo que se cumple sin cierre ni 
constitución de Totalidad en sentido estricto. El tiempo mesiánico es 
eterno en su constante ser provisorio. Lo infinito del tiempo 
mesiánico permanece en la relación misma con la alteridad y en la 
imposibilidad de Totalidad y de totalización, ya que en la relación 
misma de encarnación el Yo se rebasa, se hace discontinuo y se 
continúa como de otro modo que ser. Esto es lo que genera 
comunidad no esencial, que se sustenta en cada subjetividad, 
materialidad de donde la relación ética se extiende y se convierte en 
política. La condición latinoamericana es que aún hay tiempo en el 
final del tiempo porque precisamente sus pueblos, como 
exterioridad, insisten en profanarse políticamente, cumplirse y 
provocar mesianismos para su tiempo, sin fin, persistencia incesante, 
sin escatología. 

 

desde la exterioridad, pero dicha parcialidad parece ser toda la “plenitud” que puede 
alcanzar. El reino mesiánico se realiza en la política, y su despliegue no nos lleva hacia 
otra tierra, inserta la relación ética con el otro dentro de ella, excede así la Totalidad 
en su destitución interna, pero esta destitución es inauguración de una relación de 
servicio con el oprimido, es decir, su obra creación. En este sentido compartimos 
muchos contenidos sobre el mesianismo con Dussel (2003), solo que bajo 
estructuras sutilmente distintas que atienden sugerencias no siempre desarrolladas 
de Levinas. 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

328          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

3. Conclusión 

El problema de la nueva Totalidad desemboca, para nosotros, 
en el mesianismo como la clave para el ingreso a la política desde la 
exterioridad y la subjetividad hacia otro orden, reabriendo la 
propuesta de Dussel de una nueva Totalidad. La subjetividad 
mesiánica nos proporciona una comprensión más profunda del 
drama político que desde hace décadas vive América Latina, en un 
momento en el que, a diferencia de Europa, aún existen una 
materialidad popular que impide la desencarnación de la política, 
porque aún nuestros pueblos producen “investimentos mesiánicos” 
como la forma en que se transfigura la ética en política, pueblos que, 
en tanto exterioridad, se transfiguran hacia la política. Esto implica la 
presencia fuerte de relaciones éticas interpelando a la política, 
exigencia del establecimiento de la relación ética misma dentro de la 
política, en última instancia exigencia de un sujeto político que funja 
de bisagra entre los gobiernos y los pueblos, dentro de la política 
misma. Esto solo posible a través del mesianismo. Se ha vuelto 
inevitable plantear el tema ético-político de una encarnación del 
otro, y el otro en la política siempre es el pueblo, y de una 
profanación de la exterioridad donde se transmuta en dicho pueblo, 
profanación necesaria del pensamiento mismo de Levinas. De igual 
modo, esto da lugar al reconocimiento de que en la exigencia de la 
relación o acogida de la ética en la política y del pueblo en el Estado, 
depende en gran medida de la presencia de la subjetividad tan 
particular que hemos de denominar, con Levinas, Dussel y toda una 
tradición crítica, como mesiánica. Y, sobre todo, del surgimiento 
desde la exterioridad de las relaciones de encarnación, dimensión 
ética de lo popular que nos habla de la materialidad profunda que 
constituye lo político. Se vuelve igualmente necesario pensar 
seriamente la cuestión del mesianismo como momento de la 
exterioridad y, para decirlo sin tapujos, del liderazgo político 
generado y fundado desde una unción ética, desde la estructura 



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                329 

fundamental de ser para el otro, de la responsabilidad incluso 
acrecentada. Dimensiones a las que quizá no le gustaría ser llevado a 
Levinas, pero que se hacen valer desde que la ética va siendo uno de 
los elementos fundamentales, como bien mostró Dussel, que 
atraviesan las demandas políticas, temas que golpean a la puerta en 
el momento en que la ética critica a la política. Es por eso por lo que 
así comienza un proceso de alteración de la exterioridad, de la 
entrada de la ética a un terreno que en primera instancia excede, 
pero al que tiene que acotarse para irrumpirlo e interrumpirlo. Pero 
ha sido Levinas quien sentó los precedentes con el mesianismo como 
clave para la entrada de la ética a la política, sin olvidar la profanación 
que realiza la filosofía de la liberación de Dussel que, cada vez más, 
fue dando un lugar más relevante al mesianismo como figura para 
pensar un transborde de la ética a la política. 

El mesianismo presente en la política latinoamericana, y sería 
un mesianismo con mesías, es inherente a la exterioridad e implica 
una profanación de un aspecto de su trascendencia. Este mesianismo 
que cae en la subjetividad, el mesianismo de la asunción en uno 
mismo, el “yo soy el mesías”, el “heme aquí” en su radicalidad 
material de la puesta del cuerpo, que precisamente ha comenzado 
en el “todos somos el mesías” y que en su no dispersión en la 
pluralidad se contrae en cada uno y en uno se asume, dando lugar a 
la posibilidad de un liderazgo político que proviene desde la ética. 
Elemento y relación a través de cual se puede transformar y 
reconstruir la materialidad política, intención de acercarse a la 
“unificación” entre pueblo y Estado. América Latina, que aún tiene 
futuro en su presente, como lo no definitivo de lo definitivo, necesita 
ser pensada, en cuanto a su situación política y su necesidad de 
reconducir el Estado, de la encrucijada de construir otro orden 
atravesado por el otro, por la ética, bajo una temporalidad propicia 
para sus procesos de ruptura y de continuidad a través de la ruptura, 
del cumplimiento de los tiempos  mesiánicos ahora, que solo puede 
realizar una subjetividad producto de la condensación de las 



ALTERACIÓN DE LA EXTERIORIDAD. SOBRE LA “NUEVA TOTALIDAD”, LA SUBJETIVIDAD POLÍTICA …  

330          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

relaciones de responsabilidad entre los otros. En la América Latina 
que Dussel intentó pensar hacia su liberación, se expresa en la 
intensidad constante del surgimiento de actores políticos emanados 
de las asunciones de los otros y por unciones de los otros. El 
mesianismo que aquí ponemos en juego como un agregado al 
pensamiento de Dussel para pensar el pasaje de la exterioridad a un 
nuevo orden, y como movimiento de la exterioridad hacía el umbral 
de lo de otro modo que “totalidad”, en el incursionar de la ética en la 
política, continúa arrojándonos luces sobre el intento de comprender 
el misterio del momento positivo de la creación política desde la 
negatividad de las víctimas. 

Referencias bibliográficas 

Cortés Márquez, Bernardo (2018). La paz como interrupción en E. Levinas. De lo perpetuo a lo 
eterno. En D. E. García (Ed.), Hacia un amable vivir. Claves para la filosofía de la paz (pp. 29-38). 
México: Porrúa. 

García Ruiz, Pedro E. (2014). Geopolítica y alteridad. Levinas y la filosofía de la liberación de E. 
Dussel. Isegoría. Revista de Filosofía Moral y Política, (51), 777-792. http://isegoria.revistas. 
csic.es/index.php/isegoria/article/view/882/883 

Derrida, Jacques (1998). Adiós a Emmanuel Levinas. Palabra de acogida. Madrid: Trotta.  

Dussel, Enrique (1973a). Para una ética de la liberación latinoamericana I. Buenos Aires: Siglo 
XXI.  

Dussel, Enrique (1973b). Para una ética de la liberación latinoamericana II. Buenos Aires: Siglo 
XXI. 

Dussel, Enrique (2003). Lo político en Levinas (Hacia una filosofía política critica). Signos 
Filosóficos, (9), 111-132.  

Dussel, Enrique (2016). 14 tesis de ética. Hacia la esencia del pensamiento crítico. México: 
Trotta. 

Dussel, Enrique (2022). Política de la liberación III. La crítica creadora. México: Trotta.  

Levinas, Emmanuel (1999). De otro modo que ser o más allá de la esencia. Salamanca: Sígueme. 

Levinas, Emmanuel (2001). De Dios que viene a la idea. Madrid: Caparrós Editores. 

Levinas, Emmanuel (2002). Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Salamanca: 
Sígueme.  



BERNARDO CORTÉS MÁRQUEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                331 

Levinas, Emmanuel (2004). Textos mesiánicos. En E. Levinas, Difícil libertad. Ensayos sobre el 
judaísmo (pp. 85-126). Madrid: Caparrós Editores. 

Levinas, Emmanuel (2006). El Estado de César y el Estado de David. En E. Levinas, Más allá del 
versículo. Lecturas y discursos talmúdicos (pp. 259-273). Buenos Aires: Lilmod. 

Levinas, Emmanuel (2013). Escritos inéditos 1. Cuadernos del cautiverio. Escritos sobre le 
cautiverio. Notas filosóficas diversas. Madrid: Trotta.  

Levinas, Emmanuel (2015). Escritos inéditos 2. Palabra y silencio y otros escritos. Madrid: Trotta. 

Orospe, Mario (2018). Biopolítica y Liberación. Reflexiones sobre la noción de vida humana en 
la obra de G. Agamben y E. Dussel. [Tesis de Maestría. Facultad de Filosofía y Letras, Universidad 
Nacional Autónoma de México]. Repositorio institucional. http://132.248.9.195/ptd2018/ 
junio/0775385/Index.html  

 
Bernardo Cortés Márquez 

Maestro y Doctor en Filosofía por la Universidad Nacional Autónoma de México. Ha 
presentado ponencias, impartido conferencias y ofrecido cursos sobre filosofía y 
teología política en México, Colombia, Argentina y España. Cercano a la filosofía de 
la liberación, investiga y publica cuestiones en torno a la idea del mesianismo como 
paradigma político y al problema del liderazgo político desde la filosofía, entre otros. 
Miembro del Instituto Nacional de Formación Política del Movimiento de 
Regeneración Nacional (MORENA). 

 

http://132.248.9.195/ptd2018/%20junio/0775385/Index.html
http://132.248.9.195/ptd2018/%20junio/0775385/Index.html




ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 17/04/2024  |  ACEPTADO 10/05/2024  |  PP. 333-351 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                333 

Económica de la liberación:  
notas para un sistema trans-capitalista1 

Liberation Economics: Notes for a Trans-Capitalist System 

Flavio Teruel2 
 https://orcid.org/0000-0002-5699-7319 

Resumen: 

Uno de los elementos centrales del filosofar de Enrique Dussel puede situarse en la 
crítica de la modernidad, que desde sus comienzos en 1492 supuso una 
transformación radical en múltiples direcciones. Este filosofar crítico se ha 
desplegado, desde principios de la década de 1970, constituyendo lo que podríamos 
caracterizar como un sistema filosófico de índole práctico, cuyo propósito último es 
discutir la superación de la modernidad junto a sus aspectos constitutivos en una 
nueva edad de la historia mundial que esta filosofía llama provisoriamente “trans-
modernidad”. Este trabajo quiere poner de relieve los aspectos que su autor 
considera sustantivos respecto de una de las dimensiones del sistema referido, la 
económica, y articularlos en función de su paradigma de pensamiento propio. Estos 
elementos involucran tanto una crítica al sistema económico capitalista en cuanto 
sistema dominante, así como el desarrollo de algunas notas que permitan pensar en 
dirección a su superación. 

Palabras clave: Enrique Dussel, económica de la liberación, crítica de la economía 
política, paradigma de la liberación, trans-capitalismo 

 
1 El siguiente trabajo fue presentado en la Jornada de homenaje a Enrique Dussel. 
Una vida para la liberación de nuestra América, realizada el 7 de marzo de 2024 en 
la Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina. 
Para la presente publicación se ha ampliado el texto original. 
2 Universidad Tecnológica Nacional, Facultad Regional Mendoza, Mendoza, 
Argentina. Contacto: flavioteruel@gmail.com  

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-5699-7319
mailto:flavioteruel@gmail.com


ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

334          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Abstract: 

One of the central elements of Enrique Dussel's philosophy can be found in the 
criticism of modernity, which since its beginnings in 1492 involved a radical 
transformation in multiple directions. This critical philosophy has been deployed 
since the early 1970s, constituting what we could characterize as a practical 
philosophical system, whose ultimate purpose is to discuss the overcoming of 
modernity along with its constitutive aspects in a new age of history. world that this 
philosophy provisionally calls “trans-modernity”. This work wants to highlight the 
aspects that the author considers substantive with respect to one of the dimensions 
of the referred system, the economic one, and articulate them based on his own 
thought paradigm. These elements involve both a criticism of the capitalist economic 
system as a dominant system, as well as the development of some notes that allow 
us to think in the direction of overcoming it. 

Keywords: Enrique Dussel, economics of liberation, critique of political economy, 
paradigm of liberation, trans-capitalism 

1. Introducción: paradigma de la liberación y crítica de la 
economía política 

La filosofía de la liberación que Enrique Dussel desarrolló y practicó 
desde fines de la década de 1960, primeramente en Mendoza, su 
tierra natal, y luego en México a partir de su exilio en 1975 y hasta su 
muerte, puede caracterizarse como un sistema filosófico de índole 
práctico articulado categorial y metodológicamente cuyo propósito 
último es discutir y fundamentar vías posibles superación de la 
modernidad y sus aspectos constitutivos, i. e., entre otros, el 
colonialismo, el eurocentrismo y el capitalismo, en una nueva edad 
de la historia mundial que esta filosofía llama provisoriamente 
“trans-modernidad” (Dussel, 1994, p. 178; 2006, p. 49 y 2014, p. 303). 
Por esta razón, la filosofía dusseliana se articula en diferentes campos 
determinados a partir de las posibles relaciones prácticas que pueden 
establecerse entre sujetos. En este trabajo me interesa poner de 
relieve ciertos aspectos sustantivos de una de esas dimensiones, la 
económica, y articularlos en función del paradigma de pensamiento 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                335 

propio de esta filosofía. Estos elementos involucran tanto una crítica 
al sistema económico capitalista en cuanto sistema dominante a 
partir del siglo XVI, así como el desarrollo de algunas notas que 
permitan pensar en dirección a su superación. 

En este sentido, trazo un recorrido en el que muestro cómo 
puede pensarse categorialmente la crítica dusseliana a la 
modernidad y al capitalismo. Por ello es preciso articularlo con su 
esquema o paradigma de pensamiento (Dussel, 2016; Teruel, 2024). 
Mi hipótesis de lectura construye la siguiente correlación: a) 
totalidad/modernidad capitalista, b) exterioridad/vida humana en 
comunidad y en relación con la naturaleza, c) alienación/crisis 
civilizatoria, d) proximidad/lo negado como punto de partida de la 
crítica, e) mediaciones/proyectos económicos alternativos o 
antihegemónicos, y f) liberación/trans-capitalismo. Así, los 
momentos centrales respecto de la crítica al sistema económico 
capitalista demuestran que la racionalidad del capital, cimentada en 
la incesante exigencia del incremento de la tasa de ganancia, se 
revela por doquier como irracional para el sostenimiento de la vida. 
Y, por otro, la indicación de una posible superación de este sistema 
mediante la fundamentación de otra racionalidad económica que 
echa manos de una serie de criterios y principios normativos bajo los 
cuales subsumir el campo económico en el ético, y a partir de ellos 
avanzar hacia la construcción de un sistema económico trans-
capitalista. La filosofía de la liberación intenta, pues, pensar la 
posibilidad de articular las vías posibles para la constitución de un 
orden económico trans-capitalista, no por mero capricho, sino 
porque advierte los peligros de su proyecto civilizatorio. 

Pese a ello, la mera pregunta por un sistema económico más 
allá del capitalismo hoy suena en los oídos de muchos y muchas de 
un modo raro, cómico, hasta absurdo, como una pregunta sin 
sentido. Quizás, en el mejor de los casos, como algo osado. Pareciera 
como si todos y todas nos encontrásemos a gusto en el marco de este 
sistema de producción, dado que, entre otras cosas, podría decirse 



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

336          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

que queremos trabajar de lo que nos gusta y ganar dinero, y con ese 
dinero comprar mercancías deseadas, viajar por el mundo, comer 
rico, saludable y suficientemente, curar nuestras enfermedades y 
hasta retrasar todo lo posible nuestra inevitable vejez. Sin embargo, 
si todo esto, en verdad, ocurre, sucede bajo una lógica que 
sórdidamente atiende a una única razón cuyo principio socava la 
posibilidad misma de la reproducción y el desarrollo de la vida. 
Intento explicarme en lo que sigue. 

2. Totalidad o la modernidad capitalista como estructura 
histórica de dominación 

La crítica dusseliana al sistema económico capitalista 
principia por su hecho fundante: la modernidad. Sin temor a exagerar 
puede afirmarse que un elemento de central importancia de todo el 
enorme trabajo intelectual que Enrique Dussel realizó a lo largo de su 
vida fue desplegar una crítica a la modernidad y sus mitos 
instituyentes, modernidad que, como nueva edad mundial desde sus 
comienzos en 1492, supuso en el mundo Occidental una profunda 
transformación radical en múltiples direcciones (Dussel, 1993, pp. 48-
49; 1994, pp. 49-50 y 2014, pp. 298-299). Una de esas direcciones es, 
pues, lo repito, el capitalismo como sistema económico de 
dominación. Quinientos años después nos hallamos ante una 
encrucijada a partir del reconocimiento de una serie de limitaciones, 
en principio, irremontables a las que nos ha conducido este sistema 
de gestión oligárquica del excedente, lo que permite plantear como 
nueva exigencia una etapa de transición hacia un sistema futuro 
equivalencial (Dussel, 2014, p. 183). 

Ahora bien, ¿qué es el capitalismo para esta filosofía? 
Responder esta pregunta exige considerar un hecho originario; en 
efecto, todos los seres humanos vivimos en un orden ontológico 
como totalidad de sentido que Dussel llama, heideggerianamente, 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                337 

“mundo”. En el esquema de pensamiento dusseliano, esta categoría 
no se refiere a un objeto en particular, sino a la posibilidad de sentido 
de todo objeto: “Totalidad indica ese límite de límites. (...) 
Evidentemente es el límite dentro del cual todo ente (que puede ser 
objeto o hecho) encuentra su sentido. El mundo es la totalidad 
fundamental; es la totalidad de totalidades” (Dussel, 1985b, p. 34). 
Este orden está constituido, a su vez, por una multiplicidad de 
campos, entendidos como una totalidad particular o parcial de 
sentido, i. e., un mundo específico, como el político o el pedagógico, 
entre muchos otros posibles: 

Denominamos campo a una totalidad de sentido gracias a la cual el 
ser humano recorta la infinita complejidad del mundo cotidiano, en 
su más amplia extensión, en alguna dimensión específica. La 
capacidad afectiva y cognitiva humana no puede captar como un 
todo la complejidad del mundo cotidiano en su máxima expresión; 
necesita cortar, analizar o abstraer de esa riqueza complejísima 
totalidades sistémicas cotidianas para poder valorarlas, conocerlas, 
manejarlas, denominarlas, habitarlas. así hablamos del campo 
político, económico, familiar, deportivo, estético, etcétera (Dussel, 
2020, p. 20). 

De modo que, en efecto, lo económico constituye uno de los 
múltiples campos en los que se inserta el devenir cotidiano de la vida 
de cada uno/a de nosotros/as, v. gr., a través de la producción, la 
distribución, el intercambio y el consumo de productos que portan 
valor de uso y que permiten el sostenimiento y desarrollo de la vida 
tanto singular como colectiva (Dussel, 2014, pp. 46-47). Además, 
todo sistema constituye un modo posible de institucionalización u 
organización de un campo determinado: “Un sistema es una 
totalidad de sentido con estructuras instrumentales e institucionales 
relaciones prácticas o sociales que define y funda sus momentos 
funcionales organizándolos por la división heterogénea del trabajo 
con unidad teleológica, ya que responden a un criterio esencial” 



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

338          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

(Dussel, 2014, pp. 47-48). Tanto uno como el otro constituyen 
totalidades de sentido, siendo el campo el fundamento de todos los 
sistemas posibles. 

La historia del devenir del campo económico muestra, pues, 
distintos sistemas dominantes en determinados periodos de tiempo, 
v. gr., el sistema esclavista o el tributario. El capital, entonces, es, en 
principio, un subsistema, entre otros posibles, dentro del campo 
económico. Bajo esta consideración, el sistema capitalista es, para 
Dussel, una totalidad sistémica, que desde la acumulación originaria 
propia del mercantilismo del siglo XVI (Marx, 2017), y su progresivo 
desarrollo histórico en los siglos XVIII y XIX con el capitalismo 
industrial y hasta al capitalismo financiero de los siglos XX y XXI ha 
tornado hegemónico mundialmente. De hecho, el capitalismo 
propiamente dicho aparece cuando el capital como sistema llega a 
ser en el campo económico dominante y esto acontece, según la 
interpretación geopolítica dusseliana, recién en los siglos XVIII y XIX, 
con el trabajo asalariado como forma de trabajo dominante (Dussel, 
2014, p. 83). 

El capitalismo es, entonces, el sistema económico 
hegemónico concomitante al desarrollo de la modernidad montada 
en sus mitos instituyentes. En efecto, el mito de la modernidad 
enuncia, de hecho, que esta se funda en una irracionalidad 
consistente en la justificación de la violencia y en la inversión entre 
víctima y victimario propia del proceso de conquista y colonización 
de América (Dussel, 1994, p. 74). El capitalismo, por su parte, también 
se legitima en un principio irracional. En efecto, las relaciones que se 
tejen al interior de este sistema operan en base a un principio de 
elección de todas sus posibles mediaciones que consiste en la 
valorización del valor. La racionalidad del sistema capitalista se halla, 
pues, cimentada en la incesante exigencia del incremento de la tasa 
de ganancia. Este sistema funciona, entonces, en base a una 
racionalidad instrumental que determina la obligación de invertir 
solo allí donde proporcionalmente se obtenga mayor ganancia, y no 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                339 

hacerlo nunca donde esto no ocurra. Algo es para él racional si y solo 
si aumenta la tasa de ganancia, excluyendo toda otra consideración. 
Por ello, este sistema promueve la producción de valores de uso 
como medio para obtener valores de cambio a fin de, mediante ellos, 
valorizar el valor. La intercambiabilidad de la mercancía por dinero y, 
en último término, para el incremento de la tasa de ganancia es, en 
definitiva, lo que importa por sobre su utilidad (Dussel, 2014, p. 222). 

Ahora bien, esta racionalidad del capitalismo se revela 
irracional para el sostenimiento de la vida, desde el punto de vista de 
una económica de la liberación, pues destruye la posibilidad de la 
reproducción de la vida. Lo irracional es, pues, en el campo 
económico, todo aquello que pone en cuestión la posibilidad de la 
reproducción y el desarrollo de la vida humana en comunidad. La 
racionalidad de la vida permite poder en evidencia la irracionalidad 
de la racionalización formal del capital (Dussel, 2014, p. 230), donde 
el aumento cuantitativo no implica necesariamente un crecimiento 
cualitativo de la realización de la vida humana en el cumplimiento de 
sus necesidades más esenciales ni mucho menos el sostenimiento de 
la vida no humana (Dussel, 2014, p. 235). La cuestión de la 
competencia y la subsunción de tecnología en el proceso productivo 
capitalista es un ejemplo de esta irracionalidad, ya que la tecnología 
a incorporar, v. gr., la basada en la quema de combustibles fósiles, 
será aquella mediante la cual sea posible producir cada vez mayor 
cantidad mercancías en menor tiempo y con ello disminuir su valor y 
precio. 

3. Exterioridad o el más allá de la modernidad capitalista: la 
vida humana en comunidad y en relación con la naturaleza 

Ahora bien, ¿qué es lo otro que la modernidad y el 
capitalismo con su racionalidad niegan y que, sin embargo, es el 
punto de partida de una filosofía de la liberación? La respuesta es 



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

340          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

simple. La “otra cara” de la modernidad y del capitalismo es la vida 
humana organizada en comunidades culturalmente distintas y en 
relación con lo que les es común de la naturaleza. En el esquema de 
pensamiento de la filosofía dusseliana de la liberación, la exterioridad 
es el otro respecto de un determinado sistema:  

Si la Totalidad mundana en su último horizonte: el ser, es lo 
ontológico, se trata ahora de algo que se encuentra más allá de lo 
ontológico (la fysis griega), y por ello podría denominarse: lo meta-
físico, lo trans-ontológico; “el Otro” como lo más allá siempre 
exterior de “lo Mismo” (Dussel, 1973, p. 119). 

Ahora bien, el capitalismo como sistema hegemónico del 
campo económico en la modernidad explota tanto el trabajo humano 
como la riqueza común de la naturaleza. De hecho, la relación social 
capital-trabajo implica primero una fuerza de trabajo como pobreza 
absoluta (pauper ante festum), desposeída de todo medio de 
producción; luego una explotación del/de la obrero/a como trabajo 
asalarido a través de la extracción y apropiación de plusvalor (pauper 
in festum), pero también una expulsión del trabajo vivo sobrante 
cuando el capital ya no lo requiere (pauper post festum) (Dussel, 
1990, p. 448). A su vez, el capitalismo opera en base a una 
privatización de la naturaleza a través de la apropiación por parte de 
una minoría de lo que nos es común a todos y todas (Dussel, 2014, 
pp. 313). Así, no solo es la gestión del excedente de la producción lo 
que define al capital, sino también la gestión de lo común expropiado 
a la humanidad en su conjunto. Ese bien común que, además, la 
humanidad no tiene derecho a destruirlo, sino a condición de su 
propia extinción. 

 

 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                341 

4. Alienación o la crisis civilizatoria en el capitalismo moderno 

El resultado de la negación referida en el parágrafo anterior 
es la crisis civilizatoria que como humanidad hoy enfrentamos y que 
tiene al capitalismo, en tanto que sistema destructor de las 
condiciones de reproducción de la vida en el planeta, como uno de 
sus epicentros. La categoría de alienación alude precisamente a la 
negación de la alteridad en un determinado orden o sistema 
ontológico. La alienación es negar al otro como otro, i. e., totalizar la 
exterioridad, sistematizar la alteridad. La alienación de un pueblo o 
individuo singular es hacerle perder su ser al incorporarlo como 
momento, aspecto o instrumento del ser de otro (Dussel, 1985b, p. 
66). En el marco del modo de producción capitalista, el ser humano 
se ha vuelto un problema para el desarrollo de la lógica de la vida, 
dado que este sistema encierra una racionalidad no ética que opera 
transformando tanto al ser humano como a la naturaleza en 
instrumentos de su proyecto maximizador de beneficios. La vida 
misma es así determinada como un instrumento de la tasa de 
ganancia. La racionalidad del sistema capitalista niega tanto al ser 
humano como a la naturaleza al instrumentalizarlos como elementos 
al servicio de su proyecto de acumulación (Dussel, 2020, p. 104). 

Luego de quinientos años de su devenir histórico, nos vemos 
compelidos a una crisis de carácter civilizatorio que arraiga en dos 
fenómenos límite: el ecocidio y el suicidio colectivo. La magnitud de 
esta crisis pone en evidencia, para Dussel, el final del proyecto del 
capitalismo moderno en cuanto agotamiento de su sistema 
civilizatorio iniciado hacia 1492. La constatación de la finitud de los 
recursos del planeta Tierra junto a su sistemática destrucción, por un 
lado, y la advertencia del límite de la permanencia de la vida humana 
en él bajo esta lógica extractiva, por el otro, son los límites absolutos 
a los que se ha arribado (Dussel, 1998, pp. 64-65 y 2014, pp. 292-293).  



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

342          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Para poder provisoriamente justificar lo dicho, debe tenerse 
en cuenta que el capital funciona con una lógica mediante la cual se 
consumen enormes cantidades de materia y energía sin darle tiempo 
suficiente a la naturaleza para que esta pueda reponerlas. Este hecho 
acelera el inevitable proceso entrópico y con él se acorta en el tiempo 
la posibilidad de la continuidad de la vida. Vivimos, pues, bajo un 
modo de producción y consumo que atenta contra la vida misma y 
que nos conduce como humanidad a un abismo de muerte próxima. 
Pese a lo distópico que esto pueda parecerle a alguna conciencia 
ingenua, uno de los síntomas del final del capitalismo es, 
objetivamente, la aceleración de la contingencia ecológica cuyo 
horizonte es la extinción de la vida humana en el planeta, entre otros 
aspectos, por la existencia limitada de recursos o medios de 
producción no renovables y su acelerada extracción (Dussel, 2014, 
pp. 222-225), lo que ya se evidencia, v. gr., a través del agotamiento 
de las fuentes tradicionales y no renovables de energía, en particular, 
de la energía fósil, así como de materiales para la producción, el 
aumento de la temperatura de la Tierra, la escasez de agua potable y 
la desertificación, la distorsión de la composición material de los 
alimentos, el aumento geométrico de la población mundial; y con 
ello, la inevitabilidad de la baja tendencial de la tasa de ganancia 
mediante la saturación del consumo, i. e., la imposibilidad de un 
aumento al infinito de la demanda según las necesidades del/de la 
comprador/a o del mercado (Dussel, 2014, p. 233). 

El capitalismo es por ello un sistema que se revela ante una 
económica de la liberación como impotente para garantizar no solo 
la vida de la especie humana, sino también, como la sexta extinción 
masiva de especies evidencia, la no humana. Su no eticidad estriba 
en su absolutización, ya que funciona por sí y para sí, con completa 
abstracción de las necesidades de los vivientes humanos y no 
humanos. 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                343 

5. Proximidad o el punto de partida de la crítica: la 
consideración de lo negado por la modernidad capitalista 

Si este análisis es correcto, entonces, ¿cómo es posible tanto 
la crítica al sistema capitalista como el planteo de vías alternativas 
para su superación? La filosofía de la liberación esgrime su respuesta 
desde la exterioridad del sistema como locus enuntiationis de la 
crítica. La categoría de proximidad refiere a la relación intersubjetiva 
cara-a-cara como momento originario de la ética. Esta proximidad es 
meta-física precisamente cuando se establece ante el rostro del que, 
exterior a todo sistema, clama justicia, provoca a la libertad, invoca 
responsabilidad (Dussel, 1985, p. 31). En el campo económico es, en 
definitiva, la corporalidad del sujeto vivo negada que, como lo otro 
que el capital, constituye el punto de partida de la crítica. La crítica 
trata, en efecto, de restituir su condición de alteridad que el 
capitalismo al instrumentalizarlo le niega. Bajo esta consideración, 
puede entenderse por qué la crítica de la economía política 
desarrollada por Karl Marx haya sido un elemento indispensable para 
la tarea de Dussel. En efecto, una de sus etapas de producción más 
significativa ha sido, sin dudas, la vinculada a su trabajo de 
interpretación de El capital y sus escritos preparatorios (Dussel, 
1985a, 1988, 1990; Teruel, 2010 y 2016). A través de ella, Dussel 
reconoce la denuncia que realiza Marx de la injusticia constitutiva del 
sistema capitalista en cuanto destructor de los dos manantiales de 
toda riqueza: la tierra y el/la trabajador/a: 

Marx entenderá la crítica (Kritik) como la deconstrucción de las 
teorías económicas burguesas que definen el trabajo asalariado 
como una categoría interna al sistema capitalista, no pudiendo 
descubrir en qué momento se oprime al obrero. Toda la obra del 
gran economista consistió en partir teóricamente de la víctima 
negada del sistema (el trabajo vivo) y desarrollar desde ese criterio 
todo un marco categorial en que se descubre por qué dicho trabajo 



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

344          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

vivo es víctima de la explotación gracias a la obtención de plusvalor, 
“trabajo no pagado” (unbezahlte Arbeit), robo entonces, injusticia: 
un juicio ético acerca del sistema como totalidad. Por ello, podemos 
afirmar que la obra de Marx con el título El capital es una ética 
(Dussel, 2016, p. 118). 

La crítica marxiana supone una ontología de la vida y la 
muerte desde la cual Dussel desarrolla el momento material de la 
arquitectura categorial de su filosofía de la liberación al considerar 
primariamente la corporalidad del ser humano necesitado. Además, 
también fue importante la discusión sostenida durante diez años con 
Karl-Otto Apel y su ética del discurso que fructificó en la elaboración 
de los principios éticos y normativos que constituyen una novedad en 
su producción filosófica desde entonces y que serán subsumidos en 
todos los campos de su sistema filosófico (Apel y Dussel, 2004): 

Era necesario desarrollar para ello, como no lo hemos podido 
observar hasta el presente en otra ética, el momento material 
positivo. Hemos debido igualmente subsumir positivamente el 
momento intersubjetivo comunitario (de la Ética del Discurso, por 
ejemplo). Ahora podemos intentar alcanzar la síntesis de dichos 
momentos (del momento material de la ética y formal de la moral), 
desde la factibilidad de ambos, y lograr así la unidad real o sintética 
de la eticidad propiamente dicha (Dussel, 1998, p. 235). 

6. Mediaciones o are there not alternatives? 

Si ahora, en cambio, se atiende al discurso dominante, ¿qué 
tan cierto es que no hay alternativas? Parafraseo así obviamente la 
afirmación de la primera ministra del Reino Unido hacia 1980, 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                345 

Margaret Thatcher, quien sostuvo muy suelta de cuerpo que no hay 
alternativas al neoliberalismo3. 

Sobre la base de esta tesis, se trata, pues, de preguntarse si 
solo es posible un mundo con su lógica excluyente o si es posible 
pensar en otro donde sean posibles muchos mundos. En este marco 
de discusión, aflora el sentido de considerar algunos proyectos 
alternativos o antihegemónicos que, desde una económica de la 
liberación, permiten vislumbrar vías posibles por donde construir el 
proyecto trans-capitalista. La referencia al sentido del buen vivir o de 
la vida buena de los pueblos originarios de nuestra América se torna 
ineludible, donde se alcanza un tipo de existencia en equilibrio con la 
naturaleza y con la vida comunitaria (Dussel, 2014, p. 326).  

Así también, ese mundo futuro es posible vislumbrarlo ya en 
numerosas experiencias alternativas, aunque iniciales o precarias 
aún, tanto de producción, circulación, intercambio y consumo por 
fuera del capital y basadas en una gestión comunitaria (Santos, 2011), 
v. gr., la misión “Che Guevara” en Venezuela, el movimiento de 
empresas recuperadas en Argentina a partir de la crisis del 2001, 
donde FASINPAT es un ejemplo insoslayable, y muchos otros 
proyectos de la economía popular que tejen redes no solo de 
contención, sino más importante aún de trabajo efectivo en miles de 
cooperativas y grupos socio comunitarios. El otro, la otra excluido y 
excluida del capital, la nada absoluta para él, el pauper post festum, 
el trabajo vivo prescindible se torna así nuevamente creador en la 
exterioridad misma del capital (Dussel, 2014, p. 315). 

 
3 Tan conocida es esta expresión que se ha formulado un acrónimo a partir 
evidentemente de sus letras iniciales: TINA, “There is no alternative”. 



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

346          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

7. Liberación o sobre la necesidad y el sentido de otra 
racionalidad económica 

Continuar moviéndonos en el marco de la racionalidad 
capitalista implicará, más temprano que tarde, el hecho de que ya no 
será posible remediar la destrucción ecológica del planeta ni la 
subversión de las relaciones humanas a partir de la exclusión 
económica, social y política de la inmensa mayoría de la humanidad 
(Dussel, 2014, p. 143). Esta aporía exige, al menos, el atrevimiento de 
plantear las cosas bajo otra racionalidad. La económica de la 
liberación, que constituye una de las instancias del sistema abierto 
de la filosofía de la liberación en cuanto tratamiento filosófico de la 
economía en el marco de la meta-física de la alteridad, intenta 
hacerlo (Teruel, 2022). Esta cuestión, de hecho, ha sido tratada por 
Dussel desde sus obras tempranas, sin embargo, fue especialmente 
desarrollada entre 1980 y 1990, periodo en el que Dussel estudia 
sistemáticamente la obra de Marx, y retomado luego, en 2014, una 
vez definida la nueva arquitectónica de su filosofía, con la publicación 
de la obra 16 tesis de economía política.  

Ahora bien, superar el capitalismo implica, para esta filosofía, 
ir necesariamente más allá de la modernidad. De allí que la 
económica de la liberación se inscriba en el proyecto de una trans-
modernidad y piense, en ese orden, la transición hacia un nuevo 
sistema económico trans-capitalista. La trans-modernidad como 
edad futura de la humanidad es, para Dussel, un proyecto mundial de 
liberación que implica otro proceso civilizatorio, en cuya transición 
habrá una ruptura respecto de todos sus elementos constitutivos: 
político, cultural, subjetivo, económico, de género, racial, etc.; y cuya 
novedad surgirá analécticamente desde su exterioridad como un 
pluriverso rico en semejanzas y en diferencias analógicas (Dussel, 
1994, p. 178 y 2014, pp. 303-304). En este marco se inscribe, pues, 
una economía futura trans-capitalista como momento material 
esencial de esa trans-modernidad (Dussel, 2014, p. 186).  



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                347 

El sistema económico futuro, entonces, no es un proyecto 
que pueda formularse a priori de manera acabada. La cuestión 
estriba, antes bien, en determinar con la mayor precisión posible qué 
criterios y principios normativos es preciso construir para vislumbrar 
la conformación de las alternativas futuras de transición. La 
articulación entre el principio material, el formal y el de factibilidad 
es, en principio, la tarea fundante de una económica de la liberación 
(Dussel, 2014, p. 184 y p. 237). Se deberá, sin dudas, partir de la 
afirmación de la vida de cada ser humano en comunidad y de la 
gestión democrática de la producción por parte de los/as mismos/as 
productores/as, con una eficacia o productividad cuyo criterio sea el 
crecimiento cualitativo de la vida humana antes que el aumento 
cuantitativo de capital. Además, se considerará legítima toda 
decisión en el campo económico que resulte del consenso de los 
miembros de la comunidad. Finalmente, de lo acordado habrá que 
realizar lo empíricamente posible arbitrando los medios necesarios 
para ello en procura del cumplimiento de la pretensión económica de 
justicia: 

Para una filosofía de la liberación, que parte de la masiva miseria 
(un punto de partida muy diferente al de Habermas desde el 
capitalismo tardío de la “minoría” de la humanidad), es esencial 
desarrollar una “económica” que subsuma a la ética como un 
momento fundante de su desarrollo —y no, como en el caso de la 
“ciencia económica”, por ejemplo de un Hayek, al que la muerte de 
pueblos enteros que no pueden competir en el mercado mundial lo 
deja perfectamente inmune de toda responsabilidad, porque esos 
efectos negativos no caen dentro del quehacer de la «ciencia 
económica» (Apel y Dussel, 2004, p. 241). 

La apuesta futura en términos económicos consiste en 
superar los últimos 5.000 años de sistemas económicos no-
equivalenciales y, en especial, del sistema capitalista, bajo un nuevo 
paradigma civilizatorio, donde sea posible su inversión, i. e., que el 



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

348          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

excedente de la producción y su gestión privada y minoritaria, en los 
niveles industrial, comercial y financiero, pase progresivamente a 
manos de la comunidad. Será la transición hacia una economía futura 
trans-capitalista basada en un sistema equivalencial (Dussel, 2014, p. 
183 y pp. 186-187). Esto exige una redefinición epistemológica de la 
economía, i. e., una nueva ciencia económica que considere, entre 
otras cuestiones, los procesos entrópicos y no equivalenciales como 
obstáculos a ser superados más allá de los dogmas de las economías 
neoclásica y neoliberal (Dussel, 2014, p. 327): 

Nuevamente, el principio racional del capital (irracional desde la 
vida) que se funda en el aumento de la tasa de ganancia, se opone 
al principio racional (radical) de la conservación y aumento perenne 
de la vida en la Tierra. La racionalidad de la vida (su supervivencia) 
muestra la irracionalidad de la racionalización formal del capital 
(que hoy es dominante en la ciencia económica clásica y neoliberal) 
(Dussel, 2014, p. 230). 

La especificidad de la económica en el marco del sistema de 
la filosofía de la liberación consiste, pues, en la indicación de una 
posible superación del sistema dominante mediante la 
fundamentación de otra racionalidad económica que echa manos de 
una serie de criterios y principios normativos a través de los cuales 
subsumir el campo económico en el ético, y a partir de ellos avanzar 
hacia la construcción paulatina de un sistema económico trans-
capitalista. 

8. A modo de cierre 

Si todo el argumento que he esbozado aquí es consistente, 
entonces es posible inferir de él, entre otras cosas, que resulta 
absurdo continuar sosteniendo el mito que, contra toda evidencia 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                349 

empírica, afirma la posibilidad de una distribución más justa de la 
riqueza socialmente producida sin afectar en nada las relaciones 
sociales dominantes que la hacen posible. Una alternativa realista, a 
esta altura de las cosas y enfrentados al abismo como especie, parece 
ser tratar de superar este sistema social basado en la explotación del 
trabajo humano y la depredación de los bienes comunes, sean 
naturales o sociales. Si es que hay algún futuro para la humanidad, 
tendrá que ver, desde una económica de la liberación, con la 
abolición de las relaciones sociales que hoy hacen posible la 
apropiación privada de la riqueza socialmente producida. No se 
alienta, pues, la superación del capitalismo por considerarlo 
dialécticamente inevitable; antes bien, el futuro parece ser algo 
abierto, que se va configurando, en buena medida, con la miríada de 
decisiones que, con distinto alcance de responsabilidad e injerencia, 
todos y todas nos vemos obligados/as a tomar a cada paso. La 
económica de la liberación habla más bien desde la convicción de que 
tanto la vida humana como la no humana se hallan amenazadas bajo 
la necrofílica irracionalidad del sistema capitalista en cuanto antítesis 
de la racionalidad de la vida. Es preciso, entonces, dar el salto a una 
economía subsumida por el principio material de la vida y no por el 
del incremento de la tasa de ganancia. Al parecer, nos va la vida en 
ello. Es esta la razón por la cual la articulación de un complejo pensar 
que vislumbre caminos posibles de superación hacia otra 
racionalidad económica sea el tema de una económica de la 
liberación. Fue Enrique Dussel, quien, ciertamente, junto a otros y 
otras, abrió esta puerta. Traspasar el umbral es ahora nuestra tarea. 
Ojalá tengamos la valentía y la capacidad suficientes para hacerlo. De 
algún modo, sospecho, se lo debemos. 

Referencias bibliográficas 

Apel, Karl-Otto y Dussel, Enrique (2004). Ética del discurso y ética de la liberación. Madrid: 
Trotta. 



ECONÓMICA DE LA LIBERACIÓN: NOTAS PARA UN SISTEMA TRANS-CAPITALISTA 

350          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Dussel, Enrique (1973). Para una ética de la liberación latinoamericana I. Buenos Aires: Siglo 
XXI. 

Dussel, Enrique (1985a). La producción teórica de Marx: Un comentario a los Grundrisse. 
México: Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (1985b). Filosofía de la liberación. Buenos Aires: La Aurora. 

Dussel, Enrique (1988). Hacia un Marx desconocido: Un comentario de los manuscritos del 61-
63. México: Siglo XXI / Universidad Autónoma Metroolitana. 

Dussel, Enrique (1990). El último Marx (1863-1882) y la liberación latinoamericana: Un 
comentario a la tercera y cuarta redacción de «El Capital». México: Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (1993). Europa, modernidad y eurocentrismo. En E. Lander (comp.), La 
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales: Perspectivas latinoamericanas (págs. 
41-53). Buenos Aires: CLACSO. 

Dussel, Enrique (1994). 1492 el encubrimiento del otro. Hacia el origen del «mito de la 
modernidad». La Paz (Bolivia): Plural editores-Centro de Información para el Desarrollo. 

Dussel, Enrique (1998). Ética de la liberación en la edad de la globalización y de la exclusión. 
Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2006). Filosofía de la cultura y la liberación: Ensayos. México: Universidad 
Autónoma de la Ciudad de México. 

Dussel, Enrique (2009). Política de la liberación. Vol. I: Historia mundial y crítica. Madrid: Trotta. 

Dussel, Enrique (2014). 16 tesis de economía política: Interpretación filosófica. México: Siglo XXI. 

Dussel, Enrique (2016). 14 tesis de ética. Hacia la esencia del pensamiento crítico. Madrid: 
Trotta. 

Dussel, Enrique (2020). Siete ensayos de filosofía de la liberación. Hacia una fundamentación 
del giro decolonial. Madrid: Trotta. 

Marx, Karl (2017). El capital. Crítica de la economía política. Libro primero: El proceso de 
producción del capital (Pedro Scaron, trad.). Barcelona: Siglo XXI. 

Santos, Boaventura de Sousa (coord.) (2011). Producir para vivir: Los caminos de la producción 
no capitalista. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica. 

Teruel, Flavio (2010). El Marx de Dussel: Notas acerca de la recepción dusseliana de la obra 
teórica de Karl Marx. Estudios de filosofía práctica e historia de las ideas, 12(1), 77-83. 
http://www.scielo.org.ar/pdf/efphi/v12n1/v12n1a06.pdf  

Teruel, Flavio (2016). Un Marx para nuestra América: La producción e interpretación filosófica 
de Enrique Dussel a partir de El capital y sus escritos preparatorios [Tesis de maestría, Facultad 
de Ciencias Políticas y Sociales, Universidad Nacional de Cuyo]. 

Teruel, Flavio (2022), Elementos fundamentales para una filosofía económica crítica. El capital 
de Karl Marx en la filosofía de la liberación de Enrique Dussel [Tesis doctoral, Facultad de 
Filosofía y Humanidades, Universidad Nacional de Córdoba]. https://rdu.unc.edu.ar/ 
handle/11086/546605  

http://www.scielo.org.ar/pdf/efphi/v12n1/v12n1a06.pdf
https://rdu.unc.edu.ar/%20handle/11086/546605
https://rdu.unc.edu.ar/%20handle/11086/546605


FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                351 

Teruel, Flavio (2024). ¿Qué significa «liberación»?: Hermenéutica de un concepto complejo en 
el discurso filosófico de Enrique Dussel. Erasmus. Revista para el diálogo intercultural, 26. DOI: 
https://doi.org/10.5281/zenodo.10797806  

 
 

Flavio Teruel 

Profesor de grado universitario en Filosofía (Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional de Cuyo), Especialista en Educación y Nuevas Tecnologías 
(FLACSO), Magíster en Estudios Latinoamericanos (Facultad de Ciencias Políticas y 
Sociales, Universidad Nacional de Cuyo), y Doctor en Filosofía (Facultad de Filosofía 
y Humanidades, Universidad Nacional de Córdoba). Ha realizado estudios de 
Matemática (Instituto Superior del Profesorado “San Pedro Nolasco”). Ha sido 
becario de CONICET. Ejerce la docencia en el nivel universitario. Ha participado y 
participa actualmente en proyectos de investigación. Es investigador independiente 
en las siguientes áreas teóricas: marxismo teórico, filosofía y pensamiento crítico 
latinoamericanos, pensamiento lógico y matemático. Es autor de capítulos de libros 
y artículos publicados en revistas especializadas de circulación nacional e 
internacional respecto de los temas de su interés. Ha realizado estancias de estudio 
e investigación en México (Centro de Investigaciones sobre América Latina y el 
Caribe-Universidad Nacional Autónoma de México) y Suecia (Instituto Nórdico de 
Estudios Latinoamericanos-Universidad de Estocolmo). Ha recibido premios por su 
labor como poeta. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.10797806




 

 

 

 

   

ARTÍCULOS 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 08/04/2024  |  ACEPTADO 12/06/2024  |  PP. 355-394 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                355 

Barroco y Sociología, entre  
Horacio González y Eduardo Rinesi 

Baroque and Sociology, Between Horacio González and 
Eduardo Rinesi 

Gerardo Oviedo1 
 https://orcid.org/009-0000-3288-9041 

Resumen:  

El ensayo propone un análisis de la evaluación conceptual y normativa de la que 
Horacio González es objeto en dos publicaciones de los últimos tres años de Eduardo 
Rinesi, con preeminencia en su Curso de Sociología (2021). Nuestra aproximación 
plantea que el autor postula cifradamente a Horacio González como un clásico 
central de las ciencias sociales del siglo XXI en América Latina. Bajo ese supuesto, el 
autor prolonga hermenéuticamente y a la vez reconfigura polémicamente un linaje 
cuyos referentes centrales son Gino Germani y fundamentalmente Florestan 
Fernandes y Darcy Ribeiro en el siglo XX. Eduardo Rinesi, prescindiendo de la 
apelación a la literalidad estilística del barroco en su acepción estética, sin embargo, 
lo aplica retóricamente en un registro semántico de segundo nivel, reorientándolo 
en términos de construcción narrativa alegórica y disputa canónica refundacional en 
el actual debate sobre la validez lógico-conceptual y el estatuto práctico-normativo 
de la teoría científica y el ensayo cultural en las ciencias sociales de la región. 

Palabras clave: Barroco, sociología, ensayo, Horacio González, Eduardo Rinesi 

Abstract:  

This essay proposes an analysis of the conceptual and normative evaluation of which 
Horacio González is the subject in two recent publications by Eduardo Rinesi, with 
preeminence in his Sociology Course (2021). Our approach suggests that the author 

 
1 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET). Instituto de 
Problemas Nacionales, Universidad Nacional de Lanús y Facultad de Ciencias 
Sociales, Universidad de Buenos Aires. Contacto: gerovied@yahoo.com.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/009-0000-3288-9041
mailto:gerovied@yahoo.com.ar


BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

356          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

posits Horacio González in code as a central classic of the social sciences of the 21st 
century in Latin America, hermeneutically prolonging and at the same time 
polemically reconfiguring a lineage whose central references are Gino Germani and 
fundamentally Florestan Fernandes and Darcy Ribeiro in the twentieth century. Then 
we try to show how Eduardo Rinesi, disregarding the appeal to the stylistic literality 
of the baroque in its aesthetic meaning, nevertheless applies it argumentatively in a 
displaced register, reorienting it in terms of allegorical narrative construction and re-
founding canonical dispute in the current debate on the logical-conceptual validity 
and the practical-normative status of scientific theory and cultural testing in the 
social sciences of the region. 

Keywords: Baroque, sociology, essay, Horacio González, Eduardo Rinesi 

1. Introducción 

En los últimos años, en la Argentina y la región, se advierte un 
renovado interés por la reflexión sobre la condición situada del 
discurso de las Humanidades y Ciencias Sociales, en general, y de la 
Sociología, en particular. Uno de sus tópicos centrales se refleja en 
las revisitas a los padres fundadores latinoamericanos y sus 
emprendimientos de profesionalización académica. Estas líneas de 
investigación –en su mayoría colectivas– resultan concomitantes con 
el análisis de las estrategias argumentativas y los modos de 
construcción conceptual en contextos de modernización periférica 
capitalista-dependiente. Esfuerzos que, a su vez, corren parejos con 
las tentativas actuales de reconsiderar las condiciones de recepción, 
traducción, circulación y localización enunciativa de los discursos 
sociológicos y filosóficos de la modernidad y la colonialidad, cuando 
no directamente promovidos como ambiciosas empresas 
refundacionales de conjunto que ponen en crisis las pretensiones de 
universalidad del canon clásico eurocentrado (Torres, 2021). 

Por lo que respecta al área de la historia del conocimiento 
social en la Argentina, asistimos a desarrollos eruditos que retoman 
y enriquecen el aporte, a su vez, de trabajos señeros desde mediados 
de los años noventa. De ningún modo las aproximaciones recientes a 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                357 

la historia de la sociología argentina, que hoy encarna una pujante 
generación de investigadores jóvenes, se encuentran 
disciplinarmente en soledad o representan empeños científicamente 
aislados. En efecto, así lo constatamos, preeminentemente pero no 
exclusivamente, en la filosofía, y a escala continental, en los llamados 
estudios postcoloniales y subalternos, fundamentalmente aquellos 
de motivaciones decoloniales, geopolíticas y feministas.  

En el marco de esas cartografías intelectuales del presente 
local y regional, la tradición del ensayo social es objeto de 
valoraciones discrepantes por parte de los sociólogos académicos de 
orientación –o autocomprensión– “científica”. Este rasgo 
contencioso se intensifica frente al legado de Horacio González, 
prominente heredero universitario del ensayo de crítica cultural del 
siglo XX. Se advierte, en efecto, que las lecturas académicas de 
orientación empirista sobre el filósofo social Horacio González 
difieren, con gran riqueza de matices, en el dimensionamiento y 
enjuiciamiento de su proyecto intelectual-político, yendo desde la 
fascinación a la repulsa. Esta controversia entre ensayismo y 
cientificismo (dicho harto esquemáticamente) no siempre logra 
sortear el escollo que representaría atenerse demasiado rígida y 
unilateralmente a la oposición, ya clásica desde Gino Germani en 
nuestro país y todavía vigente, entre sociología empírica y 
pensamiento social (Blanco y Jakson, 2011) (Blanco 2018), 
actualmente reconfigurada bajo la distinción, más plástica y menos 
taxativa, entre “teoría sociológica” y “teoría social” (Aronson, 2019).  

Pero no es nuestro propósito abordar esta reyerta 
epistemológica aquí. Antes bien, nuestro recorrido intentará 
detenerse brevemente en la inflexión neobarroca de la “sociología 
quizá-artística” de Horacio González (González, 2018a, p. 65; 
Luzuriaga, 2015), para luego mostrar cómo esa operación 
hermenéutica de intención estético-política, sin proclamarse como 
tal, puede efectuarse retórica y epistemológicamente en nombre de 
la prosecución a la vez militante y pedagógica de la obra de Horacio 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

358          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

González, como lo demuestran dos contribuciones recientes de uno 
de sus más descollantes discípulos, Eduardo Rinesi.  

2. Horacio González, una sociología quizá artística 

La operación barroca de la “sociología quizá artística” de 
Horacio González fue detectada acuciosamente por Esteban Torres y 
Juan Pablo Gonnet, aunque desde una postura de recusación y sin 
identificarla en particular con esa tradición estética y filosófica. Sin 
embargo, los autores, pese a proferir un juicio adversativo, notan con 
perspicacia el gesto deliberadamente paradojal y provocador que 
interpone Horacio González en su carnavalesca y revulsiva 
“destitución de la sociología”. Así se patentiza cuando, de un lado, 
ambos refieren de Horacio González que:  

(…) la caricaturización que ofrece de la teoría social y de las ciencias 
sociales, la opción por la parodia y no por el análisis, exhibe la 
práctica de un sociólogo no demasiado interesado por las ciencias 
sociales, al mismo tiempo que dispuesto a imponer tal desinterés 
en nombre de la sociología (Torres y Gonnet, 2018, p. 9).  

Al mismo tiempo, del otro lado, sus críticos reconocen 
lúcidamente la fuerza performativa de este “proyecto de 
demolición”, capaz de generar, dicen, “la expansión de un sentido 
común ensayístico-libertario en algunos circuitos de las ciencias 
sociales” (Torres y Gonnet, 2018, p. 9). 

No es ocioso indicar que debemos a María Pía López, 
precisamente una de las discípulas más destacadas de Horacio 
González en la línea de ese ensayismo libertario, una interpretación 
radicalmente barroca y por cierto enfáticamente afirmativa de la 
retórica estético-política del pensamiento de su maestro. La autora, 
en una contribución fundamental, describe cabalmente lo que 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                359 

denomina el “método HG” en un ensayo testimonial del vínculo con 
su maestro, a quien considera el pensador contemporáneo más 
potente de la Argentina. El entrecomillado que injiere la autora a la 
hora de nombrar ese procedimiento como método es un aspecto 
insoslayable de su abordaje. Pues acusa recibo de los señalamientos 
y objeciones de que ha sido objeto Horacio González, a propósito de 
la condición barroca de su estilo. María Pía López, 
esclarecedoramente, afirma que el barroco gonzaleano “no es un 
manierismo de la escritura sino un movimiento del pensamiento, un 
vaivén entre planos, una circulación entre principios que pueden ser 
contradictorios y sobre cuya primacía hay que decidir de modo 
situado”, por lo cual, la presencia de lo barroco en su escritura no se 
puede rebajar a mero estilo, sino que debe ser comprendido como 
un “método que reconoce lo plural como atributo de la realidad” 
(López, 2016, p. 66). 

Según la decodificación del procedimiento barroco de 
Horacio González –“método HG”– que nos propone María Pía López, 
uno de sus rasgos centrales es el de perseguir la diferencia, el matiz 
y la singularidad, hasta en sus más ínfimas apariciones y detallismos. 
Horacio González intenta así dislocar el lenguaje institucionalmente 
administrado, desestabilizándolo, si no subvirtiéndolo a través de un 
“juego libertario” capaz de configurar un movimiento –precisa María 
Pía López– que se “tensa y expande, va hacia el neologismo o la 
proliferación, al goce barroco que en el fondo –como toda operación 
barroca– esconde un núcleo secreto: el de la precisión a veces 
lograda, a veces fracasada” (López, 2016, p. 76).  

El método barroco de Horacio González, nos da a entender 
María Pía López, se prodiga en su dilapidación, pero no por ello es 
arbitrario o infatuado. En palabras de la autora, ese barroco social es 
“método porque se trata de la obsesión de dar cuenta de la 
heterogeneidad que habita toda forma; para sostener hasta el final 
la idea de la justicia”, con lo que su gusto por el derroche y la 
desmesura (en su léxico picarescamente metafísico, en su sobrevuelo 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

360          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

voraz de bibliotecas privadas y públicas, en el envés de sus 
bifurcaciones memorativas, en su escardar y ovillar bucles de 
temporalidad), tiene –precisa María Pía López– “algo de 
clandestinidad, no solo porque opere traficando bajo superficie –
solicitando ser leído entrelíneas– sino porque las cosas siempre 
tienen una dimensión oculta”. Lo cual –admite su exégeta– es “su 
potencia y, a la vez, obstáculo para la masiva circulación o expansión 
del método HG”, pues este “viola la nitidez de los planos 
contrapuestos, ya sea de culturas y cosmovisiones –como analiza 
Lezama Lima a propósito del Alejaidinho o de Condorcanqui–; ya sea 
de diferentes planos de la existencia –lo real y lo irreal, como piensa 
Carlos Gamerro a propósito de Bioy Casares y otros escritores de la 
ficción barroca–” (López, 2016, pp. 104-105). 

En virtud de esta estrategia retórica que busca provocar la 
perplejidad desde la paradoja y lo no decidible para una lectura 
literal, el latinoamericanismo de Horacio González no se ajusta a 
ciertas fórmulas canónicas o lemas consagrados. Se entiende mejor 
así, explica María Pía López, por qué la imagen del “ojo mocho” se 
torna el tropo fundamental de su procedimiento de escritura. En 
términos de la autora, el “método HG es oblicuo”, disponiendo una 
“mirada torcida o mocha”, desde cuyo horizonte “aparece una razón 
política, un modo de pensar que funciona como pliegue de cualquier 
interpretación y lectura”, de modo tal que queda configurado lo 
“barroco como reconocimiento de los distintos planos de la realidad 
y de su distinta temporalidad” (López, 2016, p. 133).  

Esta rearticulación entre planos de significado no literales –
en la que insiste Carlos Gamerro sobre el barroco rioplatense, como 
veremos enseguida, y de la que se hace eco María Pía López para 
interpretar la voz de su maestro–, y capas de temporalidad 
solapadas, nos permitiría entender por qué Horacio González no 
tiene inconveniente, a nivel de la dicción sintagmática de su discurso, 
reconocer en efecto que incurre en “pseudo-barroquismo”; casi a 
pesar suyo, pues nos confiesa en efecto que se encuentra, tarde o 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                361 

temprano, “traicionado por el escorpión de la escritura dentro de la 
escritura” (González, 2002, p. 15). 

Cediendo gozosamente a la laberíntica picadura del 
escorpión escritural, Horacio González, en Restos pampeanos (1999), 
aborda el tema del “barroco americano” a partir de un 
cuestionamiento expreso del sobrepeso estilístico –ideológicamente 
gravado– de Leopoldo Lugones. Pero se trata de un distanciamiento 
que, por su envés, fluye como adhesión programática a la estética 
lezamiana. De José Lezama Lima recupera su torsión americana de 
“contra-conquista”, confiriéndole renovadas energías instituyentes 
de intervención en el campo intelectual argentino, en general, y de 
confrontación y desmontaje de las ciencias sociales académicas, en 
particular. En esta operación desestabilizadora del régimen 
formalista de validez empírica (teorías, hipótesis, variables, técnicas 
de recolección de datos, informes anónimamente evaluables, 
paratextos de enunciación estandarizada, etc.), Horacio González 
prosigue y a la vez reconfigura (desde una “sociología quizás 
artística”) el proyecto del barroco americano en clave neobarrosa 
(Perlonguer, 2013, pp. 147-148). Esgrimiendo, así, el aguijón “anti-
sociológico” de literaturización del saber (Giordano, 2005, p. 233) y 
politización de la letra, propio del “intelectual intérprete” (Torres, 
2021, p. 271). Siguiendo una estrategia de mezcla genológica 
inherente al ensayo en tanto centauro de los géneros, la 
barroquización de Horacio González altera la distinción, borroneando 
sus límites, a su vez, entre el “ensayo de escritores” y “lo ensayístico 
en la crítica académica” (Giordano, 2015, pp. 11-12), en tanto 
despliega y pliega entre sí ambos estilos simultáneamente y en una 
misma unidad textual, pero en distintas dosis y a diferente ritmo, con 
intensidad heterogénea en los tonos (alto, medio, bajo) y 
ensamblando irregularmente, anárquicamente, sus deslizamientos 
metafóricos y agrupamientos metonímicos. Semejante entramado 
de “lectura difícil” es el fármaco que azuza y enardece al escorpión 
escritural en su charca neobarrosa. 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

362          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

En uno de sus libros fundamentales, Restos pampeanos 
(1999), Horacio González repiensa y reactiva el barroco de cuño 
lezamiano no solo desde la sinécdoque de la idea de nación como 
canon ensayístico irreductiblemente supeditado a conflictos de 
legitimación intelectual (Dalmaroni, 2009, pp. 70-71). A ello le adosa 
un dispositivo hermenéutico-político de lectura alegóricamente 
yuxtapuesta, arqueológica y genealógica a la vez que constelacional 
y reticular del enigma (peronista) de la voluntad mitológica de las 
masas trabajadoras. Un modo de leer la Argentina providente –a la 
vez que selectivo y sutil– en su apelación a recursos tropológicos ya 
identificados por Severo Sarduy: artificio, sustitución, proliferación, 
condensación, especularidad, etc., apelando a una citación 
intertextual cifrada, arduamente perifrástica, escamoteada o elidida 
en los vocablos –pero no en su energía retórica– del “Barroco de la 
Revolución”. Envío cubano que Horacio González recupera en su 
carácter de drama cultural periférico y filigrana radial y envolvente –
enrevesado y frenético Leitfaden– del estilo americano (Sarduy, 
2011, p. 36), inscribiéndolo en el pólemos del campo ensayístico 
argentino.2 

Horacio González aduce que, en el barroco lezamiano, la 
combinación de vetas culturales arcaicas con filones erráticos de la 
modernidad no procede por la vía de una genealogía señorial y de 
museos, como en Lugones, sino al aire libre de una erudición que es 
erotismo mal contenido, deleite por el choque místico de astillas 
perdidas, pero sigilosamente encuadradas en un festejo con que se 
encuentran otra vez en un nuevo paisaje cognoscente. Con 
semejante pathos sensual, Lezama Lima “consigue renovar ciertos 
términos ociosos de la crítica cultural actual o pasada”, 

 

2 Como apuntaba Nicolás Rosa, una “de las formas típicas del ensayo argentino es el 
ensayo agonístico propia del pólemos político: la discordia, la antítesis, el panfleto, 
la injuria, la diatriba, que se mezclan con sus contrarios: el panegírico, la adhesión, 
la solicitud, la convocatoria, la demanda, etc.” (Rosa, 2002, p. 23). 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                363 

principalmente “los de influencia o recepción, apelando a la 
delicadeza que subyace a la fecundación y a la gracia con que se 
reviste todo acto de mancomunión cultural” (González, 1999, p. 198). 
En su opinión, con esta superación de una concepción de la 
“recepción” como pura asimilación y circulación contextual sometida 
a variantes menores, Lezama Lima rebate “así lo americano como 
mero mimetismo, convertido por él en ‘potencia recipiendaria’”, 
pues “tanto como lo americano renueva y niega el barroco europeo, 
al darle una vitalidad que en aquel ya se había desvanecido, el propio 
acto de recibir ya resulta barroco”. Esta premisa de una hermenéutica 
activista del contacto cultural colonial y poscolonial atañe a la 
comprensión de que al “recibirse una materia cultural nunca se 
procede por mero adecuamiento, reverencia o subordinación”, sino 
que más bien se “procede por diálogo turbulento, guerra de 
significados, dispersión salvaje de elementos” (González, 1999, p. 
198). 

Ese barroco “bárbaro”, en tanto instituye un “entre-lugar” 
(Castro Hernández, 2017) que trastorna todo texto a partir de la 
gramática fecundadora y mestizante de un sujeto receptor agonal y 
salvaje, activa la “ley de la antropofagia”. La misma que es declarada 
por Oswald de Andrade “la única ley del mundo”, aunque “de 
inmediato se resalta el propósito burlón del manifiesto”, cuando 
leemos –puntualiza Horacio González (2009)– “el famoso tupy or not 
tupy, that is the question, que se tornó célebre exclamación de 
autonomismo cultural pero amasado en los detritus de una frase 
célebre shakespeareana que tiene la cultura y el fonema ‘tupí’ en su 
pliegue interno” (p. 135), esto es, barroco. Porque efectivamente, los 

(…) indios, el teatro trágico hamletiano y la disyuntiva existencial 
por excelencia, como tantas veces se dijo, son los tres planos en 
que opera esta compleja sentencia, que quizás resume el drama de 
la política oswaldiana: guiños a la herencia cultural cosmopolita, 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

364          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

tecnología como poética de emancipación nacional e indigenismo 
tropicalista” (p. 135). 

Por este camino, la gran aventura vanguardista de una 
poética de emancipación nacional e indigenismo tropicalista –
tomada paradigmáticamente del modernismo brasileño y el 
movimiento antropofágico– es reapropiada programáticamente por 
Horacio González a partir del tropo lezamiano de la “potencia 
recipiendaria”, ahora refigurado como mordedura y devoración 
críticas. Esa metáfora tópicamente modernista, también en el 
ensayista argentino, “se nutre de una posible ‘razón antropofágica’, 
descontructora del logocentrismo que heredamos de Occidente” 
(Campos, 2000, p. 12).  

La fuerza diferenciadora de lo barroco se nos hace presente 
en Horacio González como aleación sediciosa de mundos simbólicos 
disímiles en sus frisos simbólicos y vectores temporales, congregados 
en un juego analógico de apropiaciones en tensión que, en tanto 
“reciben” una materia textual, al mismo tiempo la fagocitan para 
producir –o expeler– una nueva materia textual. En Horacio González 
se trata, entonces, de transformar la barroquización del ensayismo 
social en una “teoría de la lectura” articulada en torno de una 
“hibridez activa” (González, 2014a, p. 6), capaz de generar 
pensamientos segundos a partir de las textualidades occidentales 
primeras, reescritas metabólicamente desde una antropofagia 
recipiendaria. Una hermenéutica periférica antropofágico-
barroquizante que se autocomprende como una antropología 
vitalista de la traducción situada. “Traducir es crear una vida nueva y 
entrar de inmediato en una singular agonía”, escribe Horacio 
González, desde el supuesto de que la “traducción nunca es un 
puente sino una improbable relación que anuda tiempos, materias y 
existencias tratando solo de vincularlas o descifrarlas, pero 
sospechando oscuramente que en ese acto las modifica” (González, 
2017a, p. 13). 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                365 

Esta teoría de la lectura periférica concebida en términos de 
traducción barroco-antropofágica podría redescribirse, a su vez, en 
comparación con cierto momento de la literatura rioplatense del 
siglo XX. Rápidamente, quisiéramos servirnos analógicamente (como 
ya lo sugiriera María Pía López) de una hipótesis cultural que Carlos 
Gamerro aplica a literatura rioplatense de mediados de siglo XX, 
centrada en la noción de “ficción barroca”. Según el análisis de este 
crítico, las ficciones barrocas son construcciones estéticas que se 
manifiestan a nivel de las estructuras narrativas y de la invención de 
un universo referencial antes que en la vanidosa artificiosidad del 
ornato frástico. De ahí la necesidad y pertinencia de distinguir una 
representación conceptual tradicional, o más bien convencional, de 
lo barroco –más bien ligada el modelo de lo que el autor llama 
“escritura barroca”–, respecto de lo que sería, en otro plano 
discursivo, la “ficción barroca” propiamente dicha. Mientras que la 
escritura barroca designa la desmesura o el exceso –lo “recargado”– 
a nivel oracional y lexical, Carlos Gamerro se encarga de detectar e 
introducir un concepto diferencial del procedimiento barroco, ya no 
como floritura gramatical sino como invención cognoscitiva. En este 
sentido, la categoría de “ficción barroca” remite a la representación 
eidética de una estructura subyacente al primer significado textual, 
presente en determinadas escrituras literarias (Borges, Julio 
Cortázar, Juan Carlos Onneti, Felisberto Hernández, Bioy Casares). 
Esta operación excede el recurso de una mera exuberancia 
hiperbólica, ya sea esta barroca o neobarroca (Góngora, Quevedo, 
Leopoldo Lugones, Lezama Lima, Severo Sarduy). A la luz de este 
esquema de dos planos, que podríamos llamar “enunciativo” o literal 
y “epistémico” o de profundidad, Carlos Gamerro aprecia 
programáticamente que “lo barroco” estriba en “su afición”, adicción 
a veces, al juego de intercambiar, plegar o mezclar (no en el sentido 
en que se mezclan los ingredientes de una receta, sino en el de 
barajar las cartas de un mazo) los distintos planos de los que la 
realidad se compone: ficción/verdad, cuadro/modelo, copia/original, 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

366          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

reflejo/objeto, imaginación/percepción, imaginación/recuerdo, 
sueño/vigilia, locura/cordura, teatro/mundo, obra/autor, arte/vida, 
signo/referente, y ello en tal modo que: 

(…) la realidad barroca no es nunca la de uno de los términos de 
estas oposiciones; no, por ejemplo, la realidad del objeto frente a 
la irrealidad de su reflejo en un espejo, la del modelo frente al 
cuadro, sino el compuesto calidoscópico, siempre cambiante, que 
surge de todas estas combinaciones y entrecruzamientos 
(Gamerro, 2010, p. 18). 

La teoría del barroco rioplatense de Carlos Gamerro 
(paradigmatizado en Borges) postula que el pliegue barroco no es 
una oposición simple y binaria, cuanto una superposición 
entremezclada donde lo que importa son los puntos de cruce y las 
encrucijadas de las continuidades. Siendo este entrecruzamiento a la 
vez inversión y trastorno de la mimesis, pues,  

(…) el barroco se deleita en la subversión de las jerarquías 
aceptadas y en el escándalo de la causalidad: la copia reemplaza al 
original, el cuadro tiene más vida que el modelo, el reflejo se 
impone al objeto, el soñador obedece al soñado, la verdad del 
mundo cede ante la del teatro (Gamerro, 2010, pp. 19-20). 

A diferencia del procedimiento que consagra la desmesura 
sensual de la escritura (paradigmáticamente, Lezama Lima), Borges 
ofrece el ejemplo, no menos modélico, de un estilo que se 
“desbarroquiza” al tiempo que se rebarroquiza a nivel de su trama 
narrativa. En este sentido es que Carlos Gamerro afirma que la “obra 
de Borges es en gran medida barroca, pero no ya en el nivel del 
lenguaje y la sintaxis, sino en el nivel de los juegos y plegamientos 
barrocos que involucran a los personajes, el universo referencial y la 
trama” (Gamerro, 2010, p. 41). Así, respecto al cuento “Tlön, Uqbar, 
Orbis Tertius”, Gamerro aduce que el “relato, entonces, no solo 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                367 

presenta el modo según el cual el pliegue ficción/realidad se da 
vuelta como un guante, sino que también propone los motivos de su 
plegamiento: explica, entre otras cosas, por qué podemos terminar 
prefiriendo la imagen al objeto, la representaciones a la realidad”, no 
obstante “sepamos que una incomensurable distancia la separa de lo 
real incognoscible”, puesto que esta es “la singuralidad borgeana en 
lo que a nuestro tema se refiere: la ficción barroca como fábula 
epistemológica” (Gamerro, 2010, pp. 42-43) 

Esto último –lo barroco como fábula epistemológica– nos 
permite sugerir que la singularidad del “barroco social” del filósofo 
libre Horacio González consiste en que en su procedimiento de 
escritura despliega, simultánea o sucesivamente, tanto el plano de 
saturación figurativa de la representación (hipálages, quiasmos, 
perífrasis, etc.) como el plano de la fabulación conceptual (elevar el 
constructo ficcional a herramienta cognoscitiva de develamiento 
social). Lo cual contribuye a dilucidar una de sus posturas 
programáticas respecto a la cuestión del género discursivo, cuando 
Horacio González se pregunta, por ejemplo, “si todo ensayo –más o 
menos bien logrado– no encubre una novela, aunque sea mediocre”, 
o cuando establece que el drama de la secularización moderna “se 
revelaría así en la escritura del ensayo, que propone, con su estilo 
laico, el embozo para la búsqueda de una trascendencia que haga 
coincidir el rezo de los labios con la disposición del corazón”, lo que 
a su vez es posible dadas “las derivaciones implícitas del cruce del 
humanismo con la teología” (González, 2021b, pp. 132-133).  

La elusión deliberada que exhibe en muchos tramos la “loca” 
retórica gonzaleana, lejos de limitarse solo a concitar un juego de 
embozos tropológicos que le permiten evadirse de los estándares 
argumentativos que regulan las lógicas de argumentación y los 
protocolos de verificación de la institución académica, también 
promueve efectos de des-jerarquización ácrata de una concepción de 
la vida universitaria cultivada desde un ethos humanista libertario de 
crítica radical a toda forma de burocratización y cosificación de la 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

368          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

existencia. Con ello el intelectual (Neiburg y Plotkin, 2003, p. 15) 
Horacio González apela a un estilo de intervención ético-política cuyo 
drama último se cierne sobre el espectro del nihilismo como efecto 
ulterior del proceso de secularización occidental iniciado con la 
modernidad capitalista, presumiblemente siguiendo el diagnóstico 
de uno de los filósofos argentinos contemporáneos que él más 
admiraba, Oscar del Barco (Del Barco, 2008, p. 215). Que esa 
pretensión normativa de “retorno al humanismo” a través de una 
anarquización barroco-antropofágica del ensayismo social, de un 
lado, y de una mixtura sumamente personal entre Lévi-Strauss, 
Gramsci y Sartre –figuras centrales en esta operación crítica (Panesi, 
1998, p. 14)–, del otro lado, esté ineludiblemente destinada a 
generar controversia (sin excluir muestras de intolerancia ni 
recriminaciones ad hominen) al interior de la propia institución 
universitaria y del sistema de investigación nacional, es un problema 
distinto. Precisamente, Horacio González asume expresamente una 
posición agonista en el espacio público argentino, cuando declara: 
“No hay en nuestra vida nada que no esté sujeto al pólemos” 
(González, 2021b, p. 409). 

Se aprecia ya más fácilmente que las nociones lezamianas de 
potencia del recibir en tanto acto consciente y deliberado de exceder 
y desviar lo que se acepta, están en la base del propio modelo de 
lectura autonomista de Horacio González, como lo llamará 
posteriormente. Esto implica a su vez movilizar las fuerzas figurativas 
que infunde en su despliegue el paradigma analógico, tal como lo 
produce el propio Lezama Lima en su literatura. Así, el “método de 
composición mitopoético de José Lezama Lima se explica en y con su 
propia obra, inmanente a ella, en el interior de su propia 
efectuación”. Este “método” –aquí preferimos designarlo, más 
neutralmente, como “procedimiento”, para no extirpar su aguijón 
estético– se basa en gran parte en la premisa de un alegorismo 
metamorfósico, incesantemente desplegado bajo la forma del 
“sujeto metafórico”. Por este medio, todo –afirma Horacio González– 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                369 

es “susceptible de metamorfosearse en figuras alegóricas” (González, 
2014b, p. 15). Es pues, junto a su aspecto de sujeto metafórico, un 
análogo barroco: homologación entre correspondencias ocultas y 
convergencias dispares. De ahí que Horacio González sostenga que 
aquella sorpresa de los enlaces –otra definición lezamiana– son la 
magia del análogo metafórico, buscando el par metafórico o su 
ausencia. Lo relevante aquí –indica Horacio González– es que “todas 
estas reflexiones están al servicio, o contienen la liturgia, de una 
teoría latinoamericana del conocimiento y la imaginación” (González, 
2014b, p. 15).  

He aquí pues enunciado el proyecto cultural que contiene su 
barroco social: la misión, proclamada por Horacio González, de 
construir una teoría latinoamericana del conocimiento y la 
imaginación. Un proyecto estético-político por cuyo reverso 
despliega analógicamente el propio Horacio González su operación 
crítica de barroquización antropofágica “cubano-brasileña” del 
ensayismo social argentino (acaso subrepticiamente tributaria del 
“lusotropicalismo” de Gilberto Freyre por debajo de la profusa capa 
de Lezama Lima). Horacio González sugiere por ello que el programa 
latinoamericanista del barroco emancipador –tal como lo halla en el 
estado de hervor semántico del sistema de remisiones analógico-
míticas de Lezama Lima–, no se debe plantear (conforme a 
persistentes malentendidos) en clave metafísica. Pues en efecto, no 
se trata, en la barroquización emancipadora americana, “de una 
ontología de la tradición, sino del presente rehaciendo los pedazos 
dispersos y hundidos de la creación arcaica” (González, 2014b, p. 26). 

Como podemos constatar, la lectura neobarroca de Horacio 
González rehabilita la mipoética lezamiana en clave de un activismo 
performativo de la prosa de ideas (Weinberg 2010: 22-23). La 
estrategia “transcreadora” de “recreación, o creación paralela, 
autónoma aunque recíproca” (Campos, 2023, p. 16) consistente en 
ser influenciado selectivamente para devolvernos a un estado de 
segunda originalidad, por cierto, también es legible desde una previa 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

370          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

y más general hermenéutica “codigofágica” (Echeverría, 2000, pp. 
51-52; Oliva Mendoza, 2014, pp. 7-8), barrocamente 
paradigmatizada conforme a un procedimiento de anexión 
fecundante entre elementos heteróclitos (Ortega, 2010, pp. 38-39). 
Pero esto obedece, decíamos al hecho de que en la escritura 
ensayística de Horacio González hallamos los dos niveles del barroco 
previstos por Gamerro, pero no como una diferenciación explícita de 
planos de textualidad; más bien opta por un solapamiento 
irónicamente desplegado del “reto críptico” que comporta la 
homologación laica del modelo hermenéutico de exégesis bíblica 
(González, 1999, p. 188; López y Korn 2021, p. 29), oscilando y a la 
vez reduplicando los estratos de significado literal, moral, alegórico y 
anagógico entre sí. Esta estrategia poética de cuño lezamiano, que 
deniega la literalidad a la vez que la retiene anagógicamente, nos 
transmite una idea de la dificultad de la recepción de la obra de este 
autor (yendo de la seducción al rechazo con idéntica reacción 
emotiva, lo que a la vez es un efecto retórico de provocación 
polemista deliberadamente buscado), donde los niveles de discurso 
a veces se solapan y enzarzan entre sí –alternando indistintamente 
claridad y opacidad, mostración y metáfora, fenómeno e 
interpretación, aserción y tropo, enunciado y figura, oración y 
símbolo, etc.–, pero no de un modo regular y homogéneo –cabe 
reiterar–, sino en una aparente diseminación lúdica o con una 
libertad de movimiento incontrolada, anarquistamente inspirada. 
¿Cómo han de proseguir, refinar y redefinir estos procedimientos del 
barroco ensayístico argentino quienes se consideran herederos 
directos de la obra de Horacio González, y a su vez convocan fraternal 
y comunalmente a retomar y expandir ese legado en el marco de las 
políticas situacionistas del discurso crítico-emancipatorio 
latinoamericanista? 

 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                371 

3. Eduardo Rinesi, lector barroco de Horacio González 

En 2021 el sello independiente Caterva publicó un 
provechoso Curso de Sociología. Su autor, Eduardo Rinesi, supo 
recoger allí su vasta experiencia docente en la materia (tanto en los 
niveles de enseñanza media como universitaria de grado y posgrado). 
Decidió volcar al papel esa experticia educativa durante el forzoso 
confinamiento hogareño provocado por la pandemia de Covid 19. 
Sería tergiversar el contenido de este trabajo, sin embargo, reducirlo 
a su andadura didáctica, leyéndolo solo en este plano enunciativo. 

Antes bien, nos encontramos ante un libro de itinerarios 
múltiples. Su dispositio responde a la mencionada intención 
pedagógica de organizar las clases en capítulos sucesivos, siguiendo 
un criterio a la vez cronológico y temático. Asistimos a las 
aportaciones clásicas de Francia, Alemania y Estados Unidos, hasta 
arribar finalmente a nuestras costas subcontinentales. El autor ha 
realizado la hazaña de producir, en apenas doscientas páginas, un 
relato global del despliegue de la tradición sociológica desde su 
surgimiento europeo y norteamericano hasta su posterior avatar 
latinoamericano y argentino. En este registro de escala mundial, 
empero, puede advertirse que su estrategia narrativa connota una 
lectura valorativamente enfática de la deriva regional del discurso 
sociológico occidental. Pues el autor inscribe su relato contextualista 
en el marco más amplio de un proyecto teórico-metodológico donde 
la disputa epistemológica por la autonomía de la sociología 
latinoamericana ocupa un puesto central y determinante. Si es que 
no fuera, en el fondo, su principal desvelo. De ahí que sea necesario 
precisar más explícitamente uno de los rasgos diferenciales de esta 
contribución que solo en un plano literal permite codificarse como un 
“manual” para el dictado de una asignatura. A nivel pragmático-
normativo incide como una intervención textual, acuñada en clave 
ensayística, en el debate contemporáneo por el estatuto 
independiente del latinoamericanismo intelectual en sus vertientes 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

372          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

sociológicas y politológicas (históricamente rezagadas frente a sus 
avanzadas literarias y filosóficas). Veamos esta táctica retórica, 
sutilmente deudora de lo más potente del barroco gonzaleano en su 
pathos alegórico de segunda lectura –no en su literalidad proferente, 
austera y límpida–, algo más de cerca.  

Con inaudita vocación de paridad intelectual, Eduardo Rinesi 
expone ante los ojos del lector –deslizándose, como en un plano 
inclinado, de Norte a Sur– una apretada ristra de apellidos ilustres: 
Saint-Simon, Comte, Marx, Durkheim, Weber, Simmel, Lenin, 
Gramsci, Parsons, Marcuse, Lazarsfeld, Wright Mills, Lévi-Strauss, 
Adorno y Habermas. A este linaje princeps el autor le suma –con 
ademán soberano de descolonización intelectual– los escasamente 
previsibles nombres de Esteban Echeverría, Ernesto Quesada, José 
María Ramos Mejía, José Ingenieros, Ezequiel Martínez Estrada, Raúl 
Scalabrini Ortiz, Raúl Prebisch, Gino Germani, Florestan Fernandes, 
Darcy Ribeiro, André Gunder Frank, Fernando Henrique Cardoso, 
Enzo Faletto, Miguel Murmis, Juan Carlos Portantiero, Roberto Carri, 
Guillermo O’Donnell, René Zavaleta Mercado, Gabriel Cohn, José 
Aricó, Alcira Argumedo y, desde luego, Horacio González, entre otros 
y otras. 

Un detalle menor pero no insustancial de la habilidad 
persuasiva que el autor luce en su reconstrucción expositiva, se 
percibe en la castellanización coloquial, no exenta de cierto ademán 
picaresco, con que bautiza ciertos maestros europeos, especialmente 
en el caso de Marx, a quien oscila entre mencionarlo “Carlos” y 
“Carlitos”, sin olvidar, por ejemplo, a un tal “Miguelito Foucault”. 
Guiño de la oralidad cotidiana argentina, por no decir porteña, que 
se dispone en espejo con el ambiente ameno que escenificaría un 
auditorio juvenil y desprejuiciado en las aulas de la Universidad de 
Buenos Aires y sus respectivos colegios de enseñanza media. Por 
cierto, Eduardo Rinesi asume esta vocación con gratitud por sus 
númenes inspiradores: Horacio González, Alcira Argumedo y Oscar 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                373 

Landi, a la vez ahondando y ensanchando, ya como profesional, la 
huella de su propia militancia universitaria estudiantil.  

Otro rasgo notable de este trabajo –que ejemplifica su 
amplitud de miras–, estriba en el hecho de que más allá de su domino 
del canon sociológico, tanto central como periférico, se encuentra 
prolíficamente poblado de eruditas remisiones –sin alardes 
bibliográficos– a distintos filósofos y ensayistas (Jean-Jacques 
Rousseau, Immanuel Kant, Georg Hegel, Sigfried Kracauer, György 
Lukács, Walter Benjamin, Max Horkheimer, Erich Fromm, Karl Löwith, 
Karl Jaspers, Hanna Arendt, Gilles Deleuze, Martin Jay, Michel Löwy, 
Axel Honneth, entre otros). Y esto sin prescindir –siempre en una 
desprejuiciada y atrevida miscelánea donde alternan 
horizontalmente referentes locales con figuras extranjeras– de 
alusiones a escritores, críticos e historiadores que, junto a William 
Shakespeare en inflexiones temáticas cruciales, se derrama también 
en las presencias de Johann Wolfgang Goethe, Émile Zola, Franz 
Kafka, Eric Hobsbawm, Sigmund Freud, Franz Fanon, Aimé Césaire, 
Domingo Faustino Sarmiento, Miguel Cané, Roberto Arlt, Roberto 
Mariani, Jorge Luis Borges, Macedonio Fernández, Rodolfo Walsh, 
Tulio Halperin Donghi, David Viñas y Oscar Terán. 

El procedimiento de arqueología semántica por el cual al 
historizar la palabra “sociología” queda expuesto el estrato de lava 
ardiente que acarrea la voz socialismo, obra como apertura de una 
trayectoria analítica que jamás hubiera brotado a la facticidad 
histórica en las esferas privada y pública, de no ser por la irrupción 
misma de la llamada “cuestión social”. Expresión terminológica cuyo 
significado, hoy, estalla ante nosotros –estrujando el corazón de 
quienes no se limitan a simples “observadores”– recodificado en 
términos de pobreza. Así, renuente a caer en etiquetamientos 
escolares –“positivismo”, “materialismo histórico”, 
“comprensivismo”, “estructural-funcionalismo”, etc.–, pero a la vez 
sin infringir el pacto de lectura consistente en proporcionar un mapa 
cognitivo para un público no especializado, Eduardo Rinesi aborda la 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

374          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

aparición de los grandes textos inaugurales del corpus clásico y sus 
posteriores estribaciones contemporáneas, conforme a una tipología 
meta-teórica que distingue categorialmente entre enfoques 
consensualistas y enfoques conflictivistas. Sin escamotear su propio 
posicionamiento epistemológico y axiológico, el autor emprende el 
camino que lo conduce a presentar y deslindar una serie de marcos 
conceptuales y matrices interpretativas que, pese a su diversidad 
interna, confluyen en un anudamiento compartido: la condición 
trágica de la modernidad (si se acepta este lema a título meramente 
descriptivo). La impregnación temática de las escisiones que 
desgarran la trama de una intersubjetividad asimétrica, de un lado, y 
las paradojas acumulativas de una acción humana jamás 
transparente para sí, del otro, organiza la estructura del texto como 
una suerte de revés de trama o hilo conductor de profundidad. En 
esta reconstrucción aflora la sensibilidad existencial shakespereana 
que preside el encaramiento filosófico-político del autor. En 
particular, se abre con ello una interpretación menos lineal y asertiva 
–adecuada para la cohesión ideológica antes que para la 
comprensión textual– de la obra de Marx. Por caso, cuando muestra 
que, si los vocablos “destino” y “sentido” se funden en un anagrama, 
las filosofías de la historia que confían sus ilusiones a la explicación 
nomológica y a la programación de las decisiones, tarde o temprano 
deben afrontar la aparición de fantasmas que llegan del pasado o del 
futuro, conmoviendo el cuadro secuencial del tiempo y haciendo que 
el presente no termine de ser nunca plenamente contemporáneo de 
sí mismo. Ejemplarmente, la implícita ontología de la temporalidad 
de El 18 Brumario rehúsa prescribir el escalamiento evolutivo de los 
acontecimientos a favor de asumir la contingencia propia del devenir 
crispado del drama. Todo horizonte de actualidad está determinado 
por los sueños y por los recuerdos del pasado, que así se convierte en 
un elemento más de los que “estructuran” el mundo de los agentes 
que deben incidir enérgicamente en el presente urgido, o vagar por 
las planicies de la masificación anónima. Deudor, en ello, de la 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                375 

tragedia más que de la filosofía de las Luces, y entonces más cerca de 
Shakespeare que de Voltaire, Marx entiende que los hombres, las 
clases y los pueblos obran a tientas, no pudiendo ver nunca 
nítidamente los accidentes paisajísticos del mundo en el que se 
actúa. 

En esta misma línea, ahora se introduce un señalamiento 
relevante al contrastar el influjo del legado de Durkheim en las 
posteriores teorías del desarrollo y la modernización –al converger 
en la tan solicitada noción de “transición”– frente a lecturas más 
propensas a subrayar unilateralmente sus tributaciones intelectuales 
norteamericanas. Las potenciales líneas de trabajo que se abren a 
partir del examen de Eduardo Rinesi dibujan la posibilidad de una 
nueva aproximación al ciclo fundacional del discurso sociológico. 
Concretamente: una recepción en clave de humanismo crítico. Esto 
lo sugiere el propio autor cuando aprecia la cercanía entre el 
pensamiento de Durkheim y los pensamientos de la “gran tradición 
humanista” en la que conviven –pese a todas las discrepancias que 
los separan– Marx, Weber y Simmel. Puntualmente en el caso de 
Simmel, es recuperado el fenómeno de la colonización de la “cultura 
subjetiva” por la “cultura objetiva”, en proximidad a lo que Weber 
pensó bajo la forma de la lógica que llevaba a la inversión de la 
cadena entre medios y fines en una sociedad cada vez más 
deshumanizada. Paralelamente, Durkheim advierte el modo en que 
el progreso material de la sociedad se transforma, en la sociedad 
capitalista industrial que avanza impetuosamente y produce 
“anomia” a cada paso, de medio para la felicidad de las personas en 
fin último de todos sus afanes. Por su parte, Weber pensaba la lógica 
de la modernización en tanto racionalización de la historia mundial 
como un proceso de pérdida de un aura de excepcionalidad que 
rodeaba a las cosas, los seres y las personas que en el cosmos 
tradicional parecían “encantadas”, habitadas por un alma que les 
daba otro grosor. La secularización del mundo, al cabo, entraña la 
desaparición de todo aquello que podía tener de extraordinario o de 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

376          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

sagrado. El des-encantamiento del mundo amargaba la visión del 
sabio Weber, quien avizoraba la pérdida inexorable de algo 
fundamental e irrecuperable. En el caso de la pasión religiosa, una 
vez que esta ha cumplido su misión en la historia, ya no resulta 
necesaria. La “cáscara” de la ética profesional ascética se ha quedado 
sin la “pulpa” de la ansiedad transcendental de la predestinación, que 
a lo largo de los siglos se había ido extinguiendo sin que nadie ya la 
añorara. Entretanto (de lo “sólido” a lo “líquido”), la abstinencia 
metódica del ahorro mutará en la fruición desbocada del consumo. 

La novedosa atención prestada a las corrientes críticas de la 
tradición sociológica lleva al autor a privilegiar, en su trayecto 
norteamericano, las figuras del emigrado Marcuse y especialmente 
de Charles Wright Mills por encima de Parsons; no hay mayores 
alusiones a otras líneas de investigación propias de la cultura 
académica estadounidense, aunque alguien como Ervin Goffman no 
deja de ser mencionado. En el flanco de una implicancia 
narratológica, ello conllevaría una re-descripción del estatuto de 
“clásico” de otros contemporáneos a Parsons, ya a esta altura 
prolongable al siglo XX, interceda o no el prefijo “neo”. Es que, a decir 
verdad, la sociología norteamericana, según Eduardo Rinesi, era una 
sociología moderna más que una sociología de la modernización; 
palabra, esta última, que alude a un movimiento, a un proceso, a un 
tránsito, que en rigor esa sociedad nunca había protagonizado. En 
cuanto a la figura marcusiana del “hombre unidimensional”, esta 
denunciaba, en medio de la opulenta formación de una sociedad de 
consumidores subliminalmente reprimidos, un tipo de dominación 
totalitaria.  

Entre otras opciones posibles, el autor decidió hacer foco, 
pues, en La imaginación sociológica, de Wright Mills, confiriéndole el 
rango de acontecimiento intelectual al prólogo de Gino Germani en 
su edición castellana. Puntualmente, Eduardo Rinesi asevera que el 
“prólogo de Germani al libro de Wright Mills es una pieza 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                377 

fundamental en la historia de la política de la sociología en la 
Argentina” (Rinesi, 2021, p. 128). 

Esto explica, a su vez, que Eduardo Rinesi le dedique a La 
imaginación sociológica todo un capítulo-clase de su libro. Por lo que 
respecta a su presentador local, Gino Germani, Eduardo Rinesi 
manifiesta que aquel experimentaba cierta ambivalencia frente al 
sociólogo norteamericano. Gino Germani consideraba que 
efectivamente, el de Wright Mills era el modo en el que había 
propiamente que pensar y escribir (despidiéndose airadamente, sin 
embargo, de la prosa estético-política del ensayismo nacional); al 
mismo tiempo, el sociólogo ítalo-argentino no veía en el empirismo 
radical una alternativa viable. Suscribía por ello la crítica que les hacía 
Wright Mills a Parsons y a Lazarsfeld en cuanto a que ambos eran 
culpables de una deshistorización de la vida social, hecha en nombre 
de las construcciones analíticas “sistemáticas”. Pero el frente de 
disputa epistemológica interno le reclamaba a Gino Germani dejar 
bien sentado que la “sociología científica”, metodológicamente 
orientada por un universalismo procedimental de reglas formales 
públicamente disponibles, debía embestir contra el “pensamiento 
social”, preso aún del impresionismo literario puesto al servicio del 
compromiso práctico escorado hacia el drama argentino, y en sus 
vertientes más perniciosas, intelectualmente legitimador del 
nacional-populismo, en general, y del primer peronismo en 
particular. No obstante, es el propio Germani quien alertaba por no 
ceder al encanto de las “nuevas técnicas” de recolección y análisis de 
datos. Que en los Estados Unidos se hubiera dado una deformación 
metodologista no debía repercutir negativamente en la racionalidad 
y objetividad de las herramientas cuantitativas por encima de la 
intuición ontologista. Eduardo Rinesi interpreta esta aparente 
ambigüedad o indecisión de Gino Germani en función de lo que él 
consideraba una exigencia científica superior a la mera refinación 
estadística. Como conclusión de este urticante punto, Gino Germani 
debe medirse a la altura –establece Eduardo Rinesi– de una 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

378          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

prosecución del espíritu progresista de la sociología en la línea de los 
padres fundadores europeos. Si se trata de pensar la historia desde 
la periferia de la modernidad-mundo, debe aceptarse que Gino 
Germani era un heredero de los clásicos alemanes y franceses 
radicado en un país sureño del extremo Occidente. Dada esta 
revaloración, más que entusiasta, por parte de Eduardo Rinesi, cabría 
también contextualizar su Curso de Sociología en el marco de las 
actuales recuperaciones hermenéuticas y archivísticas del legado de 
Gino Germani. 

No es excesivo leer en el Curso de Sociología una 
convocatoria a rediscutir los nexos entre Desarrollo, Dependencia y 
Democracia en América Latina. Se entiende que sin limitarse a una 
labor historiográfico-intelectual sino como una reflexión incardinada 
en la escena contemporánea del primer cuarto del siglo XXI en la 
región. Y ello ante el desafío, no solo interpretativo, que representan 
las recientes reconfiguraciones geopolíticas de pospandemia, 
nuevamente rotando agonalmente hacia el conflicto Oeste-Este, y en 
consecuencia reestructurando el paralelogramo de fuerzas Norte-Sur 
del sistema mundial. Eduardo Rinesi es consciente de la complejidad 
y amplitud de este problema, y opta por recortar algunas hebras que 
se desprenden de la reevaluación de la tensión entre “desarrollismo” 
y “dependentismo”. Este logro se valora aún más cuando se advierte 
que el propio autor esgrime su declarado propósito didáctico. De ahí 
que no deba confundirse con una pura restitución genealógica la 
afirmación de que el libro Dependencia y desarrollo en América 
Latina (1969), de Fernando Henrique Cardoso y Enzo Faletto, es uno 
de los textos mayores de la tradición sociológica latinoamericana. El 
problema del “desarrollo” se convierte así en la liza de discusión del 
análisis de los destinos de autonomía o dependencia de las naciones 
y el continente. En nuestro país, ese movimiento se había producido 
al mismo tiempo que su vida política se veía fuertemente sacudida y 
renovada por el fenómeno singular del peronismo; ya no dejaría de 
formar parte de las preocupaciones fundamentales de la naciente o, 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                379 

mejor, renaciente sociología local, que Gino Germani puso a 
funcionar como Carrera en la Universidad de Buenos Aires en el 
segundo lustro de los años cincuenta.  

¿Es posible alcanzar el desarrollo en economías capitalistas 
dependientes? Cualquiera sea la respuesta, la cuestión vuelve a 
impulsar una reflexión sobre los rasgos diferenciales de la 
perspectiva latinoamericana ante la cuestión. Según lo examina el 
autor, lo distintivo del debate latinoamericano estriba en socavar el 
supuesto de que nuestras sociedades estuvieran evolutivamente 
destinadas, desde distintos puntos de una misma flecha ascendente 
del progreso, a reproducir los pasos que habían seguido antes que 
ellas las “sociedades avanzadas” ubicadas en el cuadrante 
noroccidental del globo. Es posible que en estos rasgos contenciosos 
y polisémicos, justamente, anide la especificidad de la teoría social 
latinoamericana de cuño dependentista (es decir de un discurso no 
solo sociológico, sino además económico, antropológico, filosófico y 
aun teológico, con múltiples préstamos y permeabilidades entre sí). 
Lo específico de esta categoría –“dependencia”– radica en que 
designa un vínculo con los países más ricos de la Tierra en términos 
de una relación estructural. Como había anticipado la escuela 
cepalina, pero extrayendo sus implicancias en clave antiimperialista, 
los –al cabo reformistas– Cardoso y Faletto –y pronto otros 
exponentes desde tendencias revolucionarias– sostenían que el 
ordenamiento internacional centro/periferia, devenido sistema 
geopolítico de explotación neocolonial en el eje metrópoli/Tercer 
Mundo, explicaba la demora o bloqueo del definitivo “despegue” de 
las sociedades dependientes. Pero había en este diagnóstico algo 
más. La heteronomía sistémica global no debía ser pensada como una 
cadena exterior entre economías nacionales, sino, mejor, como un 
tipo de relación social que podía verificarse en el interior mismo de 
la estructura de clases de las sociedades dependientes. Quienes así 
coincidían hasta mediados de la década de los setenta, empero, hoy 
están lejos de acordar en que las “teorías de la dependencia” –el 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

380          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

plural se justifica por sus numerosos matices y derivaciones–, 
merecen otra oportunidad. Más todavía por el dato, tan ineludible 
como contundente, de que su ocaso en la escena político-intelectual 
latinoamericana no respondió a razones puramente teóricas o 
internas –pese a reales desacuerdos–, sino por padecer los efectos 
demasiado materiales causados por el advenimiento de las 
espantosas dictaduras militares que asolaron la región. 

A otras reflexiones mueve la imagen de las ciencias sociales 
en la Argentina desde mediados de la década del ochenta. 
Experimenta un curso que de las agitadas aguas del Desarrollo y la 
Dependencia se encauza y decanta posteriormente en la idea de la 
Democracia, yendo de los peligrosos remolinos de la economía y las 
clases sociales a los ilusorios remansos de la política parlamentaria. 
Las agendas teóricas de las disciplinas universitarias acompañan los 
cambios que acontecen en las agendas políticas de la sociedad. A 
nivel académico, también esto aclara el relativo desplazamiento de 
la Sociología por la Ciencia Política, o del sociólogo por el politólogo, 
tanto a nivel académico como en la esfera de la opinión pública. Sin 
embargo, la noción, tan germaniana en su espíritu, de “transición”, 
recobraba un impulso inusitado en el contexto de época del retorno 
a la democracia representativa. Más, esta vez, ya no para nombrar la 
conversión de la tradición a la modernidad, de lo folk a lo urbano o 
de lo agropecuario a lo industrial, sino más bien para tematizar las 
vías de superación del “autoritarismo”, tanto a nivel de los hábitos, 
las tradiciones y las prácticas (la “cultura política”), como de las 
instituciones públicas, donde se transitaría desde condiciones 
verticales y excluyentes de la interacción pública a otras más 
horizontales, participativas y deliberativas. 

Sobre este trasfondo de ilusiones revolucionarias devaluadas 
y renovadas esperanzas liberales y socialdemócratas, contrasta la 
“obra fenomenal” (según adjetiva el autor) del nacionalista libertario 
Horacio González en sus derivaciones pedagógicas, intelectuales y 
políticas. Esta ponderación señala un momento clave del Curso de 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                381 

Sociología. Se comprende mejor así por qué Horacio González es 
merecedor de un capítulo-clase del libro. Tanto más se desprende del 
hecho de que Horacio González presidiera la apariencia de una 
contrafigura simétrica de Gino Germani (en espejo con la que 
sincrónicamente representara para el ítalo-argentino la figura de 
Martínez Estrada). Pero este retrato simplificador resulta engañoso. 
Eduardo Rinesi hace posible la apertura de una reconsideración 
amplia de la antinomia entre sociología científica y ensayismo social, 
que en rigor atraviesa como una nervadura todo el Curso de 
Sociología. 

Ya reinstalado en el país, Horacio González (como su amiga y 
colega Alcira Argumedo) retomó una intensa actividad universitaria y 
sostuvo durante cuatro décadas una participación muy destacada 
bajo la forma de miles de artículos, charlas, conferencias e 
intervenciones en diversos foros y ámbitos, desde grupos pequeños 
de estudiantes u oyentes hasta grandes asambleas de militantes y 
activistas. Tomó parte en las discusiones públicas sobre los temas 
más diversos. Por si ello no bastara, participó en la edición de varias 
revistas de crítica cultural, además de haber dirigido la Biblioteca 
Nacional. Desde el punto de vista de Eduardo Rinesi –precisamente, 
uno de sus amigos y colaboradores más cercanos–, la obra de Horacio 
González se organiza en torno a tres temas básicos: la acción, los 
mitos y la vida intelectual. En la estela weberiana, Horacio González 
se mostró sumamente atento a la tragedia que atraviesa toda 
experiencia práctica de la vida activa cuando se desploma entre las 
paradojas de las consecuencias, los efectos no deseados de la acción 
y la impenetrabilidad de los significados. Horacio González supo 
detectar la astucia secreta de esta inversión fatídica de la santidad de 
las intenciones en el concepto de “ética picaresca”. De ello se infiere 
que es Horacio González quien ha pensado a fondo al “otro Weber”.  

Pero si este es un elemento ampliamente conocido, no lo es 
tanto el modo como ese problema se halla entretejido con la idea del 
Mito. Tan intrincado nexo presenta una de las aristas más radicales y 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

382          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

polémicas del barroco social de Horacio González. Difícil tarea la de 
intentar proveer una definición unívoca y “aplicable” de la noción de 
“mito” en nuestro ensayista. Tampoco se lo ha propuesto Eduardo 
Rinesi, empeñado en proveer una clarificación temática sin resignar 
la dificultad del asunto. Consciente de este escollo, de todas 
maneras, consigue dar con una explicación satisfactoria. Horacio 
González –se dilucida en el Curso de Sociología– erige su concepto 
del “mito” en contra de la gran tradición de la razón occidental, que 
es una tradición anti-mitológica que cree que la tarea de la filosofía y 
de la ciencia es conjurar esos espectros mentales para permitirnos 
pensar mejor las cosas. Horacio González no piensa la idea de “mito” 
como si se tratara de un relato falso, un velo imaginario que les oculta 
a las personas, a los grupos y a las clases la verdad objetiva del mundo 
en el que viven y que les impide por lo tanto tomar conciencia clara 
de su propio lugar y función. Ciertamente, Horacio González coincide 
con la perspectiva ilustrada en qué es un mito: una construcción 
simbólica, un relato, un cuento que se figuran los hombres, las 
mujeres y los pueblos y que les permite desarrollar en su interior sus 
vidas a la vez que conferir sentido a lo que hacen. Más, para adoptar 
una postura afirmativa ante este invariante de la especie humana, 
Horacio González elige seguir el camino que marcan la literatura de 
Borges y la antropología de Lévi-Strauss; ambos le permiten entender 
que la tarea que tenemos por delante, en relación con los mitos, no 
es expulsarlos de nuestra existencia, sino, mejor, tratar de pensarlos 
con inteligencia y lucidez con el objeto de vivir dentro de ellos. 
Conforme a semejante torsión interpretativa –si se pudiera hablar 
aquí de un “giro mitológico”–, Horacio González se dedicó a pensar, 
a lo largo de su obra, los grandes mitos argentinos, y especialmente 
el mito de Perón, sin dejar de revisar el mito de la cautiva en la cultura 
argentina pero también, más en general, en el origen de toda cultura, 
atreviéndose a postular que es ese narrema, el del rapto y la violación 
de una mujer, el que funda la existencia de las sociedades, y no el de 
la conjura de los hermanos de la horda primitiva en contra de la vida 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                383 

del padre primordial. Con este erudito trabajo, Horacio González 
(González, 2018 b) presenta su lectura del “Ni una menos”, 
procurando inscribir su propia reflexión teórica sobre los 
fundamentos de la vida colectiva en las discusiones que propuso esa 
consigna fundamental.  

Por último, el problema de la condición intelectual permite 
descubrir en Horacio González a un sutil lector de Gramsci, donde la 
pregunta por la vida popular no podía concebirse como alguna forma 
de la exterioridad respecto a la condición intelectual, sino como el 
único lugar posible desde el cual ejercerla. Este debate repercutía a 
su vez en la pregunta por la Universidad y la academia, de cuya 
burocratización cientificista y eficiente capacidad para borrar de su 
propio seno toda forma de inconformismo, el disidente Horacio 
González (coherente con el querellante Wright Mills) fue siempre un 
crítico inclaudicable. 

Sin embargo, este libro tiene un propósito interpretativo que 
excede ampliamente su misión reparadora frente al sub-canon o 
hipo-canon sociológico periférico. Donde los nombres de Gino 
Germani y Horacio González ocupan, como está visto, un sitial de 
preferencia. Eduardo Rinesi acomete la empresa de trazar una visión 
del pensamiento y la investigación social donde sus propias hipótesis 
medulares coronan el relato de los caminos de la Sociología en la 
Argentina en clave filosófico-política. Aparecen en este libro, pues, 
otras propuestas igualmente sugerentes o novedosas. 

En el medio de los dos puntos extremos de un arco 
epocalmente flexionado entre el ataque a las Torres Gemelas en 
Nueva York el 11 de setiembre de 2001 (y en la Argentina, la caída del 
gobierno de Fernando de la Rúa setenta días más tarde), hasta la 
última crisis de pandemia, América Latina se ha visto sacudida por 
una ola de gobiernos populistas avanzados, de izquierda reformista y 
orientación neodesarrollista y democratizadora, y un conjunto de 
gobiernos de derecha neo-liberal que a veces llegaron al poder de la 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

384          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

mano de golpes que se llamaron “blandos”. En este nuevo contexto 
histórico, la cuestión del desarrollo –estima el autor– vuelve a 
adquirir el rango de tema determinante en nuestra agenda de 
discusión. Cierto es, carecemos hoy del optimismo teleológico que 
sostenía el clima “progresista” de una sociología académica que 
retomaba los grandes tópicos del pensamiento clásico para 
repensarlos en clave de la “modernización” de nuestras sociedades 
subdesarrolladas y su consiguiente transformación conforme al 
modelo noroccidental hegemónico. Pese a que no podemos hacernos 
las mismas ilusiones –la destrucción del medio ambiente y el 
agotamiento de los recursos naturales asociados al propio ideario 
desarrollista (nacionalista o socialista) representa uno de sus riesgos 
más severos–, Eduardo Rinesi nos incita, empero, a no despedirnos 
demasiado apresuradamente de la pregunta por la posibilidad de una 
conexión armónica y sustentable con respecto a nuestra vida en la 
Tierra. Este viraje ecológico y más ampliamente bioético, entraña una 
renovada aventura teórica que coloca su mirada en la construcción 
de sociedades menos pobres, menos injustas y más sostenibles. 
Eduardo Rinesi considera que en este proyecto hay un actor que 
parece ser fundamental para lograr semejante cometido: el Estado. 
Cuya revisión no debe desatender la exhortación a democratizar sus 
agencias y regulaciones. Según el autor, la actual crisis social, que es 
también una crisis conceptual, no se resolvería saliéndose del Estado, 
sino más bien logrando una incidencia del mismo más presente en 
nuestras vidas, con más responsabilidades y con más legitimidad. Y 
esto trasponiendo los límites de las formaciones nacionales tal como 
las conocemos actualmente, configurando un pensamiento más 
cosmopolita sobre el destino de la humanidad.  

Para un intérprete atento al título de la obra –Curso de 
Sociología–, es posible equivocar la dimensión del asunto tratado: 
una introducción didáctica a un disciplina joven y heterogénea que 
ya toca su tercer siglo de existencia. Pese a la sobriedad de su 
anuncio, decíamos al comienzo de este acápite que el lector se 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                385 

encontrará con un texto que puede ser leído, al menos, desde dos 
diferentes registros: como una cordial aproximación al discurso 
sociológico de la modernidad, y como una historia crítica de la 
sociología argentina (restituyendo el espesor de su dimensión 
latinoamericana, de un lado, y reclamando el carácter indelegable de 
su función orientadora de la voluntad estatal, del otro). En el libro 
convergen, de esta manera, la jornada pedagógica y el aliento crítico 
con una política de la lectura situada y una moral del conocimiento 
periférico. Por si fuera poco, auxiliará convincentemente no solo a los 
interesados en ingresar al mundo de la teoría sociológica y del 
pensamiento social, sino a todos aquellos preocupados por 
comprender un fragmento de la cultura intelectual argentina y 
brasileña en el tránsito del siglo XX al siglo XXI.  

Ahora bien, las implicancias narratológicas, conceptuales y 
normativas de esta intervención de Eduardo Rinesi en el estado de la 
discusión teórico-epistemológica de la teoría social latinoamericana 
contemporánea, sin embargo, no puede soslayarse. Así lo 
comprobamos cuando leemos de Desarrollo y dependencia en 
América Latina, de Cardoso y Faletto, que se trata “de uno de los 
libros mayores de la muy original historia de la sociología 
latinoamericana”, queriendo denotar con esta afirmación el “tipo de 
sociología que se practicó en nuestra región, sobre todo, en la 
segunda mitad del siglo XX, a lo largo de la cual conoció capítulos de 
notable autonomía conceptual y verdadera singularidad teórica, 
como el que característicamente representa el de las llamadas 
‘teorías de la dependencia’”, y donde, además, “una buena parte de 
esa originalidad de la sociología latinoamericana de las últimas seis o 
siete décadas está asociada al tipo de diálogo que a lo largo de este 
tiempo supo sostener con las vertientes más renovadoras del 
pensamiento social europeo y norteamericano” (Rinesi, 2021, p. 
105). 

Esta tesis fuerte, de inspiración serenamente antropofágica y 
planteada más allá de los límites de una idea subalterna de la 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

386          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

recepción mimética del canon sociológico euro-occidental, de ningún 
modo se restringe a la tradición local del nacionalismo cultural. Esto 
explica el llamamiento del autor, cerrando su escrito, a cultivar una 
crítica sociológica con pretensión de universalidad humanista y a 
franquear los meros límites nacionales a la hora de repensar la 
pluralidad enunciativa y los compromisos ontológicos de las teorías 
periféricas. En efecto, Eduardo Rinesi plantea la necesidad de “pensar 
más allá de los límites de las unidades en las que los pueblos de la 
Tierra venimos organizando nuestra vida desde hace unos cuantos 
siglos: más allá de los límites de los Estados nacionales que tenemos”, 
en la medida en que pareciera “que necesitamos construir, al mismo 
tiempo, un pensamiento más democrático sobre las tareas de 
nuestros Estados y un pensamiento más cosmopolita sobre el destino 
de la humanidad” (Rinesi, 2021, pp. 201-202). 

¿Quién aportaría, en la tradición intelectual argentina, un 
modelo de pensamiento crítico y humanista que a la vez se afirme en 
su singularidad nacional y latinoamericana? ¿Sería Horacio González 
el “clásico” local a revisitar en primer término a la hora de construir 
un pensamiento más democrático sobre las tareas de nuestros 
Estados y un pensamiento más cosmopolita sobre el destino de la 
humanidad, y a la vez, capaz de sostener un diálogo con las vertientes 
más renovadoras del pensamiento social europeo y norteamericano? 
¿Veríamos en Horacio González la primera inspiración a la hora de 
concebir y desplegar una teoría social estrábica, a la vez 
latinoamericanista y universalista? La respuesta más nítida nos la 
brinda Eduardo Rinesi al editar una selección de ensayos de Horacio 
González que cubre el período que lleva de 1972 a 2021. Allí su editor 
señala que Horacio González recoge y a la vez traspone motivos que 
en su momento elaboraron Roberto Carri y Alcira Argumedo desde la 
época de las llamadas “Cátedras Nacionales” a fines de los años 
sesenta (modernización dependiente, nacionalismo tercermundista, 
peronismo de izquierda, sindicalismo revolucionario, etc.), cuando en 
verdad –declara Eduardo Rinesi– “en las décadas siguientes haría de 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                387 

todos estos temas la materia de la mayor obra del pensamiento social 
y político argentino del último medio siglo” (Rinesi, 2022, p. 16). 

Nótese que Eduardo Rinesi toma el recaudo de no referirse 
al legado de Horacio González como la mayor obra de la Sociología, 
sino del pensamiento social y político argentino del último medio 
siglo. Pero la estrategia retórica de Eduardo Rinesi va mucho más allá 
del tópico que diferencia “sociología científica” de “pensamiento 
social”. Pues si volvemos la mirada a su Curso de Sociología, la 
vindicación de la “sociología quizá artística” gonzaleana se torna 
harto más sutil que la mera proclama. En caso de aceptar la 
formulación de Carlos Gamerro, se advertirá que la operación 
neobarroca de Eduardo Rinesi no se manifiesta en la literalidad 
expositiva del Curso de Sociología, sino más bien en su disposición 
alegórica profunda. Su operación canónica sobre Horacio González es 
efectuada, oblicua o cifradamente, a través de una introducción a la 
sociología occidental central y periférica en el marco de una narrativa 
global. El argumento clave se despliega en un doble pliegue alegórico: 
Horacio González se encuentra, luego de Gino Germani, Florestan 
Fernandes y Darcy Ribeiro, en la cúspide de la “teoría social 
latinoamericana”, incluyendo en esta designación, ampliamente, la 
tradición del ensayismo o pensamiento social. De ahí que una 
implicancia hermenéutica fundamental de este Curso de Sociología 
radica en la posibilidad –menos inusitada que verosímil– de que 
Horacio González devenga, tarde o temprano, un clásico de la teoría 
social latinoamericana. Sería esta la apuesta fundamental del libro. 
Decisión que corona valorativamente, a guisa de intervención ético-
política en las disputas epistemológicas del campo intelectual local, 
lo que se presenta descriptivamente, en su significado primero, como 
un relato entre otros posibles en el plano de la historia del 
conocimiento social en la Argentina. 

En esta implicación normativa no se puede pasar por alto lo 
que llamaríamos, genéricamente, la rehabilitación del “período 
brasileño” de la biografía intelectual de Horacio González como 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

388          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

sociólogo argentino en el exilio. Poniendo de relieve, con esto, el 
peso que cobró el intercambio personal que Horacio González llegó 
a entablar no solo con Fernando Henrique Cardoso, sino –
fundamentalmente– con su director de tesis, Gabriel Cohn, y aun con 
el propio Florestan Fernandes en veladas privadas. Este vínculo 
directo de Horacio González con el padre fundador de la sociología 
académica brasileña, Florestan Fernandes, también arroja una luz 
distinta sobre sus presuntos distanciamientos (mucho más matizados 
que lo que una lectura apresurada podría sospechar) del legado de 
Gino Germani. Si se pudiera decirlo toscamente, ello explicaría, o al 
menos aclararía la primacía de Florestan Fernandes por sobre Gino 
Germani (no su destitución) en el pensamiento social de Horacio 
González3. Pues, se recordará, es la vena neobarroca brasileña de 
Horacio González la que nutre su concepción antropofágica de la 
cultura latinoamericana de pretensión autonomista. Esta asunción 
estratégica de referentes brasileños también resuena en la propia 
hermenéutica gonzaleana de Eduardo Rinesi, no solo doctorado en la 
Universidad de San Pablo igual que Horacio González, sino alumno de 
posgrado de Gabriel Cohn, uno de los principales discípulos de 
Florestan Fernandes. Estancia brasileña (forzoso exilio en un caso, 
estudios de posgrado en el otro) que señala un hecho significativo a 
la hora de analizar el legado de Horacio González y las aportaciones 
contemporáneas de Eduardo Rinesi. 

 

3 Por ello el estudio preliminar de Horacio González a la edición castellana (a través 
de la Universidad de General Sarmiento y siempre por impulso de Eduardo Rinesi) 
de El negro en el mundo de los blancos, de Florestan Fernandes, adquiere un puesto 
decisivo en el corpus textual del propio González. El aserto con el que abre su 
presentación es por demás elocuente, pues sería difícilmente homologable con 
respecto a Gino Germani: “Florestan Fernandes –escribe Horacio González– fue en 
Brasil el nombre mismo de la sociología, si nos permite expresarnos así” (González, 
2017b, p. 9). Este texto es nuevamente reproducido en El idioma de la crítica 
(González, 2021a, p. 167). 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                389 

4. A modo de conclusión 

Resumir en unos pocos trazos las claves fundamentales de 
una obra tan densa y diversa como la de Horacio González, es una 
tarea ímproba. Trasponer las vallas de su barroquismo estilístico es 
apenas uno de los primeros obstáculos, pues a ello se suma su 
epistemología barroca, y por si no fuera suficiente, la inaudita 
dispersión de su monumental obra. Eduardo Rinesi ha logrado 
suministrar esa imagen general con suficiente claridad y poder de 
síntesis, y es difícil hallar, al menos en su generación, alguien mejor 
dotado para emprender semejante desafío. Pero hemos intentado 
mostrar que la valoración de Horacio González en dos publicaciones 
recientes de Eduardo Rinesi no se limita simplemente a hacer circular 
una exégesis apologética de su contribución a la tradición del 
pensamiento social y político argentino. De un modo más radical y 
determinante, se trata de una tentativa de postular al autor, 
cifradamente, como un clásico latinoamericano para el siglo XXI, 
prolongando el linaje de Gino Germani y, fundamentalmente, de 
Florestan Fernandes y Darcy Ribeiro.  

Esta primacía de la tradición de la ciencia social brasileña de 
la segunda mitad siglo XX frente a su par argentina también es 
reveladora de la sensibilidad antropológica que recorre no tan 
secretamente algunos tramos de la obra gonzaleana (González, 
2018a, pp. 50-51). En lo atinente a la estrategia de canonización 
elaborada por Eduardo Rinesi, ésta no es preconizada explícitamente 
en un plano de literalidad proposicional, sino más bien oblicuamente 
cifrada a través de una operación crítica encubierta bajo los 
encadenamientos metafóricos de la forma alegórica (una historia de 
la sociología occidental que en verdad funciona como paisaje de 
fondo para la emergencia de quien es considerado por el expositor 
como el máximo pensador social argentino contemporáneo, objeto 
central pero tácticamente difuminado de todo su relato histórico-
sociológico). Eduardo Rinesi efectúa esta argumentación 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

390          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

barroquizada: a) desplegando, en una primera capa de sentido, una 
exposición didáctica de pretensión universalista y enunciación 
localizada sobre el acogimiento y transformación del discurso 
sociológico de la modernidad en la Argentina y en la región; pero: b) 
en un segundo nivel de significación, tropológica y 
epistemológicamente análogo al “barroco ficcional”, proponiendo 
una entronización de Horacio González como clásico sudamericano 
con pretensión de universalidad en la transición epocal del siglo XX al 
siglo XXI.  

La edición selecta de los textos de Horacio González por 
Eduardo Rinesi –El idioma de la crítica (2021), cuyo título mismo 
evoca la tradición ensayística–, a su vez permite descubrir detrás de 
la literalidad de la administración memorativa de su herencia, un 
proyecto de refundación del pensamiento social argentino y 
latinoamericano en base a un canon desplazado respecto a la 
unilateralidad del linaje científico. Si en la Argentina, ese canon parte 
de Gino Germani como padre fundador (conforme a un sólido 
consenso profesional en el campo académico), el programa 
alternativo de Eduardo Rinesi, en cambio, unge a Horacio González 
como padre refundacional, subsumiendo (no liquidando), en este 
proyecto, el legado del sociólogo ítalo-argentino, quien a la vez –y 
conforme a la propia perspectiva gonzaleana– pasa a ocupar un 
puesto menor frente al canon brasileño. Esto significa, como mínimo, 
que las dos intervenciones textuales de Eduardo Rinesi aquí 
analizadas se inscriben no solo en el pólemos de la tradición 
ensayística argentina, sino principalmente –y he aquí su novedad 
disruptiva– en el espacio, sumamente vital, de las disputas sobre la 
validez lógico-conceptual y el estatuto práctico-normativo de las 
ciencias sociales latinoamericanas del primer cuarto del siglo XXI. 
Nuestra hipótesis de lectura sostiene que en esa incidencia 
polemológica de Eduardo Rinesi reside la estrategia libertaria de su 
proyecto de canonización barroca (en su acepción argumentativa de 
narratividad alegórica) de la obra de Horacio González. 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                391 

Más allá de los efectos de recepción que el proselitismo 
epistemológico y el compromiso ético-político de Eduardo Rinesi 
obtenga en una franja de los practicantes de las ciencias sociales y la 
crítica cultural del Cono Sur (especialmente en la Argentina y el 
Brasil), su tentativa de canonizar el legado de Horacio González como 
un clásico periférico a la par de Gino Germani, Florestan Fernandes y 
Darcy Ribeiro –y como si no bastara, todos al mismo nivel que los 
clásicos europeos y norteamericanos–, tal vez no esté destinada a un 
mero gesto de agitación cultural, o a la no menos clásica provocación 
antiburguesa y antiburocrítica. Quizá, más hondamente, estaría 
arrojando un penetrante haz de luz sobre la textura filosófica, 
antropológica, sociológica, historiográfica y aun teológica del corpus 
latinoamericanista contemporáneo. Destellos, chisporroteos, lumbre 
trémula de un enfoque teórico situado (quizá también artístico) cuya 
emergencia –o reemergencia– nos esté demandando, por encima de 
posicionamientos departamentales y redefiniciones disciplinares, la 
apertura hacia un nuevo horizonte de comprensión 
enunciativamente localizada, menos segmentada y jerárquica y más 
polifónica y tolerante. Se verá si los hijos e hijas de este siglo que 
estamos transitando, estaremos a la altura, todo lo 
contrapuntísticamente que fuera necesario, de semejante reto.  

Referencias bibliográficas 

Aronson, Paulina (2019). Sociología, teoría sociológica, teoría social. Totalidad, autonomía, 
convergencia. En S. Tonkonoff, Teoría social desde América Latina (pp. 107-134). Villa María: 
EDUVIM.  

Blanco, Alejandro (2018). Julio Mafud: itinerario de un desarraigo. En C. Altamirano, y A. Gorelik 
(Eds.), La Argentina como problema. Temas, visiones y pasiones del siglo XX (pp. 299-312). 
Buenos Aires: Siglo XXI. 

Blanco, Alejandro y Jackson, Luiz Carlos (2011). Intersecciones: crítica literaria y sociología en la 
Argentina y el Brasil. Prismas, (15), 31-51. 

Campos, Haroldo de (2000). De la razón antropofágica: diálogo y diferencia en la cultura brasileña. 
En H. de Campos, De la razón antropofágica y otros ensayos (pp. 1-23). México: Siglo XXI. 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

392          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Campos, Haroldo de (2023). De la traducción como creación y como crítica. En H. de Campos, 
Transcreación. La práctica del traducir (11-34). Madrid: Libros de la Resistencia. 

Castro Hernández, Olalla (2017). Entre-lugares de la Modernidad. Filosofía, literatura y Terceros 
Espacios. Madrid: Siglo XXI. 

Dalmaroni, Miguel (2009). Discusiones preliminares: el campo clásico y el corpus. En M. 
Dalmaroni (Dir.), La investigación literaria: problemas iniciales de una práctica (57-72). Santa 
Fe: Universidad Nacional del Litoral. 

Del Barco, Oscar (2008). El Otro Marx. Buenos Aires: Milena Caserola. 

Echeverría, Bolívar (2000). La modernidad de lo barroco. México: Era. 

Gamerro, Carlos (2010). Ficciones barrocas. Una lectura de Borges, Bioy Casares, Silvina 
Ocampo, Cortázar, Onetti y Felisberto Hernández. Buenos Aires: Eterna Cadencia. 

Giordano, Alberto (2005). Modos del ensayo. De Borges a Piglia. Rosario: Beatriz Viterbo. 

Giordano, Alberto (2015). El discurso sobre el ensayo. En A. Giordano (Ed.), El discurso sobre el 
ensayo en la cultura argentina desde los 80 (pp. 5-29). Buenos Aires: Santiago Arcos. 

Giordano, Verónica (2017). La crítica como proyecto intelectual. Hilvanes continuistas del 
pensamiento social latinoamericano. Temas Sociológicos, (21), 27-53. 

González, Horacio (1999). Restos pampeanos. Ciencia, ensayo y política en la cultura argentina 
del siglo XX. Buenos Aires: Colihue. 

González, Horacio (2002). Retórica y locura. Para una teoría de la cultura argentina. Buenos 
Aires: Colihue. 

González, Horacio (2009). Antropofagia y modernismo en Brasil: una visita al Muséu da Língua. 
La Biblioteca, (8), 132-143. 

González, Horacio (2014a). Prólogo. En K. Bidaseca et al (Comps.), Legados, Genealogías y 
Memorias Poscoloniales en América Latina: Escrituras fronterizas desde el Sur (pp. 5-17). 
Buenos Aires: Godot. 

González, Horacio (2014b). Lezama Lima: la transmutación de la lengua como mito. En J. Lezama 
Lima, Ensayos barrocos. Imagen y figuras en América Latina (7-50). Buenos Aires: Colihue. 

González, Horacio (2017a). Traducciones malditas. La experiencia de la imagen en Marx, 
Merleau-Ponty y Foucault. Buenos Aires: Colihue. 

González, Horacio (2017b). La obra de Florestan Fernandes en perspectiva. En F. Fernandes 
(2017), El negro en el mundo de los blancos (pp. 9-23). Los Polvorines: Universidad Nacional de 
General Sarmiento. 

González, Horacio (2018a). Saberes de pasillo. Universidad y conocimiento libre. (Compilación y 
prólogo de J. Laxagueborde). Buenos Aires: Paradiso. 

González, Horacio (2018b). La Argentina manuscrita. La cautiva en la conciencia nacional. 
Buenos Aires: Colihue. 



GERARDO OVIEDO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                393 

González, Horacio (2021a). El idioma de la crítica. (Organización y presentación de E. Rinesi). 
Buenos Aires: Fundación Darcy Ribeiro / Tucán. 

González, Horacio (2021b). Humanismo, impugnación y resistencia. Cuadernos olvidados en 
viejos pupitres. Buenos Aires: Colihue. 

López, María Pía (2016). Yo ya no. Horacio González, el don de la amistad. Cuarenta Ríos: Buenos 
Aires. 

López, María Pía y Korn, Guillermo (2021). Oficio y perseverancia: el ensayo como método. 
Estudio preliminar. En H. González, La palabra encarnada. Ensayo, política y nación (pp. 13-35). 
Buenos Aires: CLACSO. 

Luzuriaga, Pablo (2015). El Ojo Mocho: “una sociología quizás artística”. El matadero, (9), 17-31. 

Neiburg, Federico y Plotkin, Mariano (2003). Intelectuales y expertos. Hacia una sociología 
histórica de la producción del conocimiento sobre la sociedad en la Argentina. En F. Neiburg y 
M. Plotkin (Comps.), Intelectuales y expertos. La constitución del conocimiento social en la 
Argentina (pp. 15-30). Buenos Aires: Paidós. 

Oliva Mendoza, Carlos (2014). Codigofagia. Cinco notas sobre literatura y filosofía 
latinoamericana. Revista de Hispanismo Filosófico, (19), 101-117. 

Ortega, Julio (2010). El sujeto dialógico. Negociaciones de la modernidad conflictiva. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Panesi, Jorge (1998). Las operaciones de la crítica: el largo aliento. En A. Giordano y M. C. 
Vázquez (Comps.), Las operaciones de la crítica (pp. 9-22). Rosario: Beatriz Viterbo. 

Perlonguer, Néstor (2013). Prosa plebeya. (Selección y prólogo de C. Ferrer y O. Baigorria). 
Buenos Aires: Excursiones. 

Rinesi, Eduardo (2021). Curso de Sociología. Buenos Aires: Caterva. 

Rinesi, Eduardo (2022). Presentación. En H. González, El idioma de la crítica (pp. 11-43). Buenos 
Aires: Fundación Darcy Ribeiro / Tucán. 

Rosa, Nicolás (2002). La sinrazón del ensayo. En N. Rosa (Ed.), Historia del ensayo argentino. 
Intervenciones, coaliciones, interferencias (pp. 13-87). Madrid / Buenos Aires: Alianza. 

Sarduy, Severo (2011). El barroco y el neobarroco. (Apostillas de V. Díaz). Buenos Aires: El 
Cuenco de Plata. 

Torres, Esteban (2021). La gran transformación de la sociología. Córdoba / Buenos Aires: 
Universidad Nacional de Córdoba / CLACSO. 

Torres, Esteban y Gonnet, Juan Pablo (2018). El intelectual de la cultura y la sociología en la 
Argentina: un análisis a partir del caso de Horacio González. Pilquen, 21(1), 1-13. 

Weinberg, Liliana (2010). Introducción. En L. Weinberg (Coord.), Estrategias del pensar. Ensayo 
y prosa de ideas en América Latina Siglo XX (Vol. 1, pp. 9-42). México: Universidad Nacional 
Autónoma de México. 

 



BARROCO Y SOCIOLOGÍA, ENTRE HORACIO GONZÁLEZ Y EDUARDO RINESI 

394          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Gerardo Oviedo 

Sociólogo por la Universidad de Buenos Aires, Doctor en Filosofía por la Universidad 
Nacional de Córdoba y Doctor en Estudios Hispánicos por la Universidad Autónoma 
de Madrid. Estancias postdoctorales en el Instituto de Filosofía Argentina y 
Americana de la Universidad Nacional de Cuyo y en el Instituto de Iberoamérica de 
la Universidad de Salamanca. Actualmente es investigador del CONICET con sede en 
el Instituto de Problemas Nacionales de la Universidad Nacional de Lanús. Docente 
de grado y posgrado en Pensamiento Latinoamericano en la Carrera de Sociología de 
la Universidad de Buenos Aires y en el Doctorado en Filosofía de la Universidad 
Nacional de Lanús. Miembro asociado del Instituto de Filosofía Argentina y 
Americana de la Universidad Nacional de Cuyo y colaborador del Seminario 
Permanente de Pensamiento Latinoamericano e Internalización Universitaria de la 
Universidad de General Sarmiento. Ha publicado artículos y capítulos de libro en la 
Argentina y en el exterior. Último libro: Aventura de encrucijadas. Hermenéutica 
crítica y alegorías de la emergencia en Arturo Andrés Roig (Mendoza, EDIFYL, en 
prensa). 

 



ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 16/04/2024  |  ACEPTADO 13/06/2024  |  PP. 395-417 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                395 

Aprender a filosofar desde las 
periferias. Polonia y América Latina1  

Learning to Philosophize From the Peripheries.  
Poland and Latin America 

Karolina Filipczak2 
 https://orcid.org/0000-0001-8128-6298 

Resumen: 

El artículo se dedica al tema de universalismo periférico. En la introducción, se 
presenta de forma breve el desarrollo de los estudios latinoamericanos en Polonia, 
con el énfasis en los centros y personas interesados en el aprendizaje recíproco y 
diálogo interregional. En el siguiente paso, se introduce la figura de Eugeniusz Górski, 
un pensador e historiador de las ideas polaco. Se desarrolla el tema de los 
paralelismos existentes entre las regiones europea oriental y latinoamericana, 
entendidas como regiones periféricas. A base de estos se plantea el tema de 
pensamiento periférico. Estudiando la obra de Górski se llega al universalismo 
periférico, como una culminación de filosofía que nace de la posición periférica. Para 
abordar este tema se introduce otro pensador polaco: Bronisław Ferdynand 
Trentowski. El artículo es un diálogo entre la tradición filosófica latinoamericana y 
europea oriental. Se buscan los puentes y puntos de encuentro para poder lograr 
acercamiento entre dos corrientes de pensamiento. 

 
1 La primera versión del texto, bajo el título “O peryferyjnym uniwersalizmie” [“Sobre 
el universalismo perfirérico”], en la lengua polaca, fue publicada en la revista Kronos, 
67(4), 2023. En la versión en español se introducen algunos cambios. 
Agradezco mucho los comentarios y sugerencias que después de la lectura del texto 
me presentaron Eduardo Devés-Valdés y Óscar Alfredo Barboza Lizano, permitiendo 
mejorar el artículo. Agradezco a Humberto Bertolini la ayuda en la redacción del 
texto. 
2 Universidad de Varsovia, Polonia. Contacto: k.filipczak2@uw.edu.pl 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0001-8128-6298
mailto:k.filipczak2@uw.edu.pl


APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

396          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Palabras clave: pensamiento periférico, universalismo periférico, Europa del Este, 
América Latina, historia de las ideas 

Abstract: 

The article is devoted to the issue of peripheral universalism. In the introduction, we 
present briefly the development of Latin American studies in Poland, with the 
emphasis on centers and investigators interested in reciprocal learning and 
interregional dialogue. In the next step, we introduce the figure of Eugeniusz Górski, 
a Polish thinker and historian of ideas. We develop the theme of the parallels 
between the Eastern European and Latin American regions, understood as peripheral 
regions. On the basis of these theses we raise the theme of peripheral thought. By 
studying Górski's work, we arrive to peripheral universalism, as a culmination of 
philosophy born from the peripheral position. To address this theme, we introduce 
another Polish thinker: Bronisław Ferdynand Trentowski. The article is a dialogue 
between the Latin American and Eastern European philosophical tradition. We look 
for bridges and meeting points in order to achieve rapprochement between two 
currents of thought. 

Keywords: peripheral thought, peripheral universalism, Eastern Europe, Latin 
America, history of ideas 

1. Genealogía 

En los años cincuenta del siglo XX comenzó a desarrollarse en la 
ciencia polaca un mayor interés por América Latina. El esbozado 
panorama de los centros más importantes que se preocuparon por 
crear una red firmemente consolidada y que se distinguieron entre 
otros centros, se da en el Instituto Geográfico de la Facultad de 
Biología y Ciencias de la Tierra de la Universidad de Varsovia. Y el gran 
promotor fue el latinoamericanista Andrzej Bonasewicz (1930-2016).  

Un punto importante en el mapa del latinoamericanismo 
polaco, que a nuestra consideración no tiene hoy en día suficiente 
visibilidad, es el que jugó el Instituto de Historia de la Academia 
Polaca de Ciencias, junto al historiador Tadeusz Łepkowski (1927-
1989), fundador del Departamento de Historia de América, África y 



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                397 

Asia (1967), promotor y autoridad intelectual para muchos 
destacados latinoamericanistas polacos.  

En la historia del latinoamericanismo polaco el que mayor 
visibilidad obtuvo fue el Centro de Estudios Latinoamericanos 
(CESLA), fundado por Andrzej Dembicz (1939-2009) en 1988 en la 
Universidad de Varsovia. El CESLA desaparece en 2017 y se incorpora 
a las estructuras del American Studies Center, perdiéndose poco a 
poco la influencia que desarrolló en Polonia, Europa central, oriental 
y el mundo. La desarticulación del CESLA e incorporación a los 
“American Studies” conlleva que el espacio para la realización de sus 
proyectos sobre América Latina y el Caribe disminuyan.  

Las dos primeras instituciones centraban su atención en la 
investigación histórica –principalmente en sociología histórica e 
historia económica y social– y geográfica (geografía social y 
económica). El Centro de Estudios Latinoamericanos, cuya 
genealogía nos lleva al Departamento de Estudios Regionales y 
Comparados del Instituto de Geografía de los Países en Desarrollo, 
diseñado como interdisciplinario, que continúa la tradición extraída 
de los estudios regionales. Evidentemente, esta breve historia de los 
estudios latinoamericanos en Polonia no es completa, pero agota la 
lista de currículos que se interesan no solo por entender las 
cuestiones latinoamericanas, sino también para buscar una mejor 
comprensión de su propia situación a través de América Latina, el 
Caribe y su estudio. 

Los representantes de los centros indicados –figuras como 
los ya mencionados Tadeusz Łepkowski, Andrzej Dembicz, así como 
Ryszard Stemplowski (n. 1939) y Marcin Kula (n. 1943) (los dos 
últimos escribieron su tesis doctoral con Łepkowski)3– intentaron 

 
3 R. Stemplowski hasta el año 1989 era investigador del Instituto de Historia de la 
Academia Polaca de Ciencias. En su investigación desarrolló muchos estudios 
comparativos entre América Latina y Europa Oriental. M. Kula empezó el doctorado 
con T. Łepkowski después de pasar algunos años de investigación doctoral en el 



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

398          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

realizar investigaciones sobre América Latina desde una óptica 
específica. Todos partían de una tesis principal muy similar a la 
expresada en la introducción de los trabajos sobre el nacionalismo en 
Europa del Este y Sudamérica:  

Es una triste paradoja que los europeos del Este y los 
sudamericanos, que viven en una misma estructura que se extiende 
por todo el globo, y que se encontraron con problemas y 
estructuras socioeconómicas idénticas o muy similares en el 
pasado, sepan tan poco, si es que saben algo los unos de los otros 
(Szlajfer, 1990, p. 4, citado por Górski, 1992, p. 266). 

Esto llevó a estos investigadores a otro reconocimiento de 
importancia fundamental para la perspectiva de investigación que 
adoptaron. Visibilizaron la poca significación que poseía un 
conocimiento abstracto sobre tierras de ultramar, sin una reflexión 
profunda sobre la similitud de nuestras situaciones. Así desarrollaron 
una perspectiva que podría denominarse la perspectiva polaca4, en 
el sentido más amplio, el enfoque de Europa del Este. Es decir, su 
propia perspectiva.  

Al preguntarse por América Latina: buscando respuestas a las 
preguntas sobre su dependencia, sus relaciones económicas, su 
subordinación a los intereses de las grandes potencias, la ineficacia y 
fracaso de muchos movimientos revolucionarios, también, se 
preguntaban por la causa polaca. Aunque en muchos casos no 

 

Centro de Problemas de la Economía de los Países Subdesarrollados. Ahí terminó 
también cursos de planificación económica para planificadores y economistas de 
países económicamente menos desarrollados. Estas dos instituciones, aunque no 
son el tema del presente texto y su interés es más amplio, son importantes de 
mencionar para entender el desarrollo de estudios latinoamericanos en Polonia.  
4 Me refiero aquí a la expresión utilizada por E. Górski en el título del texto: El 
pensamiento filosófico y social latinoamericano desde la perspectiva europea 
oriental (1992). Debido al ámbito temático, esta expresión fue reformulada por la 
autora de este artículo para referirse también al contexto nacional. 



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                399 

dirigían investigaciones comparativas en el sentido estricto, el perfil 
de su trabajo permitió trazar líneas de relaciones, influencias, 
paralelismos y similitudes. Estas permitieron a los polacos 
comprender la complejidad de la realidad latinoamericana y la de 
Europa del Este. Quizás, sobre todo, de la propia realidad polaca. 

Un área que, en este contexto, sigue siendo prácticamente 
terra incognita para los estudiosos y filósofos en Polonia es la filosofía 
latinoamericana, no solo dentro de los estudios realizados desde una 
perspectiva polaca, sino también de los realizados sin un interés 
particular por el diálogo interregional.  

Los estudios sobre América Latina en Polonia se centran cada vez 
más en dos áreas de investigación: los procesos sociopolíticos 
contemporáneos y los temas etnográfico-arqueológicos. El 
pensamiento "nuestroamericano" (como diría Horacio Cerutti-
Guldberg) parece ser poco atractivo, ya que no es ni mediático ni 
fácil de aplicar (Dembicz, 2013, p. 170)5. 

La complejidad contextual desde donde los pensadores 
latinoamericanos parten para filosofar, la mayoría de los casos poco 
clara para el filósofo polaco, puede ser la razón del escaso interés por 
el estudio de la filosofía latinoamericana en Polonia. Sin embargo, el 
problema es probablemente más profundo. No sería una cuestión de 
incomprensión. Es principalmente un asunto de omisión y la falta de 
interés relacionada solo con la búsqueda de conexiones o relaciones 
del pensamiento polaco con lo que llamamos “filosofía occidental”6, 

 
5 Salvo indicación contraria, fragmentos de los textos en polaco o en inglés 
corresponden a la traducción de la autora del artículo. 
6 Lo paradójico de esta situación es que si se quiere inscribir la filosofía 
latinoamericana en alguna tradición filosófica ya existente –y por lo tanto no 
centrarse en sus singularidades, sino en sus semejanzas– esto solo puede hacerse 
con la llamada filosofía occidental o europea. Este es un argumento adicional para 
afirmar que la filosofía polaca (o de Europa del Este) y la latinoamericana se 
encuentran en el mismo lugar. Véase, por ejemplo: Zea, 2019; 1986.  



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

400          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

normalmente reducida a grandes centros filosóficos, como Alemania, 
Francia y la filosofía anglosajona.  

El único autor polaco que realizó estudios serios y extensos, 
con el valor de la proyección más amplia que permiten desarrollar sus 
líneas y que escaparon de este patrón fue el intelectual Eugeniusz 
Górski (1947-2013)7. La perspectiva que este investigador propone 
merece la atención no tanto de los latinoamericanistas, sino de los 
filósofos. Górski estaba asociado al Instituto de Filosofía y Sociología 
de la Academia Polaca de Ciencias (PAN), donde se doctoró y hacía 
sus trabajos durante la mayor parte de su carrera académica. 
Investigaba principalmente en el campo de la historia de las ideas. 
Comunicaba abiertamente su inscripción a la herencia de la escuela 
de de historia de las ideas de Varsovia. Esto no es irrelevante para su 
interés por los estudios latinoamericanos, ya que la escuela de la 
historia de las ideas representada por filósofos como Francisco 
Romero (1891-1962), Leopoldo Zea (1912-2004), Arturo Ardao 
(1912-2003), Arturo Andrés Roig (1922-2012) y Horacio Cerutti-
Guldberg (n. 1950), entre otros, pertenece a las escuelas filosóficas 
latinoamericanas más originales e importantes. En la elección 
metodológica de E. Górski tenemos ya el primer paso hacia el 
acercamiento de las tradiciones filosóficas polacas y 
latinoamericanas. Él mismo marcó esta conexión y podemos notarlo 
al estudiar el texto de Proyecciones polacas, el cual formaba parte del 
libro que fue fruto del encuentro dedicado a A. Ardao y A. Roig:  

La metodología de la historia de las ideas desarrollada por los dos 
autores rioplatenses es también relevante para la historia de las 

 
7 La tradición de Eugeniusz Górski fue continuada por muy pocos discípulos, entre 
los cuales se tiene que mencionar a Janusz Wojcieszak. Sin embargo, en su obra –
significativa en el campo de la traducción e importante para el desarrollo de la 
comunidad de estudios latinoamericanos en Polonia, también en el campo de 
filosofía– aparecen pocos elementos y orientaciones que no estuvieran ya presentes 
en la obra de Górski.  



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                401 

ideas en Europa Central y Oriental. Mantiene interesantes 
analogías con la metodología desarrollada por Andrzej Walicki, 
nuestro eminente historiador del pensamiento ruso y polaco 
(Górski, 2001c, p. 44). 

Górski siempre reflexionaba sobre la filosofía 
latinoamericana desde una perspectiva polaca o de Europa del Este. 
El caso polaco lo entendía como una de las manifestaciones de la 
identidad más amplia, Europa del Este, cual no agota el campo pero 
que puede ser representativa y servir como ejemplo. Esta óptica es a 
menudo subrayada por él. Como ejemplo puede señalarse en el texto 
El pensamiento filosófico y social latinoamericano desde la 
perspectiva europea oriental. Su postura era similar a la adoptada por 
los historiadores y geógrafos mencionados. Sus textos en gran 
medida son estudios comparativos que abarcan la filosofía 
latinoamericana y la polaca o de Europa Central y Oriental. Entre las 
obras más relevantes podemos mencionar: Latin America and East 
Central Europe. Studies in the History of Ideas (2001b), La idea del 
universalismo en Polonia y en América Latina (2001a), Dependencia y 
originalidad de la filosofía en Latinoamérica y en la Europa del Este 
(1994). Este último constituye el único estudio comparativo sintético 
y sistemático de las cuestiones más importantes de la filosofía en 
Latinoamérica y en la Europa del Este, cual presenta las bases para 
otras posibles investigaciones comparativas más detalladas. El tema 
central de la obra de Górski es la identidad regional: "El problema de 
la identidad regional es el núcleo del libro, que pretende poner de 
relieve las semejanzas y diferencias del filosofar desde los márgenes, 
con sus problemas éticos, históricos y sociales" (Górski, 1994, 
contraportada. Cursivas de la autora). 

 



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

402          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

2. La enseñanza de Eugeniusz Górski para la filosofía polaca y 
de Europa del Este 

Desde la obra de Eugeniusz Górski, cada filósofo polaco 
interesado o no en la filosofía latinoamericana, paradójicamente 
sobre todo los no interesados en este pensamiento, puede extraer 
algunas conclusiones interesantes, que quizá nunca hubiesen sido 
formuladas por Górski de no haber sido por su interés en América 
Latina. 

En primer lugar, la filosofía polaca y la comunidad que la 
constituye son inequívocamente posicionadas por el autor. La 
posición de Polonia se identifica como periférica, marginal: "En las 
periferias del mundo europeo (países eslavos, países ibéricos y sus 
colonias americanas)" (Górski, 1994, p. 34)8. La diferenciación interna 
de Europa nos permite utilizar dentro de ella categorías como 
dependencia o periferia (Górski, 1994, p. 9)9 e incita a buscar puntos 

 
8 Aunque Górski no se refiere aquí a ninguna obra concreta, la fuente de esta 
interpretación se encuentra en la filosofía de uno de sus guías intelectuales, 
Leopoldo Zea: "En la historia de Europa hay una marginación similar experimentada 
por dos regiones, la Europa eslava y la Europa ibérica. Sus destinos convergen en la 
periferia de los centros de poder europeos" (Zea, 1993, p. 11). Otra obra de Zea, 
fundamental para el tema tratado en este apartado, cuyo interés principal es la 
marginalidad de Rusia, la Península Ibérica y Gran Bretaña en el mapa intelectual de 
Europa, es Discurso desde la marginación y barbarie (1988). En el contexto de la cita 
presentada en el texto principal, es adecuado interpretar los trabajos comparativos 
de Górski sobre las tradiciones polaca y española. A pesar de la aparente distancia 
geográfica y cultural, la posición periférica en Europa resulta ser un plano de 
entendimiento (cf. Górski, 1999). 
9 Esta tesis llevó a Gorski a comparar la situación de Europa en su conjunto con la 
relación entre Norteamérica y Sudamérica: "(...) las diferencias socio-económicas, y 
en consecuencia y culturales, entre Europa Occidental y Oriental pueden 
profundizarse y asemejarse a las diferencias existentes entre América del Norte y del 
Sur. Esto hace que pierda la importancia la idea noble, pero más bien utópica, de la 
casa común europea, idea que se convierte en una ficción semejante a la idea 
panamericanista de la unidad de los Estados americanos" (Gorski, 1992, p. 263). 



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                403 

de referencia entre comunidades que se asemejan por estar 
subordinadas:  

La conciencia de la crisis del sistema mundial y la necesidad de un 
pensamiento nuevo desde el punto de vista de la periferia todavía 
no está observada y analizada por los filósofos euro centristas, en 
estos los marxistas de los países socialistas, con frecuencia 
inconscientes de la profunda dependencia estructural de parte del 
campo socialista (especialmente Polonia) de Occidente y su 
pertenencia de hecho –contrariamente a las numerosas 
declaraciones– precisamente no de Occidente, sino de la periferia 
poscolonial del Sur de tipo latinoamericano (Górski, 1994, p. 9. 
Cursivas de la autora). 

Górski desenmascara en el fragmento anterior un problema 
similar al trazado por Stanisław Brzozowski (1871-1911) en el caso del 
"camarada Daszyński": la aparición del pensamiento situacional, pero 
la confusión en cuanto a cuál es (nuestra) situación (Brzozowski, 
2007, p. 30). Su adecuado reconocimiento, es decir, llegar a una 
reconciliación, a pesar de las excesivas ambiciones con la propia 
posición periférica, permite encontrar un verdadero interlocutor 
para la conversación filosófica, debido a las diferencias de situación, 
la cual no puede ser Occidente. De este reconocimiento, Górski 
obtiene una segunda conclusión: lo que debe ser investigado es el 
pensamiento periférico para incluirse en el espectro de interés de los 
filósofos polacos y aquellos que se dedican al estudio del 
pensamiento de la región. El estudio de la propia filosofía nacional 
debe convertirse, desde esta perspectiva, en un estudio de la filosofía 
periférica. De este modo se precisa el objeto de estudio. Esta es la 
primera enseñanza que Eugeniusz Górski ha dejado para los filósofos 
polacos.  

El estudio de la filosofía polaca como filosofía periférica nos 
orienta hacia la segunda doctrina respecto a cómo estudiar la 



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

404          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

filosofía periférica (polaca) que dejó. En primer lugar, Górski (1992) 
recomienda los estudios comparativos: "En esta situación, sería 
valioso efectuar investigaciones comparativas interdisciplinarias 
sobre las regiones solamente geográficamente tan distantes entre sí 
de la periferia mundial" (p. 265). Obtenemos así un campo para las 
comparaciones mucho más legítimo y sin duda de mayor valor 
explicativo, aparte de buscar simplemente el diálogo sólo con el 
centro, cuya conclusión más común es la convicción de la epigonía 
del pensamiento propio ("malas copias") y su incompatibilidad con 
normas arbitrariamente establecidas10. Detenerse en este postulado 
sería insuficiente, ya que podría dar lugar a una labor comparativa 
completamente abstraída del contexto polaco. Es necesario 
completarlo con lo que ya se ha indicado como perspectiva propia, 
polaca o de la región europea oriental. Górski (1994) especifica qué 
significa esto: se trata de un esfuerzo por pensar precisamente desde 
el punto de vista de la periferia (p. 10).  

El postulado metodológico propuesto a los historiadores de 
las ideas y a los historiadores de la filosofía se extiende a los filósofos 
como tales –o dicho de otro modo, el historiador de las ideas y el 
historiador de la filosofía se entienden como filósofos en sí– y 
proclama que no solo hay que estudiar la filosofía desde una 
perspectiva periférica, sino también crear un pensamiento propio y 
original desde ella (situación periférica) y no para ella, como señala 
Brzozowski en su Diario (2007, p. 32).  

Al ampliar este postulado, dirigiéndolo no solo a los 
historiadores –pues inicialmente podría considerarse como un 

 
10 La categoría de “malas copias” está tomada de la obra de L. ZeaThe Actual Function 
of Philosophy in Latin America (1986). Vale la pena citar aquí un pasaje 
particularmente interesante: "También es razonable preguntarse por qué nuestra 
filosofía es una mala copia de la filosofía europea. Porque ser una mala copia podría 
ser parte de nuestra filosofía latinoamericana. Ser una mala copia no significa 
necesariamente ser malo, sino simplemente diferente" (p. 267).  



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                405 

postulado sólo para la investigación– se convierte en una directriz 
ética que indica la misión de la filosofía periférica y del filosofar.  

El artículo (...) postula la necesidad de iniciar también en Europa 
Oriental –siguiendo los pasos de los países de América del Sur– el 
nuevo pensamiento filosófico desde el punto de vista de la periferia 
oprimida (que constituye casi el 80% de la humanidad). Se trata de 
la necesidad de iniciar una reflexión moral concientizadora sobre la 
problemática de la dominación, dependencia y liberación en los 
marcos del actual sistema mundial (Górski, 1992, p. 243). 

La agenda que debe realizar este tipo de pensamiento queda 
clara: en primer lugar, se supone que tiene una función reveladora 
de las estructuras de dependencia y subordinación. Supuestamente 
también describe posiciones y perspectivas periféricas. En segundo 
lugar, debe desempeñar un papel sensibilizador, moralizador y que 
pueda reformar la realidad:  

En tal situación puede desarrollarse en el futuro también en Europa 
Oriental una versión específica de la filosofía latinoamericana de la 
liberación, filosofía moralizadora sobre el tema de las vías que 
conduzcan, puede ser, a una nueva y real liberación de esta parte 
de la periferia mundial de la dependencia y opresión económica, 
social, más ampliamente ontológica (Górski, 1992, p. 265). 

La tercera enseñanza se refiere al cambio cualitativo que 
sigue a la creación de una nueva filosofía. Los interlocutores de la 
conversación –América Latina, el resto de la periferia y a sus 
filosofías– se convierten en cómplices de la causa de determinada 
misión filosófica que la periferia debe emprender y la nueva fórmula 
de filosofar.  

La perspectiva adoptada por el representante de la escuela 
de historia de las ideas de Varsovia puede leerse como un interesante 
desarrollo de la problemática presente en la filosofía polaca, al 



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

406          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

menos desde el siglo XIX. La disputa sobre la naturaleza de la filosofía 
nacional se sitúa en un marco más amplio, sobre la naturaleza de la 
filosofía periférica11.  

Tal planteamiento del problema no va en contra de 
establecer las características y el propósito de hacer filosofía en la 
lengua polaca, también desde una perspectiva polaca o de Europa del 
Este: permite comprender mejor qué puede significar la perspectiva 
polaca o situación polaca, sobre la cual Stanisław Brzozowski tenía 
tanto que decir en su Diario y que Górski califica como periférica. 
Adoptar este reconocimiento hace posible entender lo que 
Brzozowski (2007) podría haber tenido en mente cuando afirmó que 
"el pensamiento debe surgir de una situación, pero ¿cuál es esta 
situación, puede ella tener un pensamiento? Esto se resuelve 
fácilmente cuando uno es ciudadano de Estados Unidos, pero ¿en 
Polonia?" (p. 30). La adopción de una perspectiva periférica no es fácil 
de aceptar, puede transcribirse al lenguaje de Brzozowski y 
denominarse “pensamiento situacional”. Para ambos autores, esta se 
convierte en la única solución posible al problema del filosofar desde 
el contexto polaco y europeo oriental12.  

 
11 Cabe señalar en este punto, aunque no sea el tema del texto que aquí se presenta, 
que Górski también nos invita a considerar qué beneficios podría aportar una 
respuesta a la cuestión de la forma de la filosofía polaca situándola en una 
perspectiva más amplia que abarque a la filosofía de Europa del Este. La conexión, a 
menudo explorada, entre el pensamiento polaco y el ruso podría intentar extenderse 
a otros contextos nacionales y lingüísticos. Este paso sería muy importante para 
poder establecer realmente y de una forma firme la perspectiva de Europa Oriental 
a la cual tantas veces se refiere Górski.  
12 Siguiendo la sugerencia de Górski, podría ser valioso comparar esta cuestión con 
una problemática similar que aparece en la filosofía latinoamericana. Lepoldo Zea 
(2019) describe con precisión la falta de reconciliación con la propia situación: "El 
sujeto abstrayéndose de una realidad que no quiere aceptar como propia, y el 
objeto, la propia realidad, como si fuera algo ajeno al sujeto que en ella está inserto" 
(p. 28).  



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                407 

3. Del filosofar desde el margen hasta el universalismo 
periférico  

Al contrario de la impresión que puede dar este proyecto, el 
camino emprendido por Eugeniusz Górski no le conduce hacia 
enfoques simplificadores que reduzcan la filosofía a un mero 
pensamiento político y social. Algo que a menudo temen los críticos 
de los métodos adoptados por quienes hacen historia de las ideas. 
Tampoco le conduce hacia el confinamiento en cuestiones 
provincianas sin interés o sin posibilidad de comprensión para otras 
comunidades. Sus obras escritas desde una posición periférica son 
más constructivas para el lector de Europa del Este o de América 
Latina, ya que dan cuenta de investigaciones realizadas desde una 
óptica específica, pero en última instancia tocan temas filosóficos 
pertinentes para la filosofía como tal, sin perder las características 
regionales o provincianas. Además de los estudios comparativos 
dedicados a Europa del Este y América Latina, así como al 
pensamiento español, un segundo gran bloque de particular interés 
para el autor es la cuestión del universalismo. Es interesante observar 
que es a partir de su encuentro con el pensamiento periférico y a 
través de su conciencia de vivir en el margen13 son cuestiones que 
indican cómo Górski llega a esta problemática: como si de la 
particularidad y lo distintivo del pensamiento polaco o de Europa del 
Este y de América Latina naciera el universalismo. Además, puede ser 
un ejemplo de lo que en última instancia significa filosofar desde la 
periferia, que significa partir de la particularidad de la perspectiva 
propia para llegar a lo universal y válido comúnmente, no a la inversa. 
En uno de los textos de Górski (2001a) sobre el universalismo leemos:  

 
13 Esta expresión está tomada de Filozofia dziejów Ameryki (Zea, 1993, p. 20). La 
metáfora de los márgenes, que también aparece en la obra de Gorski, fue tomada 
por éste precisamente de L. Zea.  



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

408          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Es normal que casi todas las filosofías o teorías científicas tiendan a 
la universalidad y afirmen su vigencia universal, pero han sido 
relativamente pocos los autores o movimientos que han definido 
expressis verbis su filosofía, teoría, religión o cosmovisión 
precisamente como "universalismo". No obstante, parece que tales 
esfuerzos han sido bastante frecuentes en Polonia, en el mundo 
hispánico y en ambas Américas (p. 99). 

En este punto, Bronisław Ferdynand Trentowski (1808-1869) 
aparece como una consecuencia inevitable de la búsqueda 
investigadora de Górski. En su fascinación por el pensamiento 
filosófico latinoamericano, de su encuentro con la escuela 
latinoamericana de historia de las ideas, nace el interés por uno de 
los representantes más importantes de la filosofía polaca del periodo 
de entre-levantamientos.  

La invitación que Eugeniusz Górski dirige al lector con su 
evocación de Trentontowski14 puede tomarse de dos maneras. En 
primer lugar, alguien puede detenerse en su interpretación del 
universalismo en la obra del filósofo de Friburgo. La perspectiva de 
Górski (2001a), con su lectura sintética de las cuestiones presentadas 
en Bases de la filosofía universal (Trentowski, 1978), tiene el objetivo 
de intentar identificar a los continuadores de las ideas universalistas 
de Trentowski (Górski, 2001a, p. 100-101), al proporcionar un marco 
para pensar sobre cierta vitalidad de su pensamiento, que a menudo 
ha sido negada por los comentaristas de su obra. En segundo lugar, 
se puede intentar aplicar aquí los postulados metodológicos que 
Górski propone en su propia obra filosófica. Esto significa que 
debemos intentar leer la filosofía de Trentowski como una filosofía 
periférica. 

 
14 Trentowski como protagonista del texto de Górski aparece también en 
Dependencia y originalidad de filosofía en América Latina y en Europa del Este.  



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                409 

Tal perspectiva permite sacar la filosofía del autor de 
Chowanna de las huellas consideradas originales, o dependiente de 
la filosofía occidental. Parece ser que la posición dominante en la 
literatura sobre el tema sigue a la convicción de que el pensamiento 
de Trentowski es epígono. Como prueba se puede citar la opinión de 
Maurycy Straszewski (1930): 

Esta filosofía [Trentowskiana] ha de ser algo completamente 
nuevo, superior a todo lo que el espíritu romance y germánico 
había producido hasta entonces. Ha de ser una filosofía verdadera, 
que presente un mundo divino, real, basado en la diferenciación 
[róźnojednia] de los mundos real e ideal, empírico y metafísico. A 
pesar de anunciar de forma tan pomposa su proyecto, Trentowski 
no consiguió deshacerse de su dependencia de Hegel, sólo intenta 
sustituir su panteísmo, o más bien panlogismo, por la noción de un 
Dios personal (p. 49). 

Tal pensamiento equivale al peligro ya indicado de crear una 
historia de la filosofía polaca que no será más que una historia de 
copias mejores o peores del pensamiento occidental (en la 
perspectiva adoptada por nosotros, ya podemos llamarlo 
pensamiento del centro)15. Sin embargo, el desarrollo de las 

 
15 La solución a este problema ha sido una cuestión central de la historia de las ideas 
practicada en América Latina y, por tanto, también en la periferia. Uno de los autores 
más importantes que lo emprendió fue el tantas veces mencionado Leopoldo Zea. 
Cabe señalar que estaba directamente relacionado con una cuestión también 
presente en la tradición filosófica polaca, a saber, la cuestión de la existencia de una 
filosofía nacional y su configuración. Aunque en el caso de América Latina la cuestión 
era algo más amplia, ya que se refería a la naturaleza de la filosofía latinoamericana, 
y por lo tanto no nacional sino regional, este hecho también acerca nuestras 
tradiciones filosóficas y se convierte en un campo para interesantes estudios 
filosóficos comparados.  
Sobre la relación entre la historia de la filosofía, la historia de las ideas, la cuestión 
de la filosofía regional y su relación con la identidad en la filosofía latinoamericana 
véase, por ejemplo: Zea, 1988-1989).  



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

410          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

soluciones teóricas y metodológicas de Górski llevado a cabo por 
Eduardo Devés-Valdés permite situar la cuestión en una perspectiva 
mucho más interesante. En su obra Pensamiento periférico. Asia-
África-América Latina-Eurasia y algo más. Una tesis interpretativa 
global16 Devés-Valdés (2014) describe que el pensamiento periférico 
se desarrolla bajo dos líneas: la primera es ser como el centro; la 
segunda ser nosotros mismos (p. 22, 25-26). La problemática de la 
originalidad y del pensamiento epígono se transforma –o puede 
interpretarse así– en una problemática ontológica17, la cual se refiere 
a si se aceptan las formas de ser ajenas o se lucha por las propias. Por 
lo tanto, el pensamiento periférico se sitúa en una línea entre estos 
extremos, adoptando una posición más cercana a una u otra de estas 
actitudes. Ambas condenan a la comunidad periférica al fracaso: la 
primera porque significa renunciar a la propia cultura, la segunda 
porque significa separarse tan fuertemente de la tradición que pierde 
toda posibilidad de diálogo con los demás.  

Desde una perspectiva estrictamente filosófica, se puede 
justificar que estas opciones corresponden a las alternativas del 
universalismo y el particularismo, aunque no tienen por qué limitarse 

 
16 Esta obra aparece aquí no por casualidad. E. Devés-Valdés (2014) señala en las 
partes introductorias del texto que su obra nace de dos inspiraciones. En primer 
lugar, Leopoldo Zea y sus textos sobre la marginalidad y la periferia, así como sobre 
la filosofía de la historia. La segunda fuente es el trabajo de Górski sobre la 
originalidad y dependencia de la filosofía de Europa del Este y América Latina, citado 
en este texto. Otro pensamiento relevante para establecer el marco teórico de la 
obra de Devés se refiere al autor polaco Jerzy Jedlicki (Devés-Valdés, 2014, pp. 13-
14, 48-49).  
17 Este desplazamiento permite comprender un problema adicional: por qué en la 
filosofía periférica, que en este texto está representada por las filosofías polaca y 
latinoamericana, se plantean tantas preguntas sobre el significado y la forma de 
hacer filosofía nacional. La respuesta que se da en la perspectiva de la estructuración 
del pensamiento periférico propuesta por Devés-Valdés es que este no es más que 
un reflejo del problema fundamental de las comunidades periféricas, que es su 
propia identidad no evidente, ambigua y su relación con su propia tradición, por un 
lado, y con la tradición universal o central, por otro.  



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                411 

a ellas. Calificar de epígono el pensamiento de Trentowski significa 
calificarlo entre aquellos autores que escribieron en la línea de "ser 
como el centro". Tal afirmación sería falsa. Sin embargo, es difícil 
considerar que se le pueda clasificar como un filósofo periférico que 
representa la opción de "ser nosotros mismos", entendida como la 
ruptura ciega con la tradición hegemónica, una separación de los 
proyectos intelectuales que nos ofrecen ciertas categorías y marcos 
para entender la realidad. 

La orientación que propone Trentowski en su obra filosófica 
permite resolver el problema de la periferia. Las dos opciones de 
identidad ya señaladas pueden adoptar la periferia sin ser 
limitadoras, confirman dicha posición periférica de la comunidad. El 
autor de Bases de Filosofía Universal trasciende el horizonte del ser 
como el centro y del ser nosostros mismos (así como el universalismo 
y el particularismo). Propone lo que podemos llamar “universalismo 
periférico”.  

Su propuesta de filosofía universal nace de su propia 
particularidad. La tercera potencia cognoscitiva que distingue 
Trentowski en su proyecto filosófico, la de “mysł”18 (cf. Trentowski, 
1974, p. 596)19, es el poder cognitivo típico para los pueblos eslavos. 

 
18 “Mysł” es un neologismo en la lengua polaca, introducido por Trentowski para 
nombrar uno de los tres poderes cogniscitivos que elabora en su sistema filosófico. 
La palabra “mysł” aparece como una variación a base de la palabra “umysł” [la 
razón]. Tres poderes cognitivos –rozum [entendimiento], umysł [razón] y mysł– que 
representan el intento de desarrollar y complementar los conceptos de la filosofía 
alemana de verstand y vernunft. Según el sistema de Trentowski, con el primer poder 
cognoscitivo, con “rozum” [entendimiento] el ser humano conoce lo material. Con 
“umysl” [razón] logra conocer lo ideal. Es la forma de conocer el mundo relacionada 
con la especulación filosófica. El tercer poder, “mysl”, permite al hombre ver el 
mundo real, verdadadero, divino. Esta forma de conocer y percibir la realidad 
permite investigarla en su plenitud. 
19 La cuestión de mysł es fundamental para Trentowski y aparece en muchas de sus 
obras de carácter mucho más general, sin embargo, debido a la estrechísima relación 



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

412          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

En esa otra manera de conocer construye su propio pensamiento al 
preservar lo cognoscible mediante las otras dos potencias cognitivas: 
el entendimiento y la razón. Lo logra gracias a la obra de la 
diferenciación [różnojednia]. Esto nos lleva a la preservación de los 
logros filosóficos anteriores en la superación que logra mysł y puede 
rastrearse tanto en el conocimiento mismo como en el desarrollo de 
la filosofía (cf. Trentowski, 1978, pp. 14-55).  

El pensamiento cultivado en tal modelo está anclado en una 
perspectiva propia, cabe destacar la importancia de la categoría de 
independencia (soberanía) para la tercera potencia cognitiva polaca 
(Trentowski, 1978, p. 80 y ss.), pero con la ambición de no quedarse 
en este nivel, alcanzando lo universal. En esta perspectiva, la 
universalidad de la filosofía de Trentowski no se basa, como explica 
el autor, en trascender las limitaciones del empirismo y el 
idealismo20, sino en trascender el particularismo y universalismo 
ciegos.  

Llegar a una filosofía universal y a un universalismo de tipo 
nuevo periférico, pasa por el proyecto asuntivo (volver a uno 
mismo)21 y solo desde esta perspectiva se aspira a lo universal. En 

 

entre el texto indicado y la totalidad de las cuestiones tratadas en este artículo, nos 
remitimos precisamente a esta obra. 
20 El empirismo y el idealismo están representados al nivel de los poderes cognitivos 
por el entendimiento y la razón.  
21 La categoría de “proyecto asuntivo” está tomada de la obra de L. Zea: Filosofía de 
la Historia Americana (2019). Es una de las categorías básicas utilizadas por el autor 
para explicar cómo América Latina puede reconciliarse con su pasado, establecer una 
fuerte identidad regional y, sobre esta base, construir una nueva filosofía propia. Es 
un proyecto de volver a su realidad y reconocerla como propia, un proyecto de volver 
a uno mismo. En la versión polaca del texto (Zea, 1993) “el proyecto asuntivo” está 
traducido como “el proyecto de volver a uno mismo”. Por esto nos referimos 
también a esta expresión que nos parece presentar buenos indicios para descifrar a 
qué se refería Leopoldo Zea. En algunos casos, en las partes del texto que siguen, nos 
referimos al concepto de Zea usando esta interpretación propuesta por el traductor 
polaco (cf. Zea, 1993, pp. 24, 165).  



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                413 

otras palabras: nos encontramos aquí con un universalismo 
conscientemente situado, que informa abiertamente sobre su lugar 
de origen y no rechaza los rasgos o las huellas que lo unen con lo 
particular, lo propio. Así se explican los intereses filosóficos de 
Trentowski en su proyecto de filosofía universal, por un lado, y su 
proyecto muy claro de filosofía polaca, por el otro. La explicación del 
giro que se produce entre el período alemán de Trentowski y su 
período polaco22 es la comprensión de lo que ya estaba presente en 
Bases de la filosofía universal. No hay otro camino hacia el verdadero 
universalismo –universalismo consciente de su propio lugar de 
enunciación y su complejidad– que el volver a uno mismo, a través 
de la filosofía nacional o regional propias. 

Al aproximar las categorías de “volver a uno mismo” y del 
“universalismo periférico”, nos permiten leer a Trentowski como un 
autor que realiza el postulado ético de Górski23. En primer lugar, 
realiza el postulado de filosofar desde el punto de vista de la periferia. 
La conciencia de Trentowski desde el lugar donde escribía se expresa 
más claramente en sus escritos políticos. El contenido de Powitanie 
Wielkopolan lub pięć wizji politycznych [El Saludo para los de 
Wielkopolskie o cinco visiones políticas] (Trentowski, 1845b) puede 
interpretarse con éxito en el contexto de la frase de Leopold Zea 
(1993), según la cual "los eslavos y los iberos han sido marginados 
porque forman una frontera y una barrera entre mundos diferentes, 
siendo así multifacéticamente diferenciada en términos de raza y 
cultura" (p. 11). Es en el contexto de la categoría de tal frontera 
donde Trentowski interpreta la posición de Polonia en el mapa de 
Europa (cf. Trentowski, 1845a, pp. 55-56). En segundo lugar, 

 
22 La forma más básica para diferenciar estas etapas es la lengua en la cual construye 
su proyecto filosófico, al principio solo en alemán, en una segunda etapa 
básicamente en polaco.  
23 Una lectura paralela de Górski y de la obra de Trentowski permite también 
presentar una luz nueva acerca del universalismo sobre el cual habla el historiador 
de las ideas.  



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

414          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

proponer una opción que trascienda el dilema periférico permite 
calificar la filosofía del autor de Bases de la filosofía universal como 
un pensamiento emancipador, que busca una verdadera liberación 
de las estructuras de dependencia política, enfatizando la liberación 
epistemológica y ontológica. La búsqueda de expresiones y maneras 
adecuadas para la filosofía polaca es lograr una liberación verdadera 
y final de la nación24.  

4. Trentowski en una perspectiva periférica 

La perspectiva presentada en este texto no es una incitación 
para leer a Trentowski y otros filósofos de Europa del Este en 
comparación con el pensamiento ajeno. El intento de leer el 
universalismo del filósofo polaco a partir de autores 
latinoamericanos es una aplicación del postulado de Górski, hemos 
abordado a nuestros pensadores en relación con los que proceden de 
mundos enmarcados en estructuras económicas y geopolíticas 
similares. Es una apertura a un contexto totalmente nuevo que 
podría permitir escribir, en cierto sentido, una nueva historia de la 
filosofía polaca. Los logros de las escuelas mencionadas al principio 
de este texto pueden ayudar, pues en cierto modo fundaron las bases 
para las investigaciones comparadas en filosofía, las cuales desarrolló 
Eugeniusz Górski, y resultan útiles para investigadores y filósofos 
posteriores. Es un intento de acercar las categorías filosóficas que 
sirven para describir a filosofía nacional o regional y la posición 
específica desde la cual se debe enunciarla. En este modo se 
yuxtaponen categorías como el pensamiento periférico (Eugeniusz 

 
24 Trentowski (1845a) afirma en uno de sus textos: "Los filósofos polacos romperán 
las bayonetas moscovitas, austriacas y prusianas" (p. 47). En Powitanie Wielkopolan 
[El Saludo para los de Wielkopolskie] (1845b) añade: "La sabiduría es hoy en día el 
poder supremo; es la omnipotencia que resucita a los muertos. Cuando la apuntes 
en tus enemigos, resucitarás" (p. 152). 



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                415 

Górski, Eduardo Devés-Valdés), el pensamiento situacional o situado 
(Stanisław Brzozowski, Rodolfo Kusch), el filosofar desde los 
márgenes y desde una posición periférica (Eugeniusz Górski, 
Leopoldo Zea) y el volver a uno mismo (Leopoldo Zea, Bronisław 
Ferdynand Trentowski). Presentarlos en tal constelación puede 
acercarnos a su comprensión. En el punto de encuentro de las dos 
tradiciones –polaca y latinoamericana– podemos tratar de iluminar 
cuestiones fundamentales para nuestro filosofar latinoamericano y 
de la Europa del Este.  

La introducción de Bronislaw Ferdynand Trentowski en el 
contexto de la filosofía periférica permite desarrollar de un modo 
nuevo una serie de temas, que, aunque ya fueron abordados en el 
contexto de este autor en numerosas ocasiones, pueden esperar 
nuevas conceptualizaciones. La cuestión de la filosofía nacional 
representada por el autor de Myślini, además, por otros autores de 
la época y posteriores, puede situarse en una perspectiva más 
amplia: así preguntarnos por la relación de la posición periférica con 
una profunda preocupación por el desarrollo del pensamiento 
nacional. Esta cuestión puede ampliarse a temas puramente 
lingüísticos, relacionadas con la dedicación de Trentowski al crear un 
diccionario filosófico polaco que no solo permite traducir filosofías 
extranjeras, sino enunciar su propio pensamiento (cf. Trentowski, 
1974, p. 590 y ss.). Estas tareas podemos encontrarlas de forma 
similar en la obra de los filósofos latinoamericanos.  

Los proyectos políticos de Trentowski –presentados en O 
wyjarzmieniu ojczyzny [Sobre la liberación de la patria] (1845a, p. 61 
y ss.) y en Powitanie Wielkopolan (1845b, p. 129), que implican la idea 
de establecer una República Eslava [Rzesza Wszechsłowiańska] como 
respuesta al paneslavismo ruso– pueden leerse a la luz del 
latinoamericanismo opuesto al panamericanismo. Esta perspectiva 
nos permite releer las cuestiones identitarias presentadas por 
Trentowski en sus obras y presentar su proyecto político en el 
contexto más amplio de las políticas opuestas al imperialismo. Estos 



APRENDER A FILOSOFAR DESDE LAS PERIFERIAS. POLONIA Y AMÉRICA LATINA 

416          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

son solo algunos de los temas que, una vez introducido el autor en el 
contexto periférico, podemos reinterpretar. Sin embargo, en este 
proyecto se trata de repolitizar la obra de Trentowski: reinterpretarla 
en una perspectiva que nos permita hacer política, no solo su filosofía 
de la política o el pensamiento que podemos calificar como social, 
por ejemplo Chowanna, una obra dedicada al tema de la enseñanza 
y formación. Se trata de volver a politizar la filosofía del conocimiento 
de Trentowski. Así trataremos de trascender las limitaciones de la 
escuela de la historia de las ideas de Varsovia.  

Referencias bibliográficas  

Brzozowski, Stanisław (2007). Pamiętnik [Diario]. Wrocław-Warszawa-Kraków: Zakład 
Narodowy imienia Ossolińskich. 

Dembicz, Katarzyna (2013). Profesor Eugeniusz Górski: wielki znawca myśli latynoamerykańskiej 
[Profesor Eugeniusz Górski: el gran conocedor del pensamiento latinoamericano]. Ameryka 
Łacińska, (3-4), 170-171. 

Devés-Valdés, Eduardo (2014). Pensamiento periférico. Asia-África-América Latina-Eurasia y 
algo más. Una tesis interpretativa global. Buenos Aires: CLACSO / Instituto de Estudios 
Avanzados, Universidad de Santiago deChile.  

Górski, Eugeniusz (1992). El pensamiento filosófico y social latinoamericano desde la 
perspectiva europea oriental. Estudios latinoamericanos, (15), 243-266. 

Gorski, Eugeniusz (1994). Dependencia y originalidad de la filosofía en Latinoamérica y en la 
Europa del Este. México: Universidad Nacional Autónoma de México. 

Górski, Eugeniusz (1999). Problems of Democratic Transition and Consolidation: Spain and 
Poland. Dialogue and Universalism, (1–2), 103-116. 

Górski, Eugeniusz (2001a). La idea del universalismo en Polonia y en América Latina. Itinerarios, 
(4), 99-114. 

Górski, Eugeniusz (2001b). Latin America and East Central Europe. Studies in the History of 
Ideas. Warszawa: CESLA. 

Górski, Eugeniusz (2001c). Proyecciones polacas. En H. E. Biagini y R. Fornet-Betancourt, Arturo 
Ardao y Arturo Andrés Roig. Filósofos de la autenticidad. En homenaje (41-45). Aachen: Mainz. 

Szlajfer, Henryk (1990). Editor’s Introduction. En H. Szlajfer (Ed.), Economic Nationalism in East-
Central Europe and South America, 1918-1939 (1-13). Genève: Librairie Droz.  

Straszewski, Maurycy (1930). Historia filozofii w Polsce [Historia de la filosofía en Polonia]. (Ed. 
y supl. F. Kwiatkowski). Kraków: Wydaw. Księży Jezuitów. 



KAROLINA FILIPCZAK 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                417 

Trentowski, Bronisław F. (1974). Czy można się uczyć filozofii narodowej od ludu i jakie cechy 
mieć powinna ta filozofia [¿Se puede aprender la filosofía nacional del pueblo y cuáles 
características debe tener esta filosofía?]. En B. F. Trentowski, Stosunek filozofii do cybernetyki 
oraz wybór pism filozoficznych z lat 1842-1845 [La relación de filosofía con cibernética y la 
selección de los textos filosóficos de los años 1842-1845] (557-597). Warszawa: Państwowe 
Wydawnictwo Naukowe.   

Trentowski, Bronisław F. (1978). Podstawy filozofii uniwersalnej [Bases de la filosofía universal]. 
En B. F. Trentowski, Podstawy filozofii uniwersalnej; Wstęp do nauki o naturze [Bases de la 
filosofía universal; La introducción a la ciencia de la naturaleza] (5-320). (Trad. al polaco M. 
Żułkoś-Rozmaryn). Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe. 

Trentowski, Bronisław F. (1845a). O wyjarzmieniu ojczyzny [Sobre la liberación de la patria]. En 
B. F. Trentowski, Urywki polityczne. Wyciąg z pierwszego numeru „Teraźniejszość i Przyszłość” 
[Los fragmentos políticos. Extracto del número 1 de „Teraźniejszość i Przyszłość”] (1-120). Paryż: 
Księgarnia Słowiańska. 

Trentowski, Bronisław F. (1845b). Powitanie Wielkopolan, czyli pięć widzeń politycznych [El 
Saludo para los de Wielkopolskie o cinco visiones políticas]. En B. F. Trentowski, Urywki 
polityczne. Wyciąg z pierwszego numeru „Teraźniejszość i Przyszłość” [Los fragmentos políticos. 
Extracto del número 1 de "Teraźniejszość i Przyszłość”] (121-155). Paryż: Księgarnia Słowiańska. 

Zea, Leopoldo (1988). Discurso desde la marginación y barbarie. Barcelona: Anthropos.  

Zea, Leopoldo (1988-1989). Identity: A Latin American Philosophical Problem. Philosophical 
Forum, 20(1–2), fall–winter, (33-42). 

Zea, Leopoldo (1993). Filozofia dziejów Ameryki. (Trad. al polaco K. J. Hinz). Warszawa: CESLA. 

Zea, Leopoldo (2019). Filosofía de la historia americana. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe. (1ª ed., 
México: Fondo de Cultura Económica, 1978). 

Zea, Leopoldo (1986). The Actual Function of Philosophy in Latin America. En J. J. E. Gracia (Ed.), 
Latin American Philosophy in the Twentieth Century (pp. 219-231). Buffalo, N. Y.: Prometheus 
Books.  

 
Karolina Filipczak 

Doctoranda de la Escuela Interdisciplinaria de Doctorado de la Universidad de 
Varsovia. Tiene una maestría en Artes Liberales con enfoque en los aspectos 
ideológicos y materiales de la vida social. El grado de Licenciatura en Artes Liberales. 
Ambos grados obtenidos en el Collegium de Estudios Interdisciplinarios e 
Individuales en Humanidades y Ciencias Sociales de la Universidad de Varsovia. 
Realiza su tesis doctoral en las disciplinas de filosofía y sociología. El tema de 
investigación se concentra en pensamiento periférico, específicamente en 
pensamiento de la Europa del Este y de América Latina. Actualmente es becaria del 
programa de Beca Cieszkowski – Edición 2023-2024, que otorga la Fundación del 
Conde August Cieszkowski (Polonia).





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 09/05/2024  |  ACEPTADO 13/06/2024  |  PP. 419-434 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                419 

Cerebro y genoma humano. 
Su importancia en la vida cotidiana 
actual 

Brain and Human Genome. Its Importance in Today's Daily Life 

Roberto Mora Martínez1 

 https://orcid.org/0000 0003 2563 773X 

Resumen:  

Esta investigación parte de análisis previos, en los que se abordaron los problemas 
internos que se suscitan en las organizaciones de contrapoder, esto es, que en un 
número significativo de los grupos que enfrentan los estragos del neoliberalismo, 
también se registran luchas por el poder y obtención de privilegios, tal y como 
acontece en la lucha de los partidos políticos. Dicha manera de proceder deja a ojos 
vistas que estas actitudes son aprendidas, lo cual se relaciona con el funcionamiento 
del cerebro humano. En este sentido, un número considerable de las dificultades 
cotidianas, tienen una fuente enraizada en los genes, así como en el desarrollo 
cerebral, producto de su evolución. Por ello, el objetivo consiste en exponer la 
relación de algunos avatares que las personas enfrentan en la actualidad en relación 
con la herencia biológica.  

Palabras clave: contrapoder, cerebro, genética, individuo, familia 

Abstract: 

This research is based on previous analyses, in which the internal problems that arise 
in counter-power organizations were addressed, that is, the fight to obtain privileges. 
Therefore, this way of proceeding clearly shows that some human attitudes such as 

 
1 Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, Universidad Nacional 
Autónoma de México. Contacto: rmoramar@unam.mx 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000%200003%202563%20773
mailto:rmoramar@unam.mx


CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

420          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

the search for obtaining privileges is an individual problem, not due to a political, 
economic or other system. In the same way, a considerable number of the daily 
difficulties that we go through individually have a source rooted in genes as well as 
in brain development, a product of the evolution of the human species. Therefore, 
the objective is to expose the relationship of some vicissitudes that people currently 
face in relation to biological inheritance. 

Keywords: counter power, brain, genetics, individual, family 

1. Introducción 

Esta investigación forma parte de un proyecto más amplio en el que 
se aborda el contrapoder, propuesta del sociólogo brasileño 
Florestan Fernandes (1920-1995). De este autor señalo la 
importancia que brindó al estudio de los conflictos que surgían en la 
coordinación de actividades de los diversos movimientos 
denominados de izquierda, cuyo propósito social consistía en 
detener los proyectos gubernamentales que afectaban la vida de los 
trabajadores.  

De la propuesta del pensador brasileño, enfoco el análisis de 
los problemas internos que se perciben al interior de un número 
significativo de las organizaciones de poder alternativo (como 
también se le denomina al contrapoder), ya que en dichos conflictos 
se perciben los intereses individuales de las personas que conforman 
los movimientos sociales de reivindicación, quienes en ocasiones 
también luchan por la obtención del liderazgo de los movimientos, ya 
que ello conlleva prerrogativas que, de manera evidente, no tienen 
el conjunto restante de los integrantes.  

Por tanto, las dificultades que se perciben, tanto en las 
izquierdas como en las derechas, se pueden calificar como de 
tendencias humanas aprendidas. Esto es, acciones que se llevan a 
cabo con base en el aprendizaje social, a través de observar y analizar 
las acciones de sus congéneres, de quienes aprenden a observar 



ROBERTO MORA MARTINEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                421 

ciertas pautas de comportamiento. Por ello, es oportuno destacar 
que no siempre es así, ya que en algunos casos los representantes 
sociales se mantienen firmes en la defensa de los intereses de los 
grupos sociales.  

Por lo expuesto, en diferentes trabajos he explicado (cf. Mora 
Martínez 2022, 2023), apoyándome en una propuesta de antropología 
filosófica, el principio de apropiación-seguridad, con base en el cual 
señalo que los seres humanos procuran su bienestar, primero el 
propio, luego el de su familia, posteriormente al grupo más cercano 
hasta llegar al mayor número posible de personas. Empero, para 
estar a salvo se adueñan de todo lo posible. Se han apropiado de 
territorios con lo que han fundado ciudades, criado animales, 
inventando así la ganadería y el pastoreo, cultivado plantas y frutos, 
creando la agricultura, etcétera. En la tendencia de apropiación, 
algunas personas también han aprendido a controlar la vida de sus 
congéneres por los beneficios personales que ello conlleva.  

Por otra parte, debido a las intenciones de controlar la vida 
social, es que se han generado sociedades en las que la convivencia 
cotidiana se convertido se ha vuelto conflictiva. Ello condujo a señalar 
al filósofo hindú Jiddu Krishnamurti que no era saludable estar bien 
adaptado a una sociedad profundamente enferma. Ello, se evidenció 
recientemente durante la pandemia del Covid 19, etapa en la que se 
hablaba de “retomar” el cauce de la vida, grave error, cuando lo que 
se tenía que buscar era avanzar sobre el malestar social y concretar 
mejores comportamientos de interacción social. En continuidad con 
el tema, abordé la importancia de “humanizar al ser humano”, idea 
expuesta por el filósofo hispano Fernando Savater, ya que nacer 
humano, es una condición biológica, pero imbuirse de los más nobles 
valores construidos por la humanidad, es una decisión personal. Sin 
embargo, ello implica la necesidad de cambiar el paradigma de actuar 
empáticamente contribuyendo a aliviar el sufrimiento de otras 
personas, para optar por un accionar que invite a compartir la 
felicidad y los momentos de bienestar.  



CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

422          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Por ello, la siguiente etapa de esta investigación se encamina 
a reflexionar sobre las características del aprendizaje, no solo el 
escolar, sino el social, esto es cómo el humano aprende conductas y 
adopta estilos de vida que lo guían en buena parte de su existencia. 
Sin embargo, con base en las más recientes investigaciones 
antropológicas, no basta con considerar solo la imitación o el 
aprendizaje que transmiten los progenitores y, posteriormente, la 
sociedad, sino que es necesario considerar las investigaciones sobre 
genética y principalmente las características del cerebro y la 
importancia de su evolución, con ello es posible construir una visión 
más amplia sobre la conducta humana.  

De tal manera que para entender cómo posiblemente la 
genética humana, y más específicamente el cerebro, interviene en la 
vida cotidiana, es necesario considerar en primer lugar al ser humano 
como ente individual dividido en dos aspectos: primero como parte 
de la especie y, posteriormente, como parte de una familia inserta en 
una sociedad.  

2. El desarrollo inusitado del cerebro y los problemas actuales  

En primer lugar, es de suma importancia exponer algunos 
datos básicos sobre el por qué se debe considerar la evolución del 
cerebro. Por ello, es oportuno señalar que el ser humano está 
ubicado dentro del grupo de los homininos, debido a que es el 
subgrupo que se desprende de los homínidos (primates catarrinos 
con capacidad para andar sobre dos pies en posición erguida y 
dotados de inteligencia y habilidad manual, en el que se incluye a 
gorilas y chimpancés). Por otra parte, los homininos solo 
comprenden a los distintos individuos que conforman parte del 
género Homo; en este, se considera como candidatos a conformar el 
árbol genealógico a los: Sahelantropus, Orrorin, Ardipithecus y de los 



ROBERTO MORA MARTINEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                423 

Australopithecus en adelante hasta llegar al Sapiens, esto es todos 
los grupos que se han enlistado en la línea de la evolución humana.  

Así, una de las principales características que más ha llamado 
la atención de los antropólogos y más recientemente a biólogos, 
neuropsicólogos, etc., es que el cerebro humano no ha dejado de 
evolucionar. Por ello, de acuerdo con las investigaciones del 
neurólogo hispano Enric Bufill (2022), el ser humano está pagando un 
alto precio por la inteligencia o, en otras palabras, por el desarrollo 
del cerebro. Debido a ello, en el presente, es más vulnerable a los 
múltiples factores que causan enfermedades neuropsiquiátricas y 
neurodegenerativas. Así, la actual complejidad cerebral, obedece a 
un desarrollo milenario, durante el cual se incrementó la inteligencia. 
Esta facultad, brindó la posibilidad de alterar el entorno, de una 
manera muy rápida, a tal grado que este ya no guarda relación con el 
medio en el que evolucionó la especie. 

Esto es, debido a la evolución del cerebro y, con ello, sus 
creaciones, han alejado al ser humano de la materialidad natural a la 
que se adaptó anatómica, metabólica y conductualmente el cuerpo, 
específicamente el desarrollo del bipedismo, la manipulación 
refinada y el lenguaje, entre otros aspectos corporales, conformando 
un genoma adaptado a un modo de vida cazador–recolector. Por ello, 
el entorno actual, no tiene relación con aquel en el que se evolucionó. 
Así, lo señala:  

El cuerpo sigue reaccionando de forma parecida a la de un cazador 
paleolítico, ya que libera grasas y carbohidratos en el torrente 
sanguíneo. El cuerpo se prepara para la acción, pero esta no tiene 
lugar y las sustancias liberadas para proporcionar energía a los 
músculos no se “queman”, lo que fomenta los depósitos de lípidos 
en los vasos sanguíneos y, con ello, las enfermedades 
cardiovasculares (Bufill, 2022, p. 107). 



CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

424          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

A pesar de haber desarrollado la capacidad del pensamiento 
abstracto, el lenguaje, la flexibilidad conductual, incluso por los 
logros en ciencia y tecnología, así como por la filosofía y en general la 
cultura, como humanos seguimos condicionados por pulsiones, 
necesidades biológicas y emociones adaptadas al entorno ancestral y 
no a las condiciones impuestas por el desarrollo civilizatorio. Para 
exponer un ejemplo de la manera como el cuerpo continúa 
respondiendo a los estímulos del entorno como si todavía formase 
parte del grupo cazador-recolector, es oportuno señalar que las 
enfermedades mentales se agravaron a partir del aislamiento 
provocado por la pandemia del Covid 19, es un ente social, no 
individual, esto es separado de sus congéneres. Por ello, es oportuno 
citar las ideas del Dr. Jarbas Barbosa, Director de la Organización 
Panamericana de la Salud (OPS), quien “instó (…) a líderes y 
tomadores de decisión a garantizar que la salud mental ocupe un 
lugar prioritario en la agenda política y se integre en todos los 
sectores y políticas, con el fin de abordar el agravamiento de la salud 
mental en las Américas tras la pandemia de COVID 19”.  (OPS, 2023, 
s. p.).  

Barbosa señala como factores que propician las 
perturbaciones mentales son: el desempleo, la inseguridad 
económica, el duelo y la pérdida. Aspectos que puedo señalar como 
problemas cotidianos, empero al no tener con quien compartir las 
dudas, los temores y al no tener oportunidades de interactuar con 
otras personas para generar nuevas opciones, se agravaron dichos 
malestares. Así, es necesario remarcar lo antinatural de aislamiento, 
por ello es oportuno citar a la psicóloga Alejandra Núñez, quien 
señala que el medio ambiente ha dado forma a nuestras 
adaptaciones anatómicas, metabólicas y conductuales. En ellas, los 
humanos crearon una estructura social cooperativa para enfrentar 
los retos naturales y sobrevivir, por ello lo que se ha provocado 
después del Covid 19, es un “escenario de aislamiento [que] se siente 
antinatural. Y aunque parezca irónico, al aislarnos en esta crisis 



ROBERTO MORA MARTINEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                425 

seguimos cooperando para poder preservar nuestra especie” (A. 
Núñez, FCCyT, 2020, s.p.). 

En este sentido, lo que deseo destacar es que el ser humano, 
al no estar predispuesto al aislamiento, ha padecido mayores 
enfermedades mentales que se han sumado al señalado cambio de 
la naturaleza material provocado por el rápido desarrollo del cerebro. 
Es que las respuestas corporales a los retos cotidianos han generado 
percepciones de malestar inusitado desde un punto de vista 
psicológico-emocional, ya que, además, el homo sapiens es un 
primate cooperativo a la vez que depredador, adaptado a una 
existencia social de grupos relativamente pequeños, por lo que, 
desde este último punto de vista, de ahí deriva cierta dificultad de 
vivir en los grandes conglomerados urbanos. 

En este punto, es oportuno abordar el tema del genoma 
humano, ya que ello permite profundizar en la importancia de la 
evolución humana con relación a las dificultades actuales de 
convivencia.  

3. La intervención del genoma en los individuos 

Considero oportuno señalar que en el gen, en tanto que es la 
unidad básica física, así como funcional de la herencia, es posible 
encontrar información sobre las características morfológicas y 
funcionales de los seres humanos, al igual que datos en torno a cómo 
posiblemente se transmiten, funcionan y varían algunas 
enfermedades. Empero, lo importante para este trabajo consiste en 
exponer cómo funcionan las características humanas en el proceso 
de socialización y cómo es que hay ciertas características influyen en 
el comportamiento humano.  

Un dato que no es posible dejar de lado, es que las personas 
presentan una capacidad especial para el aprendizaje. De acuerdo 



CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

426          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

con el antropólogo Christoph Wulf, los seres humanos presentan una 
capacidad especial para el aprendizaje mimético, ya que se 
identifican con otras personas, en tanto seres intencionales, esto es, 
como si fuesen ellos mismos actuando en las actividades 
compartidas. De tal manera que: 

(…) comprenden muchas de las relaciones causales que existen 
entre objetos físicos y acontecimientos del mundo, reconocen las 
intenciones comunicativas que expresan otras personas a través de 
gestos, símbolos y construcciones lingüísticas; aprenden gracias a 
la imitación de roles a producir los mismos gestos, símbolos y 
construcciones, configuran categorías basadas en la lengua y 
esquemas de sucesos (Wulf, 2008, pp. 181-182). 

De acuerdo con Wulf, en la imitación y comprensión del 
entorno de la comunicación, va generando la personalidad en el niño. 
En este punto considero oportuno citar al neurólogo brasileño Miguel 
Nicolelis, quien establece una diferencia entre imitación y emulación. 
Para este investigador, “(…) la emulación describe la mera acción de 
concentrarse en copiar el objetivo final de un acto motor observado, 
la imitación expande ese foco para incluir la reproducción o copia de 
todo el proceso necesario para alcanzar un objetivo determinado” 
(Nicolelis, 2022, p. 38).  

La propuesta del pensador brasileño, se basa en que algunas 
especies de monos emulan, por ejemplo, los Rhesus, a diferencia de 
los Chimpancés que imitan. Empero, en contraste con los parientes 
más cercanos, los seres humanos destacan al emplear la resonancia 
motora y el contagio, cuyo fin es el de difundir nuevos conocimientos 
a través de sus grupos sociales, ya sea a través de la gesticulación o 
el lenguaje. En este punto, no está de más señalar que la resonancia 
motora es un fenómeno cerebral, en el que se ha detectado que las 
mismas estructuras cerebrales de múltiples observadores se activan 
de manera simultánea, debido a la acción de un individuo. Ello se 



ROBERTO MORA MARTINEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                427 

debe a que acción y cognición están vinculadas de una manera 
estrecha.  

En este sentido, los humanos son mejores imitadores, ya que 
se centran en reproducir el proceso, con el cual se alcanzó un objetivo 
motor. Debido a ello, la familia es el núcleo básico a partir del cual se 
inicia la construcción de la personalidad individual, pero de manera 
evidente, esta tiene un componente social, la cual transmite 
determinados datos, esto es: formas de considerarse y de ubicarse 
en el entorno social, así como algunas tendencias o supuestas 
preferencias.  

Debido a que se imitan las acciones de los seres más 
cercanos, es la familia es el núcleo básico a partir del cual se inicia la 
imitación y, con ello, la construcción de la personalidad individual, 
pero de manera evidente, esta tiene un componente cultural, la cual 
transmite determinados datos, esto es: formas de considerarse y de 
ubicarse en el entorno social, así como algunas tendencias o 
supuestas preferencias. 

4. La familia 

En este apartado desarrollo los modales y los valores 
transmitidos por el núcleo familiar, ya que con ellos se conforma la 
autopercepción del individuo, el cual lo dota de una manera de 
ubicarse en el mundo al momento de interactuar con sus congéneres. 
Por ello, es de suma importancia destacar que: 

(…) la manera de comportarse, la seguridad o la inseguridad al 
hablar, asimismo el hecho de pedir o exigir, de mandar u obedecer, 
son actividades cotidianas en las que está presente la educación 
recibida en la familia. Aunque el legado cultural y familiar 
condiciona el diario comportamiento, esto no significa que no se 



CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

428          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

pueda cambiar, ya que como en todo proceso, nada es estático 
(Mora Martínez, 2001, p. 51). 

Así, la comprensión de los principales factores que 
intervienen en la conducta individual, implica el conocimiento de las 
tendencias familiares, lo cual se puede calificar como: 
autorrevelación; esto es, el intento por entender cuál es el legado 
familiar que se adopta o emplea como base durante el proceso de 
toma de decisiones, ya sea que estas conduzcan a acciones que se 
pueden considerar equivocadas, empero también a las asertivas, de 
ahí a triunfos y fracasos, etc. En este sentido, es oportuno citar al 
filósofo argentino Arturo Andrés Roig, quien expresó la importancia 
de generar una filosofía en función de la vida (cf. Roig, 1998). De ahí 
la importancia de comenzar con lo que denominó, una 
autorrevelación, que debe sustentarse en un método pedagógico de 
base sociológica y humanizadora.  

La propuesta de Roig, se aborda desde sus expresiones 
“auto” que significa a lo propio o uno mismo. Por otra parte, 
revelación, implica descubrir, conocer algo que era ignorado o que 
estaba oculto. Así, no se trata de una revelación divina, científica, 
filosófica o mística, sino que se trata de un desvelamiento del propio 
pasado, el de cualquier persona. De aquello que pasó y que provocó 
una cierta decisión de la cual no se está plenamente consciente del 
porqué se actuó de una determinada manera y no de otra.  

En este sentido, buscar en la propia historia implica 
escudriñar en la familia, en los padres, abuelos e incluso ir más atrás 
en los ancestros, para complementar la visión del mundo que se ha 
heredado con las experiencias individuales de vida, las cuales 
también conforman la manera de actuar en sociedad. Sin embargo, 
no toda conducta es transmitida por vía de la educación, ya que hay 
ciertas tendencias que son biológicas, lo que es el objetivo del 
siguiente apartado. 



ROBERTO MORA MARTINEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                429 

5. La familia y la genética 

El psicólogo norteamericano Marc Wolynn, quien se ha 
especializado en tratar los temas de depresión ansiedad, 
enfermedades crónicas, etc., señaló que tales padecimientos no solo 
tienen su origen en la historia personal, sino que a través de sus 
prácticas se dio cuenta de lo necesario que es incluir la historia de los 
padres, los abuelos e incluso más atrás en el árbol familiar, ya que los 
efectos de los traumas padecidos se pueden transmitir 
genéticamente de una generación a la siguiente. Esto significa que 
“no” solo es por educación, sino que hay circunstancias biológicas 
imperantes de los ancestros que intervienen en la vida de sus 
descendientes. Legado que recibe el nombre de “trauma familiar 
heredado”. 

Wolynn sustenta sus ideas en las recientes investigaciones en 
neurociencia. Señala que no es casual el poder que se le da a los 
pensamientos en diversas publicaciones destinadas a promover el 
bienestar personal. Aunque aprovecho estas últimas líneas para 
alejarme de los mercaderes del optimismo, la meditación relajante y 
el alivio moral.  

Siguiendo las ideas del psicólogo norteamericano, es 
oportuno señalar que todo lo que hacemos y lo que nos sucede en 
nuestra vida nos lleva a alguna parte, pero nosotros decidimos cómo 
llegar. Empero, se debe tener en cuenta que el propio origen sí 
influye en el destino, debido a que aquello del pasado que no se 
resuelve en su momento, afecta al presente. En este sentido, “(…) la 
historia de nuestra familia es nuestra historia. Reside en nosotros, 
nos guste o no” (Wolynn, 2022, p. 25). Un dato interesante es que, 
aunque no se haya conocido a uno o a ambos progenitores, su 
historia está presente. Lo bueno y lo malo. 

Para las personas que han padecido algún trauma, es obvio 
que este tiene repercusiones en la vida futura, sobre todo en lo que 



CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

430          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

se refiere a situaciones de alto impacto, debido a que dichos eventos 
alteran la memoria y con ello, se olvida que un especifico recuerdo 
queda dispersado en forma de imágenes y sensaciones corporales y 
sonidos o palabras que se pueden activar en eventos futuros. En este 
sentido, mentalmente en un afán de resolver aquello que no se pudo, 
se revive para hacerlo bien. Lo que se denomina como compulsión de 
repetición (cf. Wolynn, 2022, p. 35)2. 

Aquello que fue difícil de procesar, no se desvanece con el 
paso del tiempo, sino que se queda guardado en el inconsciente. Así, 
en este punto es importante señalar que disciplinas como: Biología 
celular, Neurociencia, Epigenética, Psicología del desarrollo, entre 
otras, “recalcan la importancia de explorar la historia familiar 
remontándose a un mínimo de tres generaciones sí queremos 
entender los mecanismos subyacentes a las pautas de traumas y 
sufrimientos que se repiten” (Wolynn, 2022, p. 37). 

Solo como un ejemplo de los diversos estudios que se han 
llevado a cabo, Wolynn cita las investigaciones de Rachel Yehuda, 
profesora de psiquiatría y neurociencia en la Facultad de Medicina 
Mount Sinai de Nueva York, quien encontró que en los descendientes 
de los judíos que experimentaron el holocausto, así como en los hijos 
de las personas que vivieron la caída de las Torres Gemelas 
(19/09/2001), nacían con bajos niveles de cortisol, lo que los hacía 
tendientes a sobresaltarse con facilidad, a no controlar sus 
pensamientos y a estar con los nervios de punta.  

Con base en las investigaciones epigenómicas (o 
epigenéticas), esto es en sentido biológico, aun antes de haber sido 
concebidos, la información que heredamos ya está inserta desde el 
óvulo no fertilizado de la abuela. Esto es, a los cinco meses del 

 
2 Incluso ello acontece en las generaciones posteriores, esto es, los traumas 
pendientes por resolver, ya que hay una transmisión genética, que más adelante se 
aclara. Empero, para resolverse se requiere que el dolor se manifieste y se tenga 
consciencia plena de su procedencia, lo cual no es un trabajo sencillo. 



ROBERTO MORA MARTINEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                431 

embarazo de tu abuela, que dio lugar a tu madre “ya estaba presente 
en los ovarios de tu madre la célula precursora del óvulo del que te 
desarrollaste tú” (Wolynn, 2022, p. 47). Esto es, tres generaciones en 
un entorno biológico. Ahora bien, distinto es el camino de los 
espermatozoides, pero al igual que los óvulos, estos también pueden 
quedar marcados por los hechos. 

Para dar sustento a sus ideas, Wolynn cita el trabajo de Bruce 
Lipton, investigador de la Universidad de Stanford, quien expuso que 
“las señales del entorno podían actuar a través de la membrana 
celular y controlar la conducta y la fisiología de la célula, lo que, a su 
vez, podía activar un gen o silenciarlo” (Wolynn: 2022, p. 49). Por 
tanto, las emociones de una madre, pueden alterar bioquímicamente 
la expresión genética de sus hijos.  

En este sentido, las emociones repetitivas, también pueden 
preprogramar al hijo, ya que “cuando las hormonas del estrés 
atraviesan la placenta (…) hacen que los vasos sanguíneos del feto 
estén más constreñidos en las vísceras, con lo que se envía más 
sangre a la periferia, preparando al feto para una respuesta 
conductual de lucha o huida” (Wolynn, 2022, p. 49). Así, podría 
continuar citando más ejemplos de investigaciones como los de la 
epigenética3, en donde se apunta la importancia de la transmisión 
genética. Sin embargo, no es necesario. Empero, lo que sí es 
importante, es reforzar la información en torno a nuestra condición 
humana, ya que ello permite comprender la importancia de las 
características heredadas. 

 

 
3 Es el estudio de los cambios heredables de la función genética que se produce sin 
cambios en la secuencia del ADN (Wolynn, 2022, p. 51). 



CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

432          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

6. Conclusiones 

Uno de los aspectos que considero válido aclarar, es que a 
pesar de la importancia que se le ha brindado a la herencia genética 
en su intervención en la vida cotidiana de los individuos, ello no 
determina la conducta de la vida cotidiana. En este sentido, el 
británico Matt Ridley (2010) apunta que “los genes han sido 
concebidos para dejarse guiar por el entorno” (p. 13). Por tanto, el 
ser humano no es una especie de robot que actúe de acuerdo a la 
información genética.  

De tal manera, a pesar de que la herencia genética tiene 
presencia en algunos de los problemas actuales que enfrenta el ser 
humano, tiene la posibilidad de avanzar sobre ellos. De ahí la 
importancia que posee la capacidad de resiliencia, habilidad 
sociocultural, emocional y cognitiva, cuyo desarrollo positivo, se lleva 
a cabo en la interacción social, lo que brinda la posibilidad de 
transformar situaciones adversas en otras más convenientes. 
Empero, ello no es algo sencillo, pues como se ha señalado, el ser 
humano en ocasiones enfrenta situaciones conflictivas que 
desconoce, ello por obra de las herencias genéticas. 

De ahí la importancia que atribuyo a la intervención de la 
filosofía, enfocando el saber práctico en la conformación de una 
filosofía de vida. En este sentido, el autor señala que se debe de estar 
alejado de las terapias que solo conducen al bienestar, ya que el 
objetivo como señala Massimo Pigliucci, es la de consolidar un 
enfoque a corto o mediano plazo para ayudar a las personas a 
avanzar sobre algunos conflictos. En este sentido, este autor al hablar 
de la resiliencia, apunta a la manera de fortalecer al ser humano, 
debido a que esta transforma el carácter con base en un pensamiento 
que busca opciones y no se encierra en el dolor. 

Claro que Pigliucci, explica la resiliencia desde la postura 
estoica, esto es, la idea acerca de la aceptación de que ningún 



ROBERTO MORA MARTINEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                433 

individuo tiene poco “o ningún control sobre las circunstancias 
externas que nos obligan a estar solos en algún momento de nuestra 
vida. (…) Es posible que estemos solos, pero no por ello debemos 
necesariamente sentirnos impotentes” (Pigliucci, 2018, p. 178). Con 
base en el escrito del genetista y filósofo italiano, es que refuerzo las 
ideas en torno a la importancia que adquiere el conocer la historia 
familiar, debido a que con esa base se podrá pensar y decidir mejor 
acerca de nuestras acciones.  

Reconocer el estado psicoemocional insatisfactorio, requiere 
un sincero examen de consciencia, que permita una autorrevelación, 
en el sentido señalado por Roig. Por ello, solo resta señalar, que a 
mayor información sobre sí mismo, el ser humano estará en mejores 
posibilidades de entenderse y tomar mejores decisiones.  

Referencias bibliográficas 

Bufill, Enric (2022). Historia del cerebro. La arqueología de la mente. México: Salvat.  

Organización Panamericana de la Salud (2023). https://www.paho.org/es/noticias/9-6-2023-
salud-mental-debe-ocupar-lugar-prioritario-agenda-politica-tras-pandemia-covid-19 

Mora Martínez, Roberto (2001). Historia y filosofía como función para la vida. En: R. García 
Clark, L. Rangel y K. Mutsaku (Coords.), Filosofía, Utopía y Política. En torno al pensamiento y la 
obra de Horacio Cerutti Guldberg (pp. 47-56). México: Universidad Nacional Autónoma de 
México / ENEP Iztacala. 

Mora Martínez, Roberto (2023). Contrapoder y moral. Una perspectiva desde América Latina. 
México: Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, Universidad Nacional 
Autónoma de México / EÓN. 

Mora Martínez, Roberto (2022). Contrapoder y dominación, la paradójica experiencia del poder 
en lo político. México: Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, Universidad 
Nacional Autónoma de México. 

Nicolelis, Miguel, (2022). El verdadero creador de todo. (Trad. de A. F. Rodríguez). México: 
Paidós.  

Núñez de la Mora, Alejandra (2020) Distanciamiento social, ¿por qué resulta contra natural para 
los primates humanos? Foro Consultivo, Científico y Tecnológico. https://www.foroconsultivo. 
org.mx/FCCyT/boletines-de-prensa/por-qu%C3%A9-el-aislamiento-es-antinatural-para-los-
humanos 

about:blank
about:blank


CEREBRO Y GENOMA HUMANO. SU IMPORTANCIA EN LA VIDA COTIDIANA ACTUAL 

434          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Pigliucci, Massimo (2018). Cómo ser un estoico. Utilizar la filosofía antigua para sobrevivir una 
vida moderna. (Trad. de F. García Lorenzana). México: Planeta.  

Ridley, Matt (2004). ¿Qué nos hace humanos? Bogotá: Taurus. 

Roig, Arturo Andrés, (1998). Historia de las ideas. Boletín de filosofía. vol. 3, nº 9, 11-93 

Wolynn, Mark, [2022]. Este dolor no es mío. Madrid: Gaia. 

Wulf, Christoph, (2008). Antropología, historia, cultura, filosofía. (Trad. de D. Barreto González). 
México: Universidad Autónoma Metropolitana / Anthropos. 

 
Roberto Mora Martínez 

Doctor en Estudios Latinoamericanos, por la Universidad Nacional Autónoma de 
México. Investigador del Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe 
(CIALC-UNAM). Entre sus publicaciones se encuentran: La fuerza del mito de lo 
gaucho (2010), Temas y problemas de filosofía latinoamericana (2012), 
Consideraciones sobre el hombre y la intencionalidad espiritual (2012), El 
pensamiento filosófico de Joaquín Sánchez Macgrégor (2015) y actualmente está por 
editarse el libro: Contrapoder: La paradójica experiencia del ser humano en el poder. 
Es profesor en la maestría del Posgrado de Estudios Latinoamericanos. Es 
coordinador del proyecto: “Poder y contrapoder: Análisis sobre las caracterizaciones 
sobre el ser humano desde el ámbito de la filosofía política” (DAGAPA-PAPIIT). Se ha 
especializado en Filosofía latinoamericana e Historia de las ideas, Antropología 
filosófica y Filosofía política. 
 
  



 

 

 

 

   

     NOTAS Y COMENTARIOS 

 

 

 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 20/05/2024  |  ACEPTADO 14/06/2024  |  PP. 437-467 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                437 

Vida, obra y legado de Enrique 
Dussel: entrevista con Jorge Zúñiga1 

Life, Work and Legacy of Enrique Dussel: Interview with  
Jorge Zúñiga 

Jorge Zúñiga2 

 https://orcid.org/0009-0006-8850-4247 

[RCJ - Revista Culturas Jurídicas]  

Enrique Dussel vivió y estudió en distintos lugares, lo que le 
permitió entrar en contacto con diferentes culturas y cosmovisiones 
del mundo. En su opinión, ¿Cómo influenció esta experiencia en su 
formación intelectual y en su producción académica?  

[JZ - Jorge Zúñiga]  

Primero, Samantha Dantas y Nathalia Damasceno, es un 
placer estar en esta entrevista con ustedes. Además, como lo decía, 

 
1 Entrevista realizada el día 19 de febrero de 2024 y publicada en la Revista Culturas 
Jurídicas (Vol. 10, Núm. 27, 2023). Disponible en portugués en: 
https://periodicos.uff.br/culturasjuridicas/. En la traducción y edición al castellano 
colaboraron Damara Vázquez Trujillo y Jocelyn Mayen Cruz. 
2 Universidad Nacional Autónoma de México. Contacto: 
jorge.zuniga@comunidad.unam.mx 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0006-8850-4247
https://periodicos.uff.br/culturasjuridicas/
mailto:jorge.zuniga@comunidad.unam.mx


VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

438          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

me parece muy oportuna sobre todo porque la filosofía de Enrique 
Dussel, así como muchos trabajos sobre la historia de América Latina 
que él produjo, tuvieron una repercusión muy importante en Brasil. 
Por esto, me parece que esta entrevista es más que oportuna. La 
filosofía de la liberación, sin duda, está muy hermanada a varias 
teorías y escuelas de pensamiento que han surgido en Brasil, así que 
me parece muy pertinente esta oportunidad y me da gusto que hayan 
tenido ese interés de platicar sobre estos temas. 

Bien, en este libro, Enrique Dussel. Retratos de una filosofía 
de la liberación (2022), que escribí y el cual cuenta con un epílogo 
inédito de Enrique Dussel que escribe específicamente para esta 
edición y que está ahí incluido, en los primeros capítulos con los que 
empiezo el libro para introducir al lector al pensamiento de Enrique 
Dussel, es su viaje a Europa y al Medio Oriente. Y, respondiendo a tu 
pregunta, Enrique Dussel tiene contacto con Europa, porque ahí es 
donde va a estudiar, en Madrid, pero también en Medio Oriente. 
Enrique Dussel vivió en Israel, en Jerusalén y, de cierta forma, además 
de reconocerse como latinoamericano en Europa, tiene acceso a otra 
cultura que va más allá de la cultura moderno-occidental. Y, en este 
caso, es la cultura semita, aquella con la cual tiene contacto, la que le 
interesa, e incluso vivió por un periodo de dos años en Jerusalén. 
Entonces también conoció la cultura semita, al pueblo palestino. Por 
eso él siempre defendió a sus amigos palestinos.  

Y, evidentemente, esto le permite tener contacto directo con 
esas otras culturas. Él, como latinoamericano y con el conocimiento 
de la cultura semita, lo que va haciendo después es mostrar otra 
manera de hacer filosofía, otra forma de desarrollar tesis que pueden 
ayudar para pensar otro modo de ser más allá de lo occidental y lo 
moderno. Además, hay que considerar que Dussel en los años 1960, 
cuando él estaba en Europa y después en Medio Oriente, estaba en 
un periodo de posguerra de la Segunda Guerra Mundial, donde 
justamente en Europa Occidental se vivió una de las experiencias 
históricas más atroces que se pudieron vivir, como fue el nazismo. El 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                439 

fascismo también en Italia, por ejemplo. Entonces venimos de estos 
gobiernos racistas, de estos gobiernos autoritarios y está todavía muy 
fresca esta experiencia [cuando él estudia en Europa]. 

Entonces, de cierta forma, Dussel pertenece a una 
generación de intelectuales que piensan que los recursos ofrecidos 
por el Occidente ya no nos permiten más vivir como una comunidad. 
Por esa razón, para Dussel lo comunitario es importante y 
precisamente lo encuentra en la cultura semita, aunque no 
exclusivamente, pero sí es, sin duda, una experiencia que él vivió por 
dos años. Es una experiencia que le ofrece otra perspectiva diferente 
a la moderno-occidental. Y precisamente recordando esta 
experiencia que Dussel tiene, no es casual que una de las primeras 
obras que Enrique Dussel escribió fue El humanismo semita (1969) y 
luego El humanismo helénico (1975). Precisamente lo que muestra 
Enrique Dussel es que Occidente, la modernidad, se basa mucho en 
el milagro griego. Los griegos son ese símbolo de esplendor, de razón, 
de civilización. Y justamente lo que Enrique Dussel muestra es otro 
humanismo: éste es el humanismo semita, donde además hay una 
crítica a los griegos antiguos. Y justamente contra esto Enrique Dussel 
contrapone el humanismo semita.  

Y aquí, lo que Enrique Dussel muestra es que tenemos que 
hablar sobre el humanismo semita para mostrar otro modo que ser 
que la Modernidad occidental. Estos son uno de los ejemplos que 
podríamos decir como el contacto con estas otras culturas y 
cosmovisiones del mundo que tienen un impacto, por un lado, en la 
formación intelectual de Dussel y, por otro lado, en su producción 
académica. 

Esto, como lo dije, y lo planteo en Enrique Dussel. Retratos de 
una filosofía de la liberación va a abrir en la formación de Enrique 
Dussel otra manera de ver la filosofía y la propia historia. Es por eso 
que Dussel va en contra del relato clásico de la historia eurocéntrica. 
Él comienza a ver la historia, la historia mundial, a partir de lo que 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

440          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ahora llamamos el Sur Global: comienza a verla desde Medio Oriente, 
desde América Latina y, más tarde, desde África, desde el Oriente con 
China. Entonces, justamente por eso, ahora que él es conocido como 
un filósofo del Sur Global se debe a que él fue de los iniciadores. Él 
no fue el único. Hubo una generación. Pero él es uno de los 
iniciadores de ver la historia a partir del Sur Global. Y además no 
solamente la historia, también la filosofía o la teoría social.  

Por ejemplo, cuando el neoliberalismo se pone de moda, 
porque había vencido el capitalismo, todos querían destruir la teoría 
de la dependencia, que es una teoría socioeconómica de Brasil. Y 
Dussel, junto con Hinkelammert y muchos otros, defendían la validez 
de las tesis de la teoría de la dependencia. Con esto lo que quiero 
ejemplificar es que Dussel estaba haciendo la filosofía y teoría del Sur 
Global, pero no solamente desde la historia, también en la filosofía 
política, en la ética, etc. Por ejemplo, quiero mostrarles exactamente 
dos obras importantes sobre historia. Por un lado, en orden 
cronológico, este enorme trabajo, El pensamiento filosófico 
latinoamericano, del Caribe y “latino” (1300-2000). Historia, 
corrientes, temas, filósofos, editado por Enrique Dussel, Eduardo 
Mendieta y Carmen Bohórquez. 

Este libro, publicado en 2009, es un esfuerzo importante 
porque lo que Dussel hace es mostrar todo ese pensamiento 
filosófico, esa rica historia que existe en América Latina y que siempre 
estuvo oculta por las narrativas tradicionales de la Modernidad, o 
mejor dicho, eurocéntricas. Y hablo de esto porque es una obra 
colectiva, de más de mil páginas, escrita por muchos autores y 
autoras, todos especialistas en sus temas, y es una gran obra 
colectiva, por eso estoy hablando de ella.  

A modo de anécdota para los colegas de Brasil. Yo estaba 
haciendo mi doctorado y, por un proyecto que tenía, llegué por un 
contacto cercano a Theotonio dos Santos y le solicité una entrevista 
por ahí del 2012 o 2013. En un intercambio de e-mail él me 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                441 

respondió: “Claro, Jorge, voy a darte la entrevista, porque tú también 
escribiste dos trabajos interesantes en un libro llamado El 
pensamiento filosófico latinoamericano coordinado por Dussel. Fue 
una gran sorpresa para mí que [Theotonio] dos Santos haya leído los 
dos trabajos que yo publiqué ahí, que es precisamente un trabajo 
sobre la filosofía de la pedagogía latinoamericana y un trabajo sobre 
la filosofía de la liberación, este último escrito con otros tres colegas. 
Fue una sorpresa para mí que Theotonio dos Santos conociera los dos 
trabajos que había publicado ahí.  

Regresando al tema. Finalmente, tenemos Política de la 
Liberación. Historia mundial y crítica (2007), que es la historia de la 
política vista desde el Sur Global. Aquí, vamos a encontrar serias 
críticas a [Georg Wilhelm Friedrich] Hegel, a Max Weber, a la 
justificación de Ginés de Sepulveda sobre la conquista de los indios, 
etc. Entonces es rico lo que nos ofrece Enrique Dussel, [y los otros 
dos editores], en este volumen.  

Así, este contacto con otras culturas se va traduciendo en 
Dussel y en su producción teórica, precisamente en este tipo de 
trabajos que acabo de citar, y por esa razón Dussel, por esos trabajos, 
me parece a mí, más desde la historia, es que él se posiciona a lo largo 
del tiempo como uno de los referentes del pensamiento descolonial, 
pues ofrece muchos elementos para pensar en una descolonización 
de la historia. Como ya dije, él no es el único, pero si es uno de estas 
grandes columnas importantes que van siendo retomadas por estos 
colegas que van elaborando conceptualmente, teóricamente, lo que 
ahora conocemos como filosofía o pensamiento descolonial.  

 

 

 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

442          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

[RCJ] 

¿Cómo la obra de Dussel refleja su trayectoria política? ¿Su 
contacto personal con él fue capaz de revelar algún aspecto o 
aspectos de sus posiciones y acciones? ¿Cuáles eran? 

[JZ] 

Esta es una pregunta que nos llevaría una semana entera 
responderla. Pero sin duda hay una congruencia completa entre la 
teoría de Dussel y su trayectoria política. Si por trayectoria política 
estamos pensando en una relación con las instituciones, una cierta 
militancia, una convicción de un proyecto, se destaca cuando fue 
Secretario de Formación Política del [partido mexicano] Movimiento 
de Regeneración Nacional (MORENA) durante los últimos años de su 
vida. Eso, también es abordado en el libro Enrique Dussel. Retratos 
de una filosofía de la liberación. El último capítulo de este libro se 
titula “Teoría y praxis: el compañero Dussel”. Y yo lo llamo 
“compañero Dussel”, porque muchos compañeros de MORENA se 
referían a él como compañero Dussel. Otros lo llamaban Dr. Dussel. 
Entonces, dependiendo de cómo cada quien gustaba relacionarse 
con él, lo llamaban, lo cual es correcto llamarlo compañero Dussel 
porque en un partido político estás entre camaradas. Por tanto, 
independientemente de ser grandes eminencias teóricas e 
intelectuales, continuaban siendo compañeros. Creo que esta es una 
de las cosas interesantes de un partido político, y es por eso que lo 
llamo [en el capítulo] compañero Dussel. O sea, él ya no es el gran 
intelectual sino el compañero de lucha. Por tanto, veo aquí, por 
ejemplo, algo muy congruente entre la teoría de Enrique Dussel y su 
acción política.  



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                443 

Él tuvo dos grandes responsabilidades públicas y políticas: 
una como rector de la Universidad Autónoma de la Ciudad de México 
(UACM), donde él entró como una especie de puente para generar 
estabilidad en una situación de conflicto y huelga en esa universidad. 
Solo duró un año, ya que él había dicho: "No vine aquí para 
quedarme, vine aquí para poder contribuir desde mi posición para 
que un conflicto se solucione”. Entonces, por eso Dussel fue un factor 
importante para darle estabilidad a esa universidad en ese momento; 
y su segunda gran responsabilidad, ahora más notoria, más de 
proyecto, fue su participación en la formación política del 
Movimiento de Regeneración Nacional, donde fungió por más de dos 
años y medio como secretario nacional, y dejó de ser secretario 
nacional porque hubo una renovación de dirigencias. 

En este contexto, me di cuenta de muchas cosas de la teoría 
de Enrique Dussel. Por ejemplo, su insistencia para que la política 
subsumiera principios éticos. Para Dussel, la política no se puede 
entender sin principios éticos que constituyen el campo político. Él 
explicó esto muy bien en las 20 tesis de política y lo vuelve a trabajar 
en lo que conocemos como la Arquitectónica (subtítulo del segundo 
volumen de la Política de la liberación) y en varios trabajos. Y en 
muchos de los trabajos que hicimos de formación política, digo 
hicimos porque yo acompañé de muy cerca al Dr. Enrique Dussel en 
esa tarea, se basaban precisamente en esa política normativa, como 
él la llamaría, que es una política que subsume principios éticos. 

Ahora bien, podríamos decir: ¿cómo Dussel entra en un 
partido político? Bueno, porque no es cualquier partido político: es 
un partido político que se propone la transformación del país, de 
México. No es un partido que quiere administrar el caos, es un 
partido que tiene un proyecto de transformación. Como ha habido 
proyectos de partidos políticos de este tipo en toda América Latina. 
Fue el MAS [Movimiento al Socialismo] con Evo Morales en Bolivia, 
fue el PT [Partido de los Trabajadores] con “Lula” en Brasil, Rafael 
Correa en Ecuador, Hugo Chávez en Venezuela. Estos movimientos 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

444          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

sociales y partidos políticos han surgido en América Latina y, 
precisamente ahora en México, está este partido de izquierda muy 
fuerte, que no es un partido cualquiera, como estaba diciendo, sino 
que es un partido que tiene aspiraciones de transformación en el 
país.  

Por ello, Dussel no se afilia a un partido cualquiera, no se afilia 
a un cargo burocrático, por así decirlo: Dussel entra a un espacio 
donde él, precisamente por su posición, podría contribuir a la 
transformación de la dominación neoliberal en México. Por eso 
Dussel decide participar en una elección, pues él fue electo por un 
Congreso. Así podemos entender por qué Dussel quiso formar parte 
de ese partido político, porque es justamente un espacio en el que se 
empuja políticamente la acción transformativa de México. 

Entonces, en realidad, cuando me preguntan: ¿cuáles son las 
posiciones que se pueden revelar dentro de su praxis política a partir 
de la teoría? Por supuesto, hay muchas y precisamente algunas de 
ellas las he comentado en otros trabajos. Hay un ensayo mío que va 
a salir pronto en donde retomo esta parte de la teoría de Dussel. En 
este momento solo he mostrado algunas de ellas. Como decía, puedo 
hacer un seminario de un semestre entero solo respondiendo a esta 
pregunta. Pero para no dejarla en el aire podría por ahora mencionar, 
como un primer punto, su insistencia en formar una militancia de 
izquierda a partir de una política normativa. ¿Qué significa esto? Una 
política que subsume principios éticos. Un segundo punto sería, por 
ejemplo, su insistencia en la Segunda Emancipación de América 
Latina. Esto también es importante. Dussel [en el primer volumen de 
la Política de la liberación] ya estaba hablando sobre la Segunda 
Emancipación. Más tarde, de una forma más clara, va a hablar de la 
Segunda Emancipación de América Latina, que es justamente a la que 
[José Carlos] Mariátegui también se había referido. Y también habla 
de ella de forma más clara en el volumen tres de la Política de 
liberación. Dussel defendió siempre eso. 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                445 

Precisamente aquí en México, cuando Dussel era Secretario 
de Formación Política, el presidente Andrés Manuel López Obrador 
llegó a hacer críticas a la OEA [Organización de los Estados 
Americanos]. Una crítica muy fuerte. Y Enrique Dussel decía que eso 
era precisamente la Segunda Emancipación la cual consistía en 
emanciparnos ahora de los Estados Unidos. El imperio, decía él, lo 
tenemos en la frontera. Nosotros, los mexicanos, tenemos el imperio 
en la frontera norte.  

Entonces, aquí hicimos un seminario coordinado por José 
Gandarilla sobre la crítica a la OEA. Ya era una cuestión de 
geopolítica. Entonces, fue justamente ahí donde pudimos ver otro 
rasgo de su congruencia entre su teoría, lo que él defendía, con la 
acción política. En otras palabras, considero que se trataba, o bien, 
podemos decir que Enrique Dussel y Andrés Manuel López Obrador 
son dos caras de la misma moneda: uno desde la acción política 
institucional del gobierno del Estado y la transformación del Estado; 
y el otro desde una posición teórica, filosófica, la cual no solo tiene 
repercusiones en la filosofía sino que creo que si Dussel es conocido 
por algo es por su repercusión en otros estudios y disciplinas como 
los estudios culturales, sociología, economía, ciencia política, etc. 
Entonces, me parece que hay una gran afinidad entre estas dos 
posiciones: una política y la otra teórica. 

Ambos [López Obrador y Dussel] se conocían. Cuando él 
[Enrique Dussel] falleció, el presidente Andrés Manuel López Obrador 
habló sobre Enrique Dussel y en una conferencia de prensa que suele 
hacer todas las mañanas, expresó sus condolencias a la familia y 
amigos de Dussel. Y, coincidentemente, en este contexto del que 
estamos hablando ahora (entre Dussel y la Cuarta Transformación en 
México) el presidente Andrés Manuel López Obrador acaba de 
publicar un libro titulado Gracias (2024), en el cual habla 
precisamente sobre todo su trabajo en el gobierno, pero también 
desde la militancia política de izquierda, entre otros temas. 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

446          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Es un libro muy extenso, con más de 400 páginas, y en la 
página 321, Andrés Manuel López Obrador habla sobre Enrique 
Dussel. Y dice de forma textual: "Cierro este tema con una reflexión 
política en la que coincido con lo planteado por el filósofo Enrique 
Dussel acerca de la disolución de un liderazgo: un líder no debe 
abandonar su responsabilidad en tanto sus seguidores no lleguen al 
pleno ejercicio de su poder participativo. Pero una vez que se alcanza 
esa fase, el líder debe ser consecuente y borrarse (…)”. 

Es decir, de alguna forma el presidente Andrés Manuel 
conocía lo que Enrique Dussel escribió sobre liderazgo. Hay un texto 
muy clásico sobre el tema que está publicado en Carta de los 
Indignados (2011), donde Dussel habla precisamente sobre liderazgo 
democrático. Probablemente, además de las 20 tesis…, sea a ese libro 
al que el Presidente también se esté refiriendo explícitamente. 
Podríamos discutir hasta qué punto entendió, no entendió, lo aplicó 
o no. Eso se puede discutir, pero yo como especialista de la filosofía 
de Enrique Dussel, y simpatizante-participante de la 4T [Cuarta 
Transformación], veo con claridad que el presidente se está 
refiriendo explícitamente a la filosofía política de Enrique Dussel en 
este aspecto, como él mismo menciona. 

[RCJ] 

La próxima pregunta trata exactamente de lo que usted 
mencionó. ¿Cómo analiza la difusión de la obra de Dussel en América 
Latina y su recepción en Brasil (en el derecho, la filosofía y las ciencias 
sociales en general)? 

 

 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                447 

[JZ] 

Como estaba diciendo, Enrique Dussel realmente rebasó ya 
los límites de la filosofía. Por un lado, digámoslo así en términos de 
educación popular, Enrique Dussel siempre estuvo interesado en 
llevar la filosofía política y la defensa de una política normativa 
fundamentada desde la filosofía, a grupos políticos y sociales que no 
fueran académicos.  

Por ejemplo, de forma específica le interesaba la formación 
de cuadros políticos jóvenes. El libro de 20 tesis sobre política, por 
ejemplo, surge como resultado de un taller de formación política de 
20 sesiones para el entonces partido de izquierda [PRD] que ofreció 
Enrique Dussel a militantes de izquierda. En ese mismo libro él dice 
que los jóvenes necesitan saber que hay otra forma de hacer política, 
diferente de la tradicional y clásica que es conocida o defendida 
institucionalmente: de una visión que reduce la política a lo 
estratégico. Entonces, Enrique Dussel siempre estuvo interesado en 
esto y por eso Dussel rebasó [lo académico] con cierto éxito. Luego, 
años más tarde, cuando fue Secretario de Formación Política, 
continuó con lo que ya había hecho. 

Entiendo que menciona que él realizó este taller en 2005 y 
las 20 tesis… fueron publicadas en 2006. Y tiempo después cuando se 
convirtió en Secretario de Formación Política continuó con este 
esfuerzo que él ya había comenzado. De alguna manera, debido a su 
éxito y a la importancia que tuvo, la política que Enrique Dussel 
defiende tiene sentido para las personas, especialmente para los 
militantes. Hay una conexión entre la filosofía de Enrique Dussel y la 
militancia de izquierda. No solo lo hizo en México. Desde 2002 
Enrique Dussel participaba regularmente en el Foro de Porto Alegre 
(Foro Social Mundial), donde se reunían organizaciones de izquierda, 
movimientos sociales y colegas de diversas disciplinas en Porto 
Alegre. Dussel también iba allí todos los años.  



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

448          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

De hecho, recuerdo cuando Enrique Dussel decía: "Puedo 
dejar de ir a Harvard, pero tengo que ir al Foro Porto Alegre". El Foro 
de Porto Alegre era de suma importancia porque era donde Dussel 
tenía contacto con esos movimientos de emancipación y crítica al 
sistema de dominación neoliberal en América Latina. Entonces, 
Dussel siempre mantuvo ese contacto con la militancia de izquierda. 
Lo que estoy haciendo es explicar por qué Dussel va más allá de la 
filosofía, trascendiendo los límites de la academia y la filosofía. Esta 
es una de las razones.  

La otra razón es que su trabajo ha tenido una repercusión 
importante en la sociología, en los estudios culturales, en la ciencia 
política, en la economía y, por supuesto, sobre todo, en sus 
interpretaciones sobre Marx, en sus cuatro volúmenes sobre Marx, 
de hecho, aquí [en Enrique Dussel. Retratos de una filosofía de la 
liberación] menciono que eran tres, un poco para fines explicativos. 
Pero, en realidad, son cuatro. Dussel escribió cuatro volúmenes 
específicamente sobre Marx. Finalmente, los cuatro volúmenes que 
escribió sobre Marx son estos. Aunque si consideramos su libro Ética 
comunitaria, en realidad creo yo que son cinco. Hay cinco volúmenes 
que, según mi interpretación de Dussel, él escribió sobre Marx. 
Siempre había hablado de los tres volúmenes sobre Marx. Luego dije: 
bueno, hay cuatro con Las metáforas teológicas de Marx (1993). Pero 
mi interpretación y lo que defiendo, un poco ampliando lo que 
explico en mi libro sobre Dussel, es que la Ética comunitaria puede 
considerarse un tomo sobre Marx, ya que Dussel estaba escribiendo, 
estudiando a Marx, cuando escribió Ética comunitaria. 

Así, para mí, si queremos conocer el Marx de Dussel, la 
interpretación del Marx de Dussel me parece que son estos cinco 
tomos, que son: 1) La producción teórica de Marx. Un comentario a 
los Grundrisse (1985); 2) Ética comunitaria (1986); 3) Hacia un Marx 
desconocido. Un comentario a los manuscritos de 1861-1863 (1988); 
4) El Último Marx y la liberación latinoamericana (1990); y 
finalmente, 5) Las metáforas teológicas de Marx (1993), libro que fue 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                449 

publicado más tarde en México porque la editorial Siglo XXI ya había 
publicado los anteriores. Pero no Las metáforas teológicas de Marx, 
porque en su momento esta editorial defendía un marxismo 
ortodoxo. Sin embargo, al darse cuenta del impacto importante que 
tenía Dussel, decidieron publicarlo décadas después. Así, en una 
edición muy reciente, Las metáforas teológicas fueron publicadas por 
Siglo XXI en 2017 y, diez años antes, el libro había sido publicado por 
la editorial El Perro y la Rana en Caracas, Venezuela. Así, lo que se 
conoce como la interpretación de Dussel sobre Marx es la trilogía 
sobre Marx más Las metáforas teológicas…, pero en mi 
interpretación considero necesario añadir a esta interpretación sobre 
Marx de Dussel la Ética comunitaria. 

Solo para concluir este extenso comentario sobre Marx, 
precisamente debido a esta interpretación de Dussel sobre Marx, que 
abarca al menos cuatro volúmenes, cinco si consideramos Ética 
comunitaria, es que Dussel incluso tiene influencia en la teoría 
económica, en la economía latinoamericana y en los estudios 
económicos latinoamericanos. De hecho, para cerrar el comentario, 
Dussel es muy conocido en Italia por su interpretación sobre Marx. 
Dussel es más conocido por su interpretación sobre Marx que incluso 
por la filosofía de la liberación ahí. 

Esto significa que la influencia que Dussel tiene sobre 
estudios que no son estrictamente filosóficos es importante. Yo 
ciertamente creo que Enrique Dussel, junto con Aníbal Quijano, 
Theotonio dos Santos, Franz Hinkelammert y muchos otros que 
podría mencionar, son pilares intelectuales fundamentales en 
nuestra América Latina. No quiero cerrar la lista; hay muchos, sin 
duda.  

 

 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

450          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

[RCJ] 

Enrique Dussel intentó desarrollar una filosofía política 
basada en las especificidades históricas de América Latina. En su 
opinión, ¿el legado teórico y político de Dussel lo coloca en el 
panteón de pensadores que fundaron su pensamiento, como Karl 
Marx, [José Carlos] Mariátegui y [Antonio] Gramsci?  

[JZ]  

Yo no lo pondría en el panteón de pensadores. Creo que 
Marx, Mariátegui, Gramsci, Enrique Dussel, Aníbal Quijano o 
cualquiera, quien tú quieras de los grandes pensadores, están más 
vivos que nunca, solo fue que se nos adelantaron. En realidad, es 
inevitable entristecerse por la pérdida de estas grandes figuras, 
especialmente cuando se convive y se tiene una amistad con ellos. Es 
muy fuerte y por eso digo que se nos adelantaron y nos dejaron 
tristes. Sin embargo, están más vivos que nunca. Quiero decir, desde 
los años ochenta ha habido un resurgimiento de la teoría política 
desde Gramsci. Mariátegui, en los últimos años, en los últimos quince 
años, ha sido muy discutido. Marx nunca desaparecerá de nuestros 
pensamientos.  

Yo no diría que están en el panteón. Más bien digo que son 
pensadores clásicos del pensamiento contemporáneo y que son 
ineludibles cuando se trata de las nuevas generaciones, de los 
jóvenes que quieren pensar el mundo actual. Pues si podemos 
aprender algo de estas grandes figuras, es que ellos estaban 
pensando sobre su realidad. Recordemos a Mariátegui y sus ensayos 
sobre la realidad peruana. No estaba hablando sobre la realidad 
italiana o alemana, estaba pensando sobre la realidad peruana. 
Enrique Dussel lo mismo, sobre la realidad de México y la realidad de 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                451 

América Latina. Todos estos grandes pensadores pensaron la 
realidad, la realidad en la que les tocó vivir. Y, desde una posición 
crítica, si la realidad domina o es dominante y genera exclusión, pues 
tenemos que indagar por qué y es necesario ejercer una acción 
transformadora en estas relaciones de dominación.  

Entonces, primero que nada, diría que están más vivos que 
nunca.  En segundo lugar, puedo confirmar que sí leyeron ustedes mi 
libro para la entrevista porque si algo dije en ese libro es exactamente 
lo que tú dices, que Enrique Dussel se coloca junto a Mariátegui y 
junto a Gramsci, porque es de esa escuela que no se conforma con 
indagar teóricamente las negatividades del mundo social que nos 
toca vivir de manera compartida, si no que van hacía la acción política 
transformativa desde un partido político para negar esa dominación. 
En este caso, pongo el caso de Mariátegui, de Gramsci, y de Paulo 
Freire. Véase: Mariátegui, militante del Partido Socialista Peruano; 
Gramsci, del Partido Comunista de Italia; Paulo Freire, miembro del 
PT, profesor intelectual y militante del PT, y Enrique Dussel, además 
de investigador académico, también militante y secretario nacional 
de MORENA. Todos ellos tuvieron una responsabilidad partidista. 
Gramsci, Mariátegui, Paulo Freire, Enrique Dussel. Entonces, sin lugar 
a dudas creo que Dussel no está en el panteón de estos pensadores, 
sino creo que forma parte de ese bloque importante de intelectuales 
que, desde la teoría, pasan a la praxis.   

[RCJ]  

Enrique Dussel pertenece a la primera generación de 
teólogos de la liberación latinoamericanos. ¿Cree que esta teología, 
como proyecto ético y político, ha afectado en la práctica del campo 
religioso progresista? 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

452          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

[JZ]  

No soy un experto en teología de la liberación; sin embargo, 
por la proximidad que tuve con Enrique Dussel y Franz Hinkelammert, 
algo aprendí. La teología de la liberación es tan latinoamericana y 
tiene una capacidad crítica tan grande que tuvieron que aniquilara 
durante la gestión de Juan Pablo II como Papa en el Vaticano: Juan 
Pablo II tiene que ser recordado porque él fue quien luchó y eliminó 
la teología de la liberación en América Latina.  

La teología de la liberación tiene una interpretación diferente 
de la tradición cristiana, o bien, de la tradición que surge de la cultura 
semita. Entonces, la teología de la liberación es una escuela 
importante de América Latina que tiene una importante relación de 
hermandad intelectual con la filosofía de la liberación. No podría 
decir cuánto afectó el campo religioso progresista en la práctica, pero 
ciertamente creo que es una escuela que debe ser tomada en cuenta 
cuando hablamos de posiciones críticas de dominación en América 
Latina.  

En particular, como decía, podríamos seguir un poco más 
porque precisamente de quien más aprendí sobre esta escuela 
teológica fue gracias a mi estudio del pensamiento teórico de Franz 
Hinkelammert y con quien, afortunadamente, tuve la oportunidad de 
tener una relación muy estrecha como alumno y amigo suyo y por mi 
cercanía con Enrique Dussel. Ellos fueron quienes me introdujeron en 
este campo, que realmente no es mi campo de trabajo. Trabajo más 
con filosofía moral, ética y filosofía política, filosofía social, no tanto 
con teología. Pero, fueron ellos quienes me dieron las claves para 
comprender la potencialidad [crítica] de esta escuela teológica. 

 

 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                453 

[RCJ] 

Dussel contribuyó a la construcción de una identidad para los 
pueblos oprimidos del Sur global, aquellos cuyas voces han sido 
negadas a lo largo de la historia. Al mismo tiempo, Dussel se ha 
esforzado en revelar el proyecto de dominación del poder 
hegemónico europeo-estadounidense que sostiene el sistema 
mundial del modo de producción capitalista de la vida social. ¿Es 
posible pensar en un acercamiento entre los campos del marxismo y 
el pensamiento descolonial? ¿Cómo ha ocurrido este acercamiento o 
cómo puede ocurrir? 

[JZ] 

Muy buena pregunta. Para esta respuesta y para la anterior 
me parece pertinente sugerir la lectura del prólogo escrito por 
Enrique Dussel para la más reciente edición (2017) de Las Metáforas 
Teológicas de Marx. Lo titula de esta forma: “La crítica de la teología 
como crítica de la economía”. Dussel muestra aquí esta relación entre 
teología y economía política, pero además Dussel también termina 
hablando del pensamiento descolonial. Así me parece que Enrique 
Dussel, junto con muchos otros, mostró el eurocentrismo de Marx. 
Pero este eurocentrismo de Marx no se traduce necesariamente en 
un rechazo total de las contribuciones marxianas. Hay posiciones que 
han querido hacer esto, pero no han sido muy bien aceptadas. 

Más bien, creo que lo que ha sucedido de forma particular en 
el caso de Enrique Dussel, o la teoría de la dependencia, o de Franz 
Hinkelammert, entre otros es que Marx ayudó a pensar la economía 
mundial desde el Sur Global. Por ejemplo, la acumulación originaria. 
Desde aquí se pueden generar otras posiciones. Es lo que Enrique 
Dussel intenta mostrar en sus obras, sus interpretaciones de Marx: 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

454          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ver el capitalismo desde el Sur, desde América Latina.  Entonces sí 
puede haber un enfoque, pero hay que ser cuidadoso en cuanto a las 
preguntas de investigación que se generen, cómo se formulan y los 
argumentos que se esgrimen. 

Por ejemplo, regresando a la pregunta anterior sobre la 
teología de liberación, en una de las conversaciones que tuve con 
Franz Hinkelammert, si mal no recuerdo fue la última vez que lo vi en 
persona (en 2019) en Costa Rica, él me mencionaba que muchos 
estudios actuales sobre la teología de la liberación quieren hablar de 
descolonización, pero no se dan cuenta de que la teología de la 
liberación ya es una teología descolonial. Es una teología que quiere 
ir más allá de la interpretación europea occidental de la cultura 
semita. Y lo que quiere hacer la teología de la liberación es recuperar 
otra interpretación, una interpretación más allá de la dominante, de 
la hegemónica. Así, por ejemplo, Franz Hinkelammert me señalaba 
que la teología de la liberación ya es una teología descolonial. Quizás 
yo diría que la teología de la liberación es una teología que aspira a 
ser ya descolonial desde sus propias bases teóricas y conceptuales. 

Y en el caso de Marx, sí podemos hablar de un acercamiento 
entre Marx y el pensamiento descolonial. Por ejemplo, ahora estoy 
pensando en algunos grupos feministas que se autodenominan 
feministas marxistas descoloniales. Esto es para oponerse al 
feminismo hegemónico blanco. Entonces frente al feminismo 
[capitalista] blanco, o al de las mujeres blancas, como dirían otros 
colectivos, se opone el feminismo marxista descolonial, queriendo 
hacer una articulación del pensamiento descolonial con el marxismo. 
Y no que uno deseche al otro, al contrario, si se articulan se pueden 
potenciar. 

 
 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                455 

[RCJ]  

En la tesis 11 del libro 20 tesis política, Enrique Dussel busca 
analizar la categoría de pueblo como bloque social de los oprimidos, 
capaz de abarcar la unidad de diversos movimientos, clases, sectores, 
etc. A diferencia del marxismo clásico, que concentraba la 
subjetividad revolucionaria por excelencia en la clase trabajadora, la 
categoría del pueblo, como pensaba Dussel, ¿puede seguir siendo un 
poderoso elemento retórico en el trabajo político de la izquierda 
contemporánea?  ¿Cómo refutar la acusación de populismo contra 
los agentes políticos y pensadores de izquierda que movilizan a esta 
categoría? 

[JZ] 

Otra buena pregunta. Antes de responder a ella, me gustaría 
hacer un comentario sobre la teología de la liberación. Estaba 
recordando este gran libro, La idolatría del mercado (1997), de Hugo 
Assman, que en realidad la versión original y la primera edición de 
este libro fue en portugués y se titula A idolatria do mercado (1989) 
el cual se publica en Brasil bajo la autoría de Hugo Assman y Franz 
Hinkelammert. Después hicieron la publicación en español de este 
libro por separado: el de Franz Hinkelammert, si mal no recuerdo, 
está publicado en El mapa del emperador (1996). Ahora bien, este 
texto, La idolatría del mercado de Hugo Assman me recuerda por qué 
la teología de la liberación ya es, decía Hinkelammert, descolonial. 

En realidad, creo que lo dijo por la siguiente razón: porque la 
teología de la liberación es una teología que se ha opuesto a la 
religión de la dominación colonial en América Latina que, 
precisamente, tiene a la idolatría como uno de sus centros. Y quien 
demostró muy bien esa idolatría fue Hernán Cortés: “venimos por el 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

456          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

oro”, decía él [cuando conquistó la antigua Tenochtitlán]. Esto en 
términos religiosos y teológicos críticos es una idolatría: es 
precisamente el fetichismo de la religión. Supongo que por eso 
Hinkelammert decía que la teología de la liberación ya es descolonial 
porque se opone a la religión de la idolatría. Hay otro libro de Assman 
también relevante titulado Economía y religión (1994). Este 
comentario es adicional a mi respuesta sobre la teología de la 
liberación.  

Regresando ahora a la pregunta sobre el pueblo, esta es una 
muy buena pregunta. Y considero que algo que podemos ver desde 
la filosofía de la liberación de Enrique Dussel es que la categoría de 
pueblo muestra a este actor colectivo de transformación, que es 
diferente a la clase obrera. El pueblo es un actor colectivo que incluye 
a muchos otros, desde el comerciante, el maestro, los excluidos, los 
que han sido dominados dentro de los sistemas. ¿Y de dónde retoma 
esto Dussel? De Fidel Castro. Entonces, de alguna forma este término 
de pueblo, como lo expresa Dussel, si se quiere, podemos entenderlo 
un poco a partir de ciertas categorías como las de Ernesto Laclau. 
Cuando Ernesto Laclau dice: "Hay que construir hegemonía". Pues 
bien, pueblo como lo ve Dussel, es un actor político colectivo 
construido desde una hegemonía con todos los diferentes grupos que 
se han visto afectados por el sistema hegemónico de dominación. Y 
entonces, se hace un bloque y se opone al sistema de dominación. En 
realidad, como dice Dussel de manera muy conceptual, el pueblo es 
una escisión de la sociedad civil. El pueblo no es sociedad civil: es una 
escisión que se hace de la sociedad civil junto con aquellos que han 
sido sistemáticamente excluidos del pacto social hegemónico. 
Entonces, a partir de ahí, el pueblo se forma entre los oprimidos, los 
excluidos, y es precisamente el pueblo el actor colectivo de la 
transformación.  

Aquí, como lo sugiere la pregunta, se ha hecho una caricatura 
del pueblo y del populismo Creo que ustedes tienen en mente esta 
caricatura que viene de la derecha latinoamericana, o del 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                457 

conservadurismo latinoamericano. Siempre se busca ejemplificar con 
la figura de Hitler [afirmando que] él siempre llamó al pueblo, el 
fascismo habla sobre el pueblo. Incluso Žižek en su diálogo con 
Laclau, una de las críticas que le hace a Laclau es que los fascismos 
llaman al actor colectivo del pueblo. Sí, pueden tener en esos casos 
razón. Pero aquí viene la diferencia entre América Latina y el fascismo 
en Europa. Los fascismos en Europa llaman al pueblo para dominar a 
los otros más allá de las fronteras nacionales de su Estado. En el caso 
de América Latina se hace el llamado al pueblo para liberarse de las 
relaciones de dominación coloniales, racistas y neoliberales. Una 
cosa es convocar al pueblo para dominar a lo que me es distinto y 
exterminarlo incluso, y otra es llamar al pueblo para defenderse, para 
liberarse, para decir: ¡esta situación es insostenible y tenemos que 
hacer algo! Y este es exactamente el proceso de transformación. Así, 
el actor colectivo pueblo se puede enunciar en dos contextos 
geopolíticos y sociales de la misma forma (como pueblo), pero con 
efectos totalmente diferentes. Y fue la derecha europea la que llamó 
al pueblo para dominar, incluso a eliminar y exterminar. Y en el caso 
de América Latina, cuando hablamos de pueblo, se habla para 
emprender un proceso de transformación. No solo Fidel Castro dijo 
esto, y Enrique Dussel lo hace explícito conceptualmente, sino 
también, por ejemplo, en el contexto mexicano, Andrés Manuel 
López Obrador llama al pueblo, porque es el pueblo el que posibilitó 
un cambio de aire, de reglas, una transformación en el sistema 
político y económico mexicano. Esto no iba a venir de las élites. 
Además, esto también es algo que Ernesto Laclau dijo cuando, hace 
años, presentó La razón populista (2005): el populismo es una forma 
de hacer política que se opone a la forma de hacer política de las 
élites. Para las élites políticas y económicas, ellas son las únicas que 
pueden y saben hacer política. Por eso es que ellos se oponen al 
pueblo, porque para ellos el pueblo es tonto. Para estas élites ellos 
son los únicos portadores para ejercer la política. Así, [para resumir], 
si se le quiere adjetivar a esa forma de acción política como populista, 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

458          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

lo es, pero resaltando que es una forma de hacer política que se 
distancia, que se opone a la forma de hacer política de las élites. 
Entonces me parece que esta es la manera en que Dussel recupera 
positivamente el concepto de pueblo, la categoría de pueblo como 
actor colectivo, es realmente importante. Y expresa además muy 
bien la experiencia latinoamericana, y no solo la latinoamericana, la 
podemos compartir también con los pueblos africanos, por ejemplo. 

[RCJ]  

Ahora podría hablar de la categoría de transmodernidad 
formulada por Dussel, así como sobre el contexto histórico y social 
en el que realiza esta formulación y su vigencia en la actualidad. 

[JZ] 

Dussel, desde Filosofía de liberación, en la primera edición de 
1977, que fue escrita en México, afirmaba: “La filosofía de la 
liberación es posmoderna". Él dijo eso en ese momento. Luego 
corregirá y dirá que es transmoderna. Pero lo importante aquí es 
quedarnos en este adjetivo de posmoderna [para ir respondiendo la 
pregunta].  

Dussel ya pensaba que la filosofía que él quería hacer era una 
filosofía totalmente diferente a la moderno-occidental, precisamente 
por lo que decíamos sobre la experiencia que él tuvo del [descubrirse 
como] “no-ser”, en sus palabras, “no ser europeo, ser 
latinoamericano”. Dussel ya tenía esta experiencia y se estaba 
traduciendo en su obra filosófica. Y en ese sentido, cuando él escribió 
Filosofía de la liberación en 1977, ya pensaba que su filosofía no podía 
ser moderno-occidental, sino otra cosa. Por eso la llamó 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                459 

posmoderna, para decir simplemente que es algo diferente a lo 
moderno-occidental. De hecho, en ese momento él tiene una 
influencia de Emmanuel Levinas, quien fue quien filosóficamente le 
abrió el paso para hacer la crítica a la ontología moderno-occidental.  

Posteriormente en Europa llega una oleada de pensadores 
como [Jean-François] Lyotard, de [Gianni] Vattimo, que empezaron a 
hablar de la condición posmoderna y de la filosofía posmoderna, 
quienes tienden al relativismo y empiezan a tener una fuerza muy 
importante dentro de la filosofía práctica y dentro de los estudios 
sociales.  Entonces aquí es cuando Enrique Dussel comienza a decir 
que su filosofía no es posmoderna, no puede ser posmoderna. Y es 
aquí cuando él define su filosofía como transmoderna. Aquí es 
importante explicar por qué es transmoderna, es decir, el contenido 
de transmoderno: Dussel afirma que su filosofía es transmoderna 
porque va más allá, trasciende los fundamentos de la Modernidad. 
Trasciende, transmoderna. Por eso la llama Enrique Dussel filosofía 
transmoderna.  

¿Y en dónde se discute más nítidamente esta diferenciación 
entre la filosofía transmoderna y la filosofía posmoderna de 
franceses e italianos? En este pequeño libro llamado Posmodernidad 
y transmodernidad. Diálogos con la filosofía de Gianni Vattimo 
(1999). Aquí Enrique Dussel expone su crítica a este [filósofo italiano]. 
Y muestra cómo la filosofía posmoderna de Vattimo es más moderna 
que la de [Martin] Heidegger, es más moderna que la de Hegel. ¿Por 
qué? Porque lo que hace la filosofía posmoderna o el posmodernismo 
es reafirmar los fundamentos de la Modernidad. Es interesante el 
texto y la forma como Dussel hace una crítica muy fuerte a Vattimo. 
Y precisamente en este texto que acabo de citar se ve muy bien esta 
crítica a la filosofía posmoderna, razón por la cual Dussel termina 
concluyendo que su filosofía no es posmoderna sino transmoderna. 
Y esto precisamente, creo mostrarlo bien en el capítulo titulado 
“Intermezzo, colonialidad, eurocentrismo y modernidad” de mi libro 
sobre la filosofía de Dussel. 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

460          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Ahora bien, para tratar de responder aún de manera más 
concreta a esta buena pregunta, me gustaría añadir que la 
transmodernidad es un momento histórico que va más allá de la 
Modernidad y la va a trascender. Se trata de un proyecto histórico 
impulsado políticamente y que precisamente tiene características 
claramente distintas a las de la Modernidad colonial. Por eso, 
también con transmodernidad es necesario hablar del diálogo Sur-
Sur. Hay un diálogo que se ha establecido llamado diálogo Norte-Sur. 
Pero para Dussel, el diálogo en la transmodernidad es un momento 
en el que habrá diálogo entre culturas, habrá respeto entre culturas. 
Y para Enrique Dussel el primer diálogo que se tiene que generar es 
el diálogo Sur-Sur: el diálogo entre América Latina, África y Medio 
Oriente, lo que diría Dussel que es la “nada del mundo colonial”. Es 
la exterioridad del mundo colonial y es precisamente desde ahí que 
se genera esta transformación de una nueva civilización. La 
transmodernidad también está asociada con una nueva civilización. 
Es lo que trasciende las relaciones moderno-occidentales entre 
personas. Parafraseando a Bolívar Echeverría, el egoísmo del 
capitalismo es una de las actualizaciones hegemónicas de la 
Modernidad. De modo que se trataría de trascender esta 
Modernidad dominante.  

Ahora bien, aprovecho la pregunta para extender la 
explicación sobre el diálogo Sur-Sur, porque acabo de estar en 
diciembre (2023) en Seattle (Washington) y discutí sobre estos temas 
con algunos colegas de Estados Unidos y Alemania que están 
estrechamente vinculados a la Escuela de Frankfurt. Y ahí por 
ejemplo se comentó mucho esto, la cuestión de que esto del Sur 
Global es muy relativo porque en Alemania también hay pobreza, en 
Estados Unidos también hay pobreza. Frente a esto, yo me opuse ya 
que si vamos a decir que (sociológicamente) Nueva York también es 
el Sur Global, entonces no entiendo nada. Se perderán todas las 
fronteras. No podemos decir que, porque en Bruselas hay gente que 
se acerca a ti para pedirte una moneda ya podemos decir "¡Bruselas 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                461 

también es el Sur Global!". ¡No!, para mí queda muy claro qué es el 
Sur Global. 

Y, de hecho, dejemos de lado incluso la filosofía de la 
liberación, la teoría de la dependencia. Dejemos esta tradición 
latinoamericana y hagamos referencia a un trabajo publicado por 
Joseph Stiglitz. En 2017, después de 15 años, publicó este Premio 
Nobel de Economía una segunda edición (2017) de su Globalization 
and its discontents. Revisited. Anti-globalization in the Era of Trump 
(2002). Y, por ejemplo, este economista identifica muy bien al Sur 
Global. Para él económica y sociológicamente tiene muy claro que un 
ejemplo de organización geopolítica del Sur Global son los BRICS. No 
es el Fondo Monetario ni el Banco Mundial sino los BRICS. Y así los 
llama categóricamente Joseph Stiglitz: son el Sur Global. [Pues es ahí] 
en donde se generaron gran parte de los estragos de la globalización 
neoliberal.  

Entonces, sostengo yo que el Sur Global es importante a lo 
largo de todo este planteamiento sobre la transmodernidad, que, por 
cierto, no es algo arbitrario: hay todo un contenido político, 
económico, social, histórico y de dominación colonial para poder 
hablar del Sur Global. 

[RCJ]  

La crítica de Dussel a la posmodernidad se sitúa fuera de la 
Modernidad hegemónica europeo-estadounidense. En otras 
palabras, la transculturalidad excluida por la modernidad como 
necesaria para la supervivencia futura del ser humano y la naturaleza. 
En su opinión, es la transmodernidad la que supera las limitaciones 
políticas y económicas impuestas por la Modernidad y la 
posmodernidad. ¿Representa realmente el futuro de los logros 
humanos? 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

462          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

[JZ]  

Sí, eso es lo que trataba de explicar, a saber, que la 
transmodernidad es precisamente ese estadio histórico, esta etapa 
en la que superamos, como culturas, los fundamentos de dominación 
de la Modernidad. Entonces, cuando nos referimos a la naturaleza, 
cuando nos referimos a una economía transmoderna, es una 
economía que respeta al ser humano y a la naturaleza, como muchos 
colegas lo han planteado en muchos trabajos escritos. ¿Por qué razón 
la economía transmoderna tiene un respeto por la naturaleza y por 
el ser humano? Porque la economía capitalista, el modelo capitalista 
que emerge en la Modernidad, surge con base en la dominación 
sistemática del trabajador y de la naturaleza, como lo hizo ver Marx 
en el primer volumen de El Capital y como lo citaba constantemente 
Franz Hinkelammert. En esta famosa cita de Marx donde afirma que 
las relaciones de producción capitalistas han sabido desarrollar la 
tecnología socavando a la vez las dos fuentes de producción: el 
trabajador y la naturaleza. Esto es el centro del modelo económico 
moderno.   

Así, en una economía transmoderna debemos trascender 
estas relaciones de dominación y explotación del ser humano y la 
naturaleza. Y precisamente un esfuerzo importante en esta línea es 
el libro Hacia una economía para la vida (2005) que escribe Franz 
Hinkelammert con Henry Mora. Otro esfuerzo, por supuesto, son las 
16 tesis de economía política (2014) escritas por Enrique Dussel. Y hay 
muchos otros teóricos que han contribuido en este sentido. Hoy en 
día se habla, por ejemplo, de una fuerte tradición de marxismo 
ecologista, cuya fuente importante de esta tendencia es el famoso 
libro de Alfred Schmitt, alumno de la primera Escuela de Frankfurt, 
titulado Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx (1962). Esta obra 
es una de las obras teóricas marxistas más importantes de esta 
escuela que hoy se conoce como marxismo ecológico. Hay muchos 
esfuerzos es lo que quiero decir. 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                463 

[RCJ]  

Ahora, en su opinión, ¿cuál es el legado de la vida y obra de 
Enrique Dussel para las luchas insurgentes en América Latina a nivel 
de la sociedad en general y a nivel universitario? 

[JZ]  

En el ámbito universitario considero que Dussel, si hay algo 
en lo que él insistió, es que los planes de estudio de las profesiones 
son muy eurocéntricos: por ejemplo, que hoy en día, en filosofía, se 
siga aseverando que la filosofía surgió en Grecia por un milagro, como 
si las otras culturas no hubieran tenido sus [propios sabios]. Eso es lo 
que encontramos hoy en día. Por ejemplo, también podemos ver esto 
en otras disciplinas. En los estudios educativos afirmar que la 
educación, conocida como paideia, nació en Grecia supuestamente. 
Pero, ¿y qué pasó en otras culturas, no se educaron los otros pueblos 
del mundo? Como diría Eduardo Galeano, ¿nada más se quedaban 
viendo [entre ellos]? Obviamente, no.  

Nuestros planes de estudios universitarios siguen siendo muy 
eurocéntricos. Es una tendencia dominante muy fuerte y se necesita 
cada vez más de gente formada bajo otros principios y criterios para 
poder dar la batalla cuando se definen en las instituciones educativas 
los planes y programas de estudio. Por tanto, en el ámbito 
universitario diría que el legado de Enrique Dussel fue precisamente 
insistir en que superáramos ese eurocentrismo en la currícula 
académica. 

En el caso de México iría un poco más allá del ámbito 
universitario, porque Enrique Dussel y otros especialistas 
participamos en la conformación del nuevo currículum que surgió 
con el gobierno de Andrés Manuel López Obrador, en el proyecto 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

464          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

conocido como Nueva Escuela Mexicana. En este proyecto está 
presente el tema descolonial, el tema del feminismo y el respeto a las 
mujeres, el respeto a los pueblos indígenas está muy presente. Esto 
último es una parte importante de la descolonización de América 
Latina para poner fin a lo que Pablo González Casanova llamó 
“colonialismo interno”, que es precisamente el colonialismo en el 
que históricamente hemos tenido a los pueblos originarios de 
América Latina, así como a las comunidades afrolatinoamericanas. 
Por lo tanto, Enrique Dussel y este grupo de expertos tuvieron y 
pudieron aportar algo [a los contenidos] de este nuevo currículum [y 
materiales educativos]. No es para las universidades, es para los 
niños y para los adolescentes. Es para la educación básica. Entonces 
creo que en México se está avanzando más rápido en ese camino que 
en las universidades.  

Ahora bien, si la pregunta es específicamente sobre el 
entorno universitario, diría esto: el legado de Enrique Dussel es 
precisamente el hecho de que es posible construir otros currículums 
que ya no sean eurocéntricos. Entonces, en ese sentido, todo el 
trabajo histórico que hizo sobre sobre América Latina y el Sur Global 
cobra relevancia. En el caso de América Latina, sin duda 
recomendaría El pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y 
“latino” (1300-2000) que es muy útil para pensar en otros tipos de 
proyectos educativos de este tipo a nivel universitario.  

En el caso de la economía, por poner otro ejemplo, que la 
teoría de la dependencia no sea materia de estudio en las 
universidades y sí lo sea la economía neoclásica del neoliberalismo, 
es exactamente un ejemplo de lo que Dussel diría que [es un 
anglocentrismo cuando habría que] estudiar la teoría de la 
dependencia, pues es una teoría que surgió de la experiencia 
latinoamericana y no del neoliberalismo que es precisamente la 
experiencia de dominación global de Estados Unidos e Inglaterra. 
¿Entonces que le estamos enseñando a los economistas en ciernes? 
¿Qué les estamos enseñando a los jóvenes? Así, podemos ofrecer 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                465 

ejemplos en educación, en economía, en filosofía, etc. Ya he puesto 
tres ejemplos y podemos encontrar muchos otros más.  

Y, finalmente, en relación a lo segundo, el legado de Enrique 
Dussel para las luchas insurgentes en América Latina es importante. 
No sé cómo me podría extender en esta explicación, pero el hecho 
de que muchos militantes de izquierda en América Latina tengan un 
fuerte afecto y un aprecio por la filosofía de Enrique Dussel dice 
mucho del impacto que tuvo en las luchas insurgentes de América 
Latina.  

Como lo mencioné, Dussel era un participante habitual en el 
Foro de Porto Alegre; tuvo una relación con Hugo Chávez, por 
ejemplo. El propio Dussel fue uno de los ganadores de los premios 
latinoamericanos de pensamiento crítico organizados por el 
Ministerio de Cultura de Venezuela. Y fue precisamente allí donde 
Enrique Dussel tuvo la oportunidad de dialogar directamente con 
Chávez. 

En México, muchos militantes de base del Movimiento de 
Regeneración Nacional (MORENA) tienen un gran aprecio por 
Enrique Dussel. Entonces no sé cuánto podría responder yo 
satisfactoriamente a la pregunta. La forma en que podría responder 
sería preguntándoles a las militancias de izquierda de América Latina 
y darnos cuenta del aprecio que tenían por el trabajo de Enrique 
Dussel. Es la forma como podríamos dimensionar el legado de 
Enrique Dussel en estas luchas insurgentes. 

[RCJ]  

¿Le gustaría agregar algo? 



VIDA, OBRA Y LEGADO DE ENRIQUE DUSSEL: ENTREVISTA CON JORGE ZÚÑIGA 

466          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

[JZ]  

Solo agradecerles y felicitarlas a ustedes Nathalia Damasceno 
y Samantha Dantas por el gran trabajo que realizaron. Fue una gran 
entrevista. Todas las preguntas son tan buenas que cada una de ellas 
es una tesis doctoral, o al menos una tesis de maestría. Espero que 
más adelante tengamos la oportunidad de responder en detalle cada 
una de estas preguntas. Traté de ser breve para una entrevista, pero 
seguramente responder solo una de estas preguntas podría llevarnos 
una tesis de maestría o de doctorado, o a un seminario de un 
semestre. Así que solo las felicito por esta hermosa entrevista, estuvo 
muy buena. 

[RCJ]  

Estamos muy satisfechas. Muchas gracias por compartir 
todos sus conocimientos para rendir homenaje a Enrique Dussel. 

 
Jorge Zúñiga M. 

Obtuvo su Doctorado en Filosofía por la Universidad de Frankfurt, Alemania. Es 
integrante del Sistema Nacional de Investigadores (SNI) de México. En la Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM), donde actualmente es docente, ha 
coordinado una serie de cursos colectivos internacionales sobre teoría crítica de 
Frankfurt y latinoamericana en donde han participado algunos de los exponentes 
más representativos. Con Enrique Dussel dirigió en esta universidad, de 2017 a 2019, 
el seminario de posgrado Filosofía Política: crítica y deconstrucción del orden político. 
Es autor del libro Enrique Dussel. Retratos de una filosofía de la liberación (Barcelona, 
2022). Como coordinador puede mencionarse: Enrique Dussel. Debates y 
aportaciones a la filosofía desde América Latina (Barcelona, en prensa); Crítica de la 
religión del mercado, humanismo de la praxis y teoría económica. Ensayos en 
homenaje a Franz Hinkelammert (con Ernesto Herra, Buenos Aires, en prensa); Ética 
del discurso: perspectiva de sus alcances y límites (México, 2021) y Filosofía de la 



JORGE ZÚÑIGA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                467 

liberación, hoy. Sus alcances en la ética y la política (con José Gandarilla, México, 
2013). Y ha publicado más de una veintena de artículos y capítulos de libro 
especializados. 
 





 

 

 

 

  

TEXTOS 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 471-488 

471          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Estudio preliminar 

Preliminary Study 

Flavio Teruel1 
 https://orcid.org/0000-0002-5699-7319 

En 1997, veintidós años después del inicio de su exilio en México, 
Enrique Dussel escribía allí un texto que se publica ahora por primera 
vez, “El exilio desde debajo de mi piel”2. Se trata de un texto 
autobiográfico que, centrado en el destierro y con un fuerte 
contenido emotivo, recorre desde su niñez hasta su edad adulta. En 
él, su autor narra en primera persona los tres exilios que, aunque de 
magnitudes distintas, marcaron su vida. El primero, en su infancia, 
cuando debió abandonar La Paz, el departamento del este 
mendocino donde nació, para instalarse con su familia en Buenos 
Aires. El segundo, en su juventud, luego de obtener su licenciatura en 
filosofía, cuando desde Mendoza partió a Europa y Medio Oriente 
para continuar su formación académica. Y el último, el “fuerte”, dirá 
en el texto, el que lo obligó a salir de Argentina para resguardar su 
vida. Este texto, dice Dussel en él, podría ser considerado como el 
inicio de sus memorias, memorias que –hasta donde sé– no llegó a 

 
1 Universidad Tecnológica Nacional, Facultad Regional Mendoza, Argentina. 
Contacto: flavioteruel@gmail.com  
2 Agradezco a Norma Fóscolo, quien oportunamente me compartiera este texto en 
el marco del desarrollo de mi tesis de maestría, tesis que ha servido de base para la 
redacción del presente estudio preliminar (Teruel, 2016). Por su parte, fue Dussel 
mismo quien se lo hiciera llegar a ella, dada la amistad y camaradería que 
compartieron desde sus años de estudiantes y luego como colegas en la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-5699-7319
mailto:flavioteruel@gmail.com


ESTUDIO PRELIMINAR 

472          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

escribir, salvo quizás los numerosos pasajes con referencias 
autobiográficas que a lo largo de su obra es posible hallar3. El texto 
tiene un valor testimonial inigualable, y en mi criterio debía ser 
publicado en Mendoza, pues se trata de la narración sentida de un 
pensador que reflexiona sobre su vida y los desarraigos que en ella 
tuvieron lugar, por lo que su provincia natal –como su Sión– está 
presente todo el tiempo. Es preciso saber leerlo bajo esta clave para 
no malinterpretar su sentido. 

He estructurado este estudio preliminar al texto “El exilio 
desde debajo de mi piel” en dos partes. En la primera describo 
brevemente tres momentos de la vida de Enrique Dussel que 
acompañan justamente sus tres exilios: su ethos familiar, su etapa de 
sus estudios universitarios en la Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad Nacional de Cuyo y, finalmente, su actividad como 
académico en dicha institución4. En la segunda parte, me detengo 
con especial interés en la etapa más bien pública para analizar las 
causas y consecuencias del exilio de Dussel en México a partir de 
1975. Se trata, entonces, de considerar su situación en Mendoza, 
situación que excede con todo al mismo Dussel y que podría ser 
considerada inicialmente como una situación de la época, en 
particular de la academia mendocina antes y después del golpe 
militar de 1976. Este ejercicio de la memoria, por lo demás, no es 
ocioso, pues, permitiría, según pienso, comprender con mayor 
claridad ciertas posiciones tanto teóricas como políticas que Dussel 
mantuviera de manera previa a su exilio, v. gr., su tan mentado 
“antimarxismo”. 

 
3 Dussel ha escrito otros textos autobiográficos, pero fundamentalmente referidos a 
su trayectoria o bien en filosofía (Dussel, 1998) o bien en teología (Dussel, 2001). 
4 Para reconstruir estas notas histórico-biográficas me he servido, además de las 
referencias consignadas, de las entrevistas personales que mantuviera con Enrique 
Dussel en la Ciudad de México el 15 de enero de 2015 y el 26 de octubre de 2017, 
así como también del original inédito que aquí se publica, “El exilio desde debajo de 
mi piel”. 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                473 

1. Breves notas sobre la infancia, los estudios universitarios y la 
actividad docente de Enrique Dussel en Mendoza hasta 1975 

Con respecto a lo que llamo aquí el ethos familiar de Dussel, 
conviene señalar lo que sigue: Enrique Domingo Dussel Ambrosini 
nació en el departamento mendocino de La Paz en el año 1934. Su 
padre estudió medicina en Córdoba dos años después de la Reforma 
Universitaria de 1918 y era además un no creyente por completo. 
Luego de recibirse, se radicó junto a su esposa en el departamento 
de La Paz, al este, como he dicho, de la provincia de Mendoza, donde 
entró en contacto con los conservadores del Partido Demócrata y la 
burguesía bodeguera de la provincia, posición que se traducirá en su 
antiperonismo. La madre de Dussel era de ascendencia italiana y fue 
una persona creyente y liberal, reconocida en La Paz por su 
colaboración constante en diversas instituciones locales como la 
escuela y la parroquia, por ejemplo. Debido a vicisitudes vinculadas a 
la actividad laboral del padre de Dussel, la familia debió trasladarse 
un tiempo a Buenos Aires, pero regresarán, ya a la Ciudad de 
Mendoza, en 1942. Allí, Dussel residió hasta los 23 años, puesto que 
en 1957 partió a España a realizar sus estudios de doctorado en 
filosofía. Saldría del puerto de Buenos Aires en agosto de 1957 y 
retornaría con Johanna Peters, su esposa, y sus dos hijos, Enrique y 
Susanne, el 26 de marzo de 1967. Estas cotas temporales marcan sus 
dos primeros exilios: el de Mendoza a Buenos Aires, en su infancia, y 
el de Argentina a Europa y Medio Oriente, en su juventud. 

Durante su niñez y juventud, Dussel participó activamente 
del grupo llamado Acción Católica. La Acción Católica fue un 
movimiento surgido en Italia a finales del siglo XIX que ya en el siglo 
XX tuvo una fuerte actuación contra el fascismo. En efecto, por 
entonces, se trataba de un movimiento de jóvenes católicos 
demócratas contra el fascismo de Benito Mussolini. Luego de la caída 
de Mussolini, surgirá la democracia cristiana en diversos países de 
Europa como Alemania, Francia e Italia. En Argentina, por su parte, la 



ESTUDIO PRELIMINAR 

474          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

democracia cristiana aparecerá recién a mediados de los años 
cincuenta del siglo pasado. Dussel participó en su momento del grupo 
de la Acción Católica con mucha militancia. Tal es así que, a los 15 
años, como miembro de este grupo, era responsable de cientos de 
jóvenes en campamentos que se realizaban en la montaña 
mendocina. 

Puede decirse entonces que Dussel tuvo en Mendoza una 
situación especial. Provenía de una familia, por parte de padre, 
conservadora, políticamente, y no creyente, religiosamente, y, por 
parte de madre, creyente pero liberal. Dussel era un cristiano 
demócrata, nunca fue un cristiano de derecha o tradicional. 

Por otro lado, respecto de su etapa de formación de grado en 
Mendoza, conviene señalar que Dussel participó activamente de un 
grupo que se llamaba Movimiento Humanista5. Se trataba de un 
grupo de inspiración demócrata-cristiana, antifascista, en definitiva, 
cristianos de centro-izquierda. Este movimiento seguía por entonces 
los lineamientos políticos democráticos de Jacques Maritain, 
expresados en su obra El humanismo integral6. Era un grupo de 
alrededor de cincuenta personas, cristianos democráticos, que se 
enfrentaban fundamentalmente a la Reforma Universitaria de 
Córdoba y que lograba mayoría entre los estudiantes. De hecho, fue 
muy fuerte en la Universidad Nacional de Cuyo, sobre todo en las 

 
5 Movimiento del cual saldrá el profeta Silo, líder espiritual y político mendocino 
fallecido en 2010. 
6 Jacques Maritain fue un filósofo francés que tuvo una importante participación 
tanto en la redacción de la Declaración de los Derechos Humanos (al formar parte 
de la Comisión de la Unesco al respecto llamada “Comisión para los fundamentos 
teoréticos de los Derechos Humanos”) como también en el impulso de la Democracia 
Cristiana. El sucesor y amigo de Maritain fue el personalista Emmanuel Mounier, 
quien fundara la revista Esprit. A esta revista perteneció también Paul Ricoeur. 
Dussel fue en su juventud un seguidor tanto de la filosofía de Maritain como del 
personalismo de Mounier, dada su posición política demócrata y antifascista. Por 
ello, en su estancia de estudios en Francia, Dussel se relacionó también con Ricoeur 
y con otros miembros de la revista Esprit. 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                475 

Facultades de Filosofía y Letras, de Economía, de Derecho y de 
Medicina. Formaban parte de este movimiento, v. gr., Pedro Santos 
Martínez, Abelardo Pithod y Julia Olga Medaura, entre otros y otras 
jóvenes, aunque también, según me lo relatara Dussel, muchos/as de 
los integrantes del Movimiento Humanista se volvieron después 
nacionalistas de derecha. Este grupo, que será absorbido 
posteriormente por la derecha y al cual la dictadura de Onganía 
terminará por hacer desaparecer, se enfrentaba, a su vez, a un grupo 
católico con el que, por otra parte, había en aquellos tiempos una 
amistad7. Igualmente, en su juventud y como demócrata cristiano, 
Dussel nunca fue peronista. En este contexto, Dussel participó 
asimismo de la fundación de la llamada Federación Universitaria del 
Oeste (FUO) y fue presidente del Centro de Estudiantes de Filosofía y 
Letras (CEFYL), grupo que tenía por entonces un cierto poder y una 
cierta presencia en la Facultad. Siendo estudiante, entonces, Dussel 
era un humanista democrático que seguía a Jacques Maritain y a 
Emmanuel Mounier8. 

 
7 Esto se explica a partir de las profundas diferencias entre los católicos en aquel 
tiempo. Por un lado, se hallaban los católicos postconciliares, democráticos, 
antifascistas y, por el otro, los católicos integristas, impulsores, v. gr., de los “Cursillos 
de la Cristiandad”. La división se advirtió claramente con el Golpe de Estado de 1976, 
donde el primer grupo dio lugar al Movimiento de Sacerdotes por el Tercer Mundo 
(MSTM) y la teología de la liberación, y el segundo, a los católicos obedientes a la 
jerarquía católica argentina que apoyaba al gobierno militar. 
8 De hecho, la tesis de doctorado en filosofía que Dussel defendiera en Madrid en 
1959 consistió en apoyar la posición de Jacques Maritain sobre el bien común contra 
Charles de Koninck, un profesor tomista canadiense. Se trató, en pleno franquismo, 
de una defensa de la democracia ante el tomismo tradicional. La línea filosófica de 
los inicios de Dussel viene de la corriente de Maritain. En este sentido, es notable 
que justamente Jacques Maritain ve que, en tanto miembro de la sociedad, el ser 
humano es un individuo, pero en tanto persona, es capaz de criticar a la sociedad. 
Entonces, la distinción entre individuo y persona en Maritain lejanísimamente va a 
ser la posición de Emmanuel Levinas, donde el individuo es parte de la totalidad y la 
persona juega la función de la exterioridad, cuestión que Maritain nunca había visto. 



ESTUDIO PRELIMINAR 

476          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Por otra parte, para comprender sumariamente el escenario 
político e ideológico de la época en Mendoza, así como lo que señala 
Dussel en el texto que aquí se introduce, es preciso indicar algunos 
puntos. Desde la fundación de la Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad Nacional de Cuyo por el primer rector, Edmundo 
Correas, hubo la entrada de un catolicismo de derecha, nacionalista, 
pero no fascista. Según el testimonio de Dussel, la Facultad contaba 
por entonces con gente muy bien formada a pesar –diríamos– de su 
nacionalismo. Por ejemplo, en este grupo de profesores nacionalistas 
se hallaba Guido Soaje Ramos, doctor en Derecho y referente del 
nacionalismo católico tomista integrista (Fares, 2011a, p. 90) quien, 
además, venía del grupo del filósofo tomista y líder de la Unión 
Nacional Fascista, Nimio de Anquín. Soaje Ramos fue profesor de 
ética en la carrera de filosofía de la Universidad Nacional de Cuyo, y 
Dussel asistió asiduamente a sus cursos, según me lo narrara. 
También se hallaba Alberto Falcionelli, profesor de historia, un 
italiano en la línea de Charles Maurras9, i. e., un católico 
tradicionalista y monárquico. Asimismo, allí estaban el historiador y 
politólogo Enrique Zuleta Álvarez y su esposa, profesora de letras, 
Emilia María Puceiro, quien llegó a ser decana de la Facultad. Este 
grupo, según me lo expresara, dominó completamente la Facultad de 
Filosofía y Letras por aquel entonces. Aunque Dussel asistiera a 
algunas reuniones de este grupo, siempre lo hizo desde otro lugar; 
en efecto, era el demócrata, el no nacionalista, el disidente. Como 
puede notarse, y sin haber hecho un mapeo exhaustivo de la 
cuestión, la discusión por entonces era política e ideológicamente 
muy fuerte. 

Finalmente, en cuanto al Dussel que regresó como profesor 
de la Universidad Nacional de Cuyo a partir del año 1968, es necesario 
señalar un cambio. En París tuvo contacto con miembros de la revista 

 
9 Charles Maurras fue un político francés de extrema derecha, monárquico, principal 
fundador e ideólogo de la Cité Catholique. 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                477 

fundada por Emmanuel Mounier, Esprit, de donde trazará amistad 
con Paul Ricoeur, el sucesor de Mounier en Francia. Desde entonces 
su posicionamiento político virará hacia la social-democracia, i. e., 
hacia una posición de centroizquierda. Así, el Dussel que volvió a 
Argentina hacia 1967 luego de su periplo por Europa ya no era 
demócrata-cristiano, sino socialdemócrata, a la manera de Ricoeur. 
En ese entonces, Dussel se definía a sí mismo como un cristiano de 
centroizquierda y militante. 

2. Del kairós al chrónos: expulsión de la Facultad de Filosofía y 
Letras de la Universidad Nacional de Cuyo y exilio en México a 
partir de 1975 

Hacia 1973-1974, años del gobierno de Héctor Cámpora y del 
retorno del Gral. Juan Domingo Perón a la Argentina luego de su 
proscripción, la Universidad Nacional de Cuyo, atravesaba profundas 
y significativas transformaciones, en las cuales Dussel participaba 
abiertamente. Por entonces, los grupos humanista y reformista se 
unieron. Carlos Bazán, v. gr., formaba parte del grupo humanista, 
mientras que Arturo Andrés Roig lo era del grupo reformista. Juntos 
trabajaron respecto de la reforma del plan de estudios en la 
Universidad Nacional de Cuyo. Roig, quien por entonces oficiaba 
como secretario académico de la Universidad, mientras era rector el 
Ing. Roberto Carretero, caracteriza dichas transformaciones con las 
siguientes palabras: 

(…) una ofensiva contra el obsoleto sistema de cátedras y 
propusimos, con un decidido apoyo estudiantil y una mayoría 
importante de docentes jóvenes, un plan de departamentalización 
interno de las facultades mediante la sustitución de las antiguas 
cátedras por “áreas curriculares”. La reforma, que fue sometida a 
la más amplia discusión, abarcó a la Universidad entera y alcanzó a 



ESTUDIO PRELIMINAR 

478          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ser puesta en marcha, con la resistencia solapada y hasta criminal 
de ciertos sectores conectados con la ultraderecha (Roig, 2005, p. 
368). 

El proyecto de reforma universitaria se inscribía en el marco 
de la lucha por una segunda independencia en un plan de liberación 
nacional y continental (Roig, 2005, p. 369). Sin embargo, fue 
fuertemente rechazado por sectores conservadores de dicha 
universidad, dando pie al fin del peronismo revolucionario en la 
Universidad Nacional de Cuyo. La reforma quedará así tristemente 
truncada por el avance de la derecha peronista reaccionaria en las 
universidades nacionales, de la mano de la gestión del ministro de 
educación Oscar Ivanissevich (Aveiro, 2014). Dice Roig al respecto: 

La política de rechazo de los viejos catedráticos aferrados a sus 
cátedras e institutos fue completamente desleal e indigna y los 
profesores que la implementaron, antiguos colegas, fueron luego 
rectores, decanos, directores de institutos y secretarios de la 
Universidad militarizada, disimulando los asesinatos de profesores 
y estudiantes, generalizados en todo el país; aceptando la 
humillación de un régimen de controles de cuartel, y colaborando, 
además, hasta último momento, en el ocultamiento y destrucción 
de la documentación que pudiera comprometer a los represores 
(Roig, 2005, p. 368). 

Los catedráticos y funcionarios de derecha de la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo eran, entre otros 
y otras, historiadores nacionalistas como Jorge Comadrán Ruiz, Pedro 
Santos Martínez, Enrique Zuleta Álvarez, Rubén Calderón Bouchet, 
vinculados al revisionismo y antiperonistas (Fares, 2011a, p. 93; 
Olalla, 2023, pp. 101-102). Algunos de ellos eran hasta monárquicos 
de la Cité Catholique francesa como Falcionelli, según lo he 
mencionado ya. 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                479 

El contexto nacional de ese violento contraataque se da a 
partir del decreto de eliminación de la subversión en 1975, que puso 
coto a la presencia del peronismo revolucionario en las universidades 
nacionales. Por entonces, el ministro de Educación, Jorge Alberto 
Taiana, fue reemplazado por Oscar Ivanissevich, ocupando dicha 
cartera entre agosto de 1974 y agosto de 1975. Ese triste periodo es 
conocido como “misión Ivanissevich” (Murri, 2023, p. 59). Dicha 
misión, a través de persecuciones y violencias mediante el accionar 
de la Triple A, buscaba eliminar de las universidades a aquellos y 
aquellas que interferían con el avance de su ideología nacionalista 
católica y profascista10: 

El objetivo explícito de la misión Ivanissevich era “eliminar el 
desorden” en la universidad y producir la “depuración 
ideológica”11. (…) Durante ese período, se incrementaron las 
muertes y desapariciones, así como las cesantías de docentes, 
estudiantes y personal de apoyo académico de las universidades 
argentinas, y se sucedieron atentados contra quienes eran 
sospechados de sostener y difundir ideas marxistas y/o 
subversivas. Así comenzó un nuevo proceso de vaciamiento de las 
universidades y el exilio de la razón (Arpini, 2020, p. 365). 

Raúl Burgos (2004) traza un balance de la situación político-
cultural interna en la Argentina entre 1975 y 1982 señalando los 

 
10 Arturo A. Roig (2003), en un texto donde evoca a su amigo y colega asesinado y 
desaparecido durante la última dictadura militar, Mauricio A. López, realiza 
importantes y significativas precisiones respecto de la época que aquí comento (pp. 
149-150). 
11 Muchos profesores en diversas universidades nacionales fueron cesanteados. El 
paroxismo discursivo de este accionar quizás se lo debamos a Raúl Sánchez 
Abelanda, el nuevo decano de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de 
Buenos Aires en 1974, quien declaraba que los profesores cesanteados, “devotos” 
de Freud y Marx, tendrían que ir ahora a enseñar a la Unión Soviética o a París (Terán, 
2008, p. 294). [Nota mía]. 



ESTUDIO PRELIMINAR 

480          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

siguientes aspectos: el estudio del marxismo y carreras como 
antropología y psicología fueron eliminadas de las universidades; el 
tomismo y el neotomismo invadieron las facultades de filosofía; la 
sociología y la ciencia política fueron vaciadas de contenido; los 
intelectuales fueron expulsados de las universidades y del país, 
cuando no muertos o desaparecidos. Asimismo, las editoriales fueron 
censuradas y los libros fueron arrancados de las bibliotecas y 
quemados en los patios de las universidades12, y la prensa y los 
medios de comunicación fueron silenciados o vaciados de cualquier 
contenido social avanzado (pp. 290-291). 

Durante la mencionada misión Ivanissevich, Otto Burgos fue 
el encargado en Mendoza de llevarla adelante como rector 
interventor (Murri, 2023, p. 63). Por entonces, se confeccionaron 
listas con los nombres de los/as profesores/as y estudiantes a 
quienes se les prohibía el acceso a la Universidad Nacional de Cuyo 
(Bravo et al., 2014, p. 84). La misión Ivanissevich marcó el inicio de un 
proceso de derechización fascista y anacrónica en las universidades 
nacionales, fenómeno que todavía hoy se manifiesta con severos 
resabios en el contexto de Mendoza. Para Dussel, este proceso de la 
ultraderecha fue la extirpación de toda inteligencia crítica de las 
universidades hasta el fin del proceso dictatorial en 1983 (Dussel, 
1994, p. 76). Roig describe del modo que sigue el clima propio de la 
época: 

La contradicción se estableció entre capitalismo y socialismo, así 
como entre Tercer Mundo e imperialismo, y la reacción no se hizo 
esperar, dentro de un marco de violencia creciente. La expulsión 
masiva de profesores y de alumnos alcanzó volúmenes nunca 
conocidos. La Universidad fue militarizada y controlada mediante 
el terror y la delación. Un nuevo exilio se produjo a partir de los 

 
12 Esto fue lo que ocurrió, v. gr., con los libros de Dussel editados por Eudeba: El 
humanismo semita (1969) y El humanismo helénico (1975). 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                481 

años 1975-1976, mucho mayor que todos los sufridos desde los 
albores, en 1837. Junto con estos hechos se produjeron los 
secuestros y las muertes. Susana Bermejillo (1949-1976), dirigente 
estudiantil de nuestra Facultad, fue torturada y asesinada; al año 
siguiente lo fue Mauricio López (1919-1977), pastor evangélico, 
profesor de nuestra Facultad, en la que se había iniciado en la 
cátedra [Introducción a la filosofía] dejada por García de Onrubia. 
Secretario del Congreso Mundial de Iglesias, en Ginebra, y rector 
de la Universidad Nacional de San Luis, se había entregado a un 
apostolado dentro de los ideales de la Teología de la Liberación 
(Roig, 2005, p. 357). 

Dussel, fiel a las vivencias del espíritu del tiempo, era 
plenamente consciente de lo que sucedía. El texto que transcribo a 
continuación describe el estado de profunda consternación con que 
el filósofo mendocino vivía los acontecimientos que se venían 
agudizando sobre todo tras la muerte de Perón en 1974: 

Mientras tanto, nosotros, escribíamos durante 1973 la “erótica 
latinoamericana” y la “pedagógica”. En 1974 tocaba ya lugar a la 
“política” (el tomo IV de la Ética). La tristeza y el dolor empañaban 
nuestra mente. Sin embargo, otros horizontes latinoamericanos 
nos alentaban… Pero cada vez menos. La caída de Torres en Bolivia, 
de la democracia en Uruguay, aquel 11 de septiembre de 1973 de 
Allende en Chile. Una noche oscura nos iba envolviendo y 
comprendíamos que tocábamos el fin de una época. Nuestras 
clases en la Universidad Nacional de Cuyo hasta noviembre de 1974 
iban a ser las últimas por muchos años en la Argentina. Los 
asesinatos se acercaban; las bombas eran de escucharlas cada 
noche. Un amigo tiroteado; otro herido; una alumna muerta a 
palos… Susana Bermejillo… (Dussel, 1994, p. 77). 

El 31 de marzo de 1975, Dussel fue excluido de la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo, donde ejercía 



ESTUDIO PRELIMINAR 

482          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

como profesor interino de la cátedra de Ética de la carrera de 
Filosofía. Junto a él serán expulsados/as y cesanteados/as, y se les 
prohibirá incluso ingresar al campus de la universidad, una veintena 
de profesores y profesoras, entre quienes se encontraban: Arturo 
Andrés Roig, Víctor Martín, Oward Ferrari, Bernardo Carlos Bazán, 
Norma Fóscolo, Sara Malvicini de Bonnardel, Rodolfo Santander y 
Hugo Sáez. Ya en pleno proceso militar, otros y otras profesores y 
profesoras serán cesanteados/as, como por ejemplo René Gotthelf. 
Los y las profesores y profesoras cesanteados/as y expulsados/as de 
la Facultad, eran docentes comprometidos con un proceso filosófico 
y con una reforma educativa de significativa importancia. La filosofía 
fue perseguida entonces por ser crítica. Dussel relata este hecho de 
la siguiente manera: “Por nuestra parte, salimos en diciembre para 
Europa, volvimos en marzo. El 31 de ese mes éramos expulsados de 
la Universidad en Mendoza13, junto con otros 17 colegas de los 32 del 
Departamento de Filosofía” (Dussel, 1994, p. 77). La ultraderecha 
católica se apoderó de dicha Facultad14. Ubicó en los lugares cesantes 
a profesores menos calificados, especialmente a partir de la dirección 
del Instituto de Filosofía por parte del presbítero y filósofo Juan 
Ramón Sepich15. Desde entonces mucho se perdió 
irrecuperablemente. 

Como era de esperar, esta práctica autoritaria y violenta 
recayó también sobre los y las estudiantes: 

 
13 Se refiere propiamente a la Universidad Nacional de Cuyo. [Nota mía]. 
14 Una historia de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo 
es perentoria. En esta dirección debemos señalar el trabajo de Martín Aveiro (2014) 
que, aunque referido a la truncada reforma de los planes de estudio en la 
Universidad Nacional de Cuyo entre 1973 y 1974, resulta ser un importante aporte 
sobre el tema. Así también el reciente libro coordinado por Marcos Olalla y Laura 
Rodríguez Agüero (2023) sobre las derechas católicas en Mendoza. Desde otra 
perspectiva más amplia pueden consultarse las obras colectivas que ha dirigido y 
compilado Adriana Arpini (2022a; 2022b). 
15 Sobre datos biográficos e itinerario intelectual respecto de Sepich, véase: Fares 
(2016) y Olalla (2021). 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                483 

El 50 % de los alumnos fueron igualmente excluidos. ¿Cómo? 
Simplemente: en la puerta de la universidad había dos “mafiosos” 
con armas. Las nuevas autoridades daban un carnet de entrada a la 
Facultad a los alumnos que les eran leales. Los otros alumnos no 
pudieron entrar nunca más a la Facultad –fueron excluidos de 
facto, por la fuerza de las armas–. La barbarie lo había invadido 
todo (Dussel, 1994, pp. 77-78). 

La mayoría de los/as filósofos y filósofas mendocinos/as 
expulsados/as o cesanteados/as por la misión Ivanissevich tuvieron 
que exiliarse16. Arturo Andrés Roig lo hará primero en Venezuela, 
luego en México, hasta afincarse finalmente en Ecuador; Víctor 
Martín en Venezuela y luego en Colombia; Norma Fóscolo en 
Holanda; Oward Ferrari en Francia; Bernardo Carlos Bazán en 
Canadá. Por su parte, y luego del atentado de bomba que Dussel y su 
familia sufrieron en su casa el 2 de octubre de 1973 por un grupo de 
la derecha peronista denominado “Comando Rucci”, de las amenazas 
de muerte por escuadrones paramilitares y de ser expulsado de la 
Universidad Nacional de Cuyo, el 15 de agosto de 1975, partirá 
exiliado a México, suceso que ha sido y, mitigado quizás con los años, 
continuó siendo de singular y dolorosa experiencia, experiencia que 
él mismo ha caracterizado como el pasaje del kairós al chrónos. En los 
últimos años que pasó en Argentina, antes de su exilio, Dussel se 
hallaba en lo que ha caracterizado a partir de Benjamin, el kairós, el 
tiempo-ahora, “donde cada noche podíamos terminar la vida”. 
Dussel ha referido en sus clases la cuestión del tiempo como kairós y 
del tiempo como chrónos en relación a su situación existencial en la 

 
16 En 2015 el Consejo Superior de la Universidad Nacional de Cuyo aprobó a través 
de la resolución 577/2015 un desagravio de carácter meramente simbólico y tardío 
a los y las profesores y profesoras, docentes y personal de apoyo académico 
suspendidos/as, cesanteados/as o expulsados/as de la Universidad Nacional de Cuyo 
por causas políticas durante la dictadura entre 1976 y 1983. Al momento de este 
desagravio, algunos y algunas de ellos y ellas ya habían fallecido. 



ESTUDIO PRELIMINAR 

484          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

época previa y posterior a su exilio. El kairós es el tiempo que indica 
que un suceso importante se avecina o se vive. Era el tiempo vivido, 
pues, en el marco de la persecución en la Argentina, en el marco de 
la lucha contra las posiciones críticas y revolucionarias tanto en la 
praxis como en la teoría. El pasaje al chrónos será ya en México, 
cuando la vida vuelve a normalizarse, cuando la rutina vuelve a ser lo 
que da compás al tiempo. 

Dussel ha referido en una conferencia dictada en Argentina 
en el año 201517 que, cuando comenzó su exilio, no quiso salir de 
“Atenas”, esto es, de América Latina, sino que decidió permanecer 
dentro de los “muros” de América Latina. Y por eso debió elegir entre 
uno de los tres países en los que en ese momento no gobernaba una 
dictadura militar: Colombia, Costa Rica o México. Por muchas 
condiciones se decidió por México. El hecho de que no hubiese 
dictadura militar tornaba a ese país un lugar para poder vivir: 

En este nivel Sócrates fue muy claro y decidido, y nos enseña el 
camino a seguir. Para el filósofo vivir en el destierro es morir una 
muerte más temible que la muerte física. Es ya no poder pensar. En 
realidad, para nosotros, nuestra pólis, tiene mayores dimensiones 
que Atenas. Nuestra ciudad es América Latina. No querría con ello 
justificarme, sino expresar una convicción ya lejana en el tiempo: 
nuestra patria es la patria grande (América Latina) y la patria chica 
(para mí Argentina) es parte de la patria real, histórica. Sócrates no 
podría abandonar la lucha, el lugar de su compromiso. Nosotros 
tampoco abandonaremos el lugar de la lucha mientras sea posible. 
Sin la ciudad quedaba a la intemperie: no podía ya pensar (Dussel, 
1994, p. 109). 

 
17 Se trata de la conferencia que brindó en el XVII Congreso Nacional de Filosofía, 
organizado por la Asociación Filosófica de Argentina (AFRA), el día 7 de agosto de 
2015. 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                485 

México, ese país extraordinario, fue el destino de su nueva 
patria chica: 

Fueron años de muchas tensiones, de profundos compromisos, de 
un viajar incesante por América Latina (continente que atravesé 
frecuentemente). Cuando aumentó la represión fui expulsado de la 
Universidad Nacional de Cuyo, en marzo de 1975, y se me condenó 
a muerte por “escuadrones” paramilitares. Dejé Argentina y 
comencé el exilio en la nueva patria: México. Aquí, durante algunos 
meses, sin mi biblioteca por encontrase en Argentina –de memoria 
entonces–, redacté la Filosofía de la Liberación. Una época había 
terminado para mí. Comenzaba otra (Dussel, 1998, p. 23). 

Dussel fue, en efecto, uno entre los y las tantos y tantas 
intelectuales del Cono Sur que debieron exiliarse durante la década 
de 1970. Y México fue un destino común para los y las exiliados y 
exiliadas de diversos países latinoamericanos. Tanto chilenos y 
chilenas, brasileños y brasileñas, argentinos y argentinas, y 
nicaragüenses, entre otros y otras, fueron acogidos por este país. 
Había allí una efervescencia teórica importantísima. La política 
exterior mexicana se destacó por abrigar generosamente exiliados y 
exiliadas políticos/as de diversas tendencias. Particularmente la 
izquierda de varios países latinoamericanos, afectada por la trágica 
etapa de las dictaduras militares, encontró en este país una acogida 
amable, convirtiéndose, a partir de la segunda mitad de los años 
setenta, en un punto neurálgico del movimiento transformador de 
América Latina. En aquel entonces, México era un lugar clave para 
observar, estudiar y debatir los sucesos en las sociedades 
latinoamericanas durante los años de terror. Sus universidades e 
institutos de investigación fueron lugares frecuentados por 
intelectuales de diversas corrientes de izquierda que florecieron en 
ese periodo. México ocupó, además, un lugar destacado en la 
publicación de textos vinculados a la cultura socialista y al marxismo 
en particular (Burgos, 2004, p. 231). 



ESTUDIO PRELIMINAR 

486          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Luego de su arribo a México, Dussel será profesor titular en 
el Departamento de Filosofía de la recientemente creada Universidad 
Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, y ya en 1976 lo será también en 
la Universidad Nacional Autónoma de México, tanto en el posgrado 
de Estudios Latinoamericanos como en el Colegio de Filosofía de su 
Facultad de Filosofía y Letras. Es preciso recordar también que luego 
del retorno de la democracia en Argentina en el año 1983, hubo al 
menos dos intentos de Dussel por regresar al país, primero a 
Mendoza, a su Universidad Nacional de Cuyo, y luego a Buenos Aires, 
sin embargo, ambos resultaron tristemente infructuosos. Fue en ese 
momento, ya en 1990, cuando Dussel decidió finalmente dejar 
definitivamente Argentina. Vendió su casa en Mendoza, la cual había 
conservado en espera de su anhelado regreso. Con todo, el exilio 
puede ofrecer una oportunidad propicia para continuar 
reflexionando, permitiendo observar los acontecimientos desde una 
perspectiva externa y posiblemente obtener una comprensión más 
clara de las cosas. En mi opinión, la obra de Dussel durante su periodo 
mexicano ejemplifica claramente esta posibilidad. 

En su texto “El exilio desde debajo de mi piel”, Dussel narra 
con una patencia inexpugnable sus experiencias de exilio, marcadas 
por un dolor que, aunque atenuado con los años, nunca dejó de estar 
presente. Su condición de exiliado lo marcó toda su vida. Quienes 
tuvimos la oportunidad de conversar con él sobre esta experiencia 
sabemos que era una herida siempre abierta. Este texto, publicado 
ahora por primera vez, ofrece un testimonio histórico de una época 
y actúa como memoria de sucesos que no deben olvidarse ni 
repetirse. Si la historia trágica se repite, lo sabemos, lo hace como 
farsa. El testimonio de Dussel nos previene de ello. Estará en nosotros 
y nosotras saber oír su voz. 

 
 



FLAVIO TERUEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                487 

Referencias bibliográficas 

Arpini, Adriana María (2020). El exilio filosófico de los 70 en Argentina. Ejercicio crítico y 
resistencia. En A. M. Arpini, Tramas e itinerarios: entre filosofía práctica e historia de las ideas 
de nuestra América (pp. 353-383). Buenos Aires: Teseo. 

Arpini, Adriana María (Comp.) (2022a). Materiales para una historia de las ideas mendocinas. 
Volumen I: filosofía, educación, literatura, teología. Mendoza: Qellqasqa. 

Arpini, Adriana María (Comp.) (2022b). Materiales para una historia de las ideas mendocinas. 
Volumen II: filosofía, educación, arte, exilios. Mendoza: Qellqasqa. 

Aveiro, Martín Omar (2014). La universidad inconclusa: De la Ratio Studiorum a la reforma 
universitaria en Mendoza (1973-1974). Mendoza: EDIUNC. 

Bravo, Nazareno; Molina, Mercedes; Baigorria, Paula y Tealdi, Esteban (2014). Apuntes de la 
memoria: Política, reforma y represión en la Universidad Nacional de Cuyo en la década del 70. 
Mendoza: EDIUNC. 

Burgos, Raúl (2004). Los gramscianos argentinos. Cultura y política en la experiencia de Pasado 
y Presente. Buenos Aires: Siglo Veintiuno. 

Dussel, Enrique (1994). Historia de la filosofía y filosofía de la liberación. Bogotá: Nueva América. 

Dussel, Enrique (1998). Autopercepción intelectual de un proceso histórico. Revista 
ANTHROPOS. Huellas del conocimiento, (180), 13-36. 

Dussel, Enrique (2001). Una autobiografía teológica latinoamericana. En J. Tamayo-Acosta y J. 
Bosch, Panorama de la teología latinoamericana (pp. 181-195). Navarra: Verbo divino. 

Fares, María Celina (2011a). Tradición y reacción en el Sesquicentenario. La escuela sevillana 
mendocina. Prismas. Revista de historia intelectual, (15), 87-104. 

Fares, María Celina (2011b). Universidad y nacionalismos en la Mendoza posperonista. 
Itinerarios intelectuales y posiciones historiográficas en los orígenes de la Facultad de Ciencias 
Políticas y Sociales. Anuario IEHS, (26), 215-238. 

Fares, María Celina (2016). Por los sinuosos senderos del catolicismo integralista. Una biografía 
de Juan Ramón Sepich Lange. En G. Gomes y V. Martín (Comps.), Trayectorias de Intelectuales 
en el Estado. Actas de Jornadas de discusión. Los Polvorines: Universidad Nacional de General 
Sarmiento. http://www.ungs.edu.ar/ms_idh/wp-content/uploads/2016/03/Fares.pdf 

Olalla, Marcos (2021). Juan Ramón Sepich: El hispanismo católico argentino como teoría de la 
cultura. Análisis. Revista de investigación filosófica, 8(1), 23-46. DOI: 
https://doi.org/10.26754/ojs_arif/arif.202115538  

Olalla, Marcos (2023). La serena disciplina de las armas. Rubén Calderón Bouchet, un 
tradicionalista católico en la revista Mikael (1973-1983). En M. Olalla y L. Rodríguez Agüero 
(Comps.), Prácticas intelectuales y políticas de las derechas católicas en Mendoza desde 
mediados del siglo XX hasta nuestros días (pp. 101-131). Mendoza: Qellqasqa. 
http://qellqasqa.com/omp/index.php/qellqasqa/catalog/view/ISBN%20978-631-6551-06-
1/221/581-1  

http://www.ungs.edu.ar/ms_idh/wp-content/uploads/2016/03/Fares.pdf
https://doi.org/10.26754/ojs_arif/arif.202115538
http://qellqasqa.com/omp/index.php/qellqasqa/catalog/view/ISBN%20978-631-6551-06-1/221/581-1
http://qellqasqa.com/omp/index.php/qellqasqa/catalog/view/ISBN%20978-631-6551-06-1/221/581-1


ESTUDIO PRELIMINAR 

488          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Murri, Lourdes (2023). La "depuración" en las Universidades: prácticas y discursos de la derecha 
peronista en escala nacional y local (1974-1976). En M. Olalla y L. Rodríguez Agüero (Comps.), 
Prácticas intelectuales y políticas de las derechas católicas en Mendoza desde mediados del siglo 
XX hasta nuestros días (pp. 51-83). Mendoza: Qellqasqa. http://qellqasqa.com/omp/index.php/ 
qellqasqa/catalog/view/ISBN%20978-631-6551-06-1/221/581-1 

Roig, Arturo A. (2003). Aquellos años de esperanza y dolor. Recuerdos de Mauricio López, 
filósofo y teólogo de la liberación. Erasmus, 1/2, 143-160. 

Roig, Arturo A. (2005). Mendoza en sus letras y sus ideas. Mendoza: Ediciones Culturales de 
Mendoza. 

Terán, Oscar (2008). Historia de las ideas en la Argentina. Diez lecciones iniciales, 1810-1980. 
Buenos Aires: Siglo XXI. 

Teruel, Flavio (2016). Un Marx para nuestra América. La producción e interpretación filosófica 
de Enrique Dussel a partir de El capital y sus escritos preparatorios [Tesis de maestría. Facultad 
de Ciencias Políticas y Sociales. Universidad Nacional de Cuyo]. 

 

Flavio Teruel 

Profesor de grado universitario en Filosofía (Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional de Cuyo), Especialista en Educación y Nuevas Tecnologías 
(FLACSO), Magíster en Estudios Latinoamericanos (Facultad de Ciencias Políticas y 
Sociales, Universidad Nacional de Cuyo), y Doctor en Filosofía (Facultad de Filosofía 
y Humanidades, Universidad Nacional de Córdoba). Ha realizado estudios de 
Matemática (Instituto Superior del Profesorado “San Pedro Nolasco”). Ha sido 
becario de CONICET. Ejerce la docencia en el nivel universitario. Ha participado y 
participa actualmente en proyectos de investigación. Es investigador independiente 
en las siguientes áreas teóricas: marxismo teórico, filosofía y pensamiento crítico 
latinoamericanos, pensamiento lógico y matemático. Es autor de capítulos de libros 
y artículos publicados en revistas especializadas de circulación nacional e 
internacional respecto de los temas de su interés. Ha realizado estancias de estudio 
e investigación en México (Centro de Investigaciones sobre América Latina y el 
Caribe-Universidad Nacional Autónoma de México) y Suecia (Instituto Nórdico de 
Estudios Latinoamericanos-Universidad de Estocolmo). Ha recibido premios por su 
labor como poeta.

http://qellqasqa.com/omp/index.php/%20qellqasqa/catalog/view/ISBN%20978-631-6551-06-1/221/581-1
http://qellqasqa.com/omp/index.php/%20qellqasqa/catalog/view/ISBN%20978-631-6551-06-1/221/581-1


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 489-507 

489          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

El exilio desde debajo de mi piel1 

Enrique Dussel 

México, septiembre de 1997 

 
Imagen facsimilar de la primera página del texto “El exilio desde debajo de mi piel” 

 
1 Este texto se publica con la debida autorización de los hijos de Enrique Dussel: 
Enrique Dussel Peters y Susanne Dussel Peters, a quienes se les agradece 
especialmente. Se ha seguido la versión original, indicando algunas aclaraciones 
pertinentes en nota al pie. [Nota del editor]. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

490          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Hablar del exilio de Boecio en la cárcel, de Marx en Londres 
por treinta años, de Gramsci en prisión desde donde escribió sus 
famosos Cuadernos, o de Marcuse en California, es hablar del exilio 
“ante los ojos”, como objeto: el exilio de los otros. Hoy quisiera hablar 
del exilio propio, del exilio “desde debajo de mi piel”. En este caso 
“desde debajo de mi piel” no es una metáfora. Es el hecho real de 
que la subjetividad tiene toda experiencia “desde debajo de la piel”, 
como el límite mismo de la subjetividad. La subjetividad, en su 
sentido real y concreto, como perspectiva precisa, llega “hasta mi 
piel”, y se sitúa “por debajo de ella”, “hacia dentro”. El “Yo” y el “sí 
mismo” son funciones de la subjetividad de la piel “hacia adentro”. 
Desde esa subjetividad se vive la vida “desde-dentro hacia-afuera”, 
cuyo límite o frontera del dentro y del fuera es la piel. Cuando 
comencé mi exilio –el tercero y el “fuerte”– en México, escribí un 
libro que dediqué a mis alumnos de la UNC2, Filosofía de la 
Liberación3, y se me impuso en su sentido dramático esta patencia de 
la “piel”. Por ello, dicha obrita, en su epílogo, copiaba una poesía de 
una chilena que había sido torturada. El dolor de la tortura, “en” su 
piel era experimentada desde la piel “hacia-dentro”. La subjetividad 
humana es, en su aspecto material, corporalidad vulnerable. Decía en 
el prólogo de ese librito: 

“Este corto trabajo, sin bibliografía alguna, porque los libros de mi 
biblioteca están lejos, en la patria argentina, escrito en el dolor del 
exilio, quiere ser sentencioso, casi oracular”. 

Este librito ha tenido el destino de tener seis ediciones 
castellanas (en México, Bogotá y Argentina), dos inglesas (en Nueva 

 
2 La sigla se refiere en todos los casos mencionados a la Universidad Nacional de 
Cuyo. [Nota del editor]. 
3 Este libro se ha editado en seis ocasiones en castellano (en México, Bogotá y 
Argentina), en dos ediciones en inglés (Nueva York), en dos en portugués 
(Petropolis), en italiano (Brescia), alemán (Hamburgo). [Nota original de Enrique 
Dussel]. 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                491 

York), dos portuguesas (en São Paulo), una alemana (en Hamburg) y 
una italiana (en Brescia). Quizá porque estuvo escrita desde el 
dramatismo reciente del exilio. Comienza con un capítulo sobre 
“Geopolítica y filosofía”, donde escribí, pensando en Susana 
Bermejillo4 (nuestra alumna de filosofía asesinada en Mendoza) y en 
los militares y las derechas argentinas: 

“Desde Heráclito hasta, von Clausewitz o Kissinger la guerra es el 
origen de todo, si por todo se entiende el orden o el sistema que el 
dominador del mundo controla por el poder y los ejércitos” (nr. 
1.1.1.1). 

Quiero hablar entonces del exilio “de la piel hacia dentro”, 
como lo he vivido y sufrido. Por ello, si alguien reprochara a Herbert 
Marcuse de: ¿por qué siguió viviendo en San Diego (California) desde 
1945 y no volvió a su Frankfurt originario?, dicho acusador se situaría 
sin advertirlo, y contra su intención, en el lugar de un cínico o un nazi, 
ya que ambos no se preguntan por la causa del exilio de Marcuse –el 
fascismo alemán–, ni tienen en cuenta sus sufrimientos, y los arraigos 
como responsabilidad ética que el exilio conlleva, y sólo juzga el 
hecho “desde afuera”, desde el pequeño mundo de los cómplices, 
haciéndole el juego a los que lo expulsaron, que son los mismos que 
hicieron que su amigo Walter Benjamin se suicidara en las fronteras 
de España –o de los que nada supieron de lo que le pasaba a Mauricio 
López5 cuando fue secuestrado por la Marina y torturado “en su piel” 

 
4 Susana Bermejillo (1949-1976), fue una estudiante que cursaba en las carreras de 
Filosofía y Literatura –en esta última alcanzó a graduarse– y militante del Partido 
Comunista, quien fue asesinada el 20 de marzo de 1976 por una organización armada 
de la derecha parapolicial vinculada a la Concentración Nacional Universitaria (CNU) 
y la Triple A. [Nota del editor]. 
5 Mauricio Amílcar López (1919-1977) fue profesor de filosofía, pastor evangélico y 
referente del ecumenismo a nivel internacional como integrante del Consejo 
Mundial de Iglesias. Se desempeñó como primer rector de la Universidad Nacional 
de San Luis y, previamente, había dictado clases de filosofía en la Facultad de 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

492          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

hasta el martirio… Benjamin y Mauricio López son “lo santo” del 
“tiempo mesiánico” –por usar la expresión técnica de Benjamin–... 
Creo que es necesario respetar el dolor de los que han sufrido, 
porque es también lo santo para cada uno de nosotros. Juzgar desde 
fuera al sufriente es irresponsabilidad culpable. 

I 

De la piel hacia adentro tuve un primer exilio. Habiendo 
nacido en un pequeño pueblo en medio del desierto, junto a acequias 
con turgente barro marrón que circundaba las fincas con viñas, con 
frutillas, entre el olor a vino, el galopar de los caballos, la fresca 
sombra de los árboles en los tórridos veranos… entre temblores 
tierra que por frecuentes nunca me asustaron, vivía junto a gentes 
austeras, de rostros secos por los siglos, aún antes de la época 
colonial del Colocorto provinciano, que fue nombrada después La 
Paz, entre el Desaguadero y Palmira en Mendoza. Mi padre era el 
médico del pueblo. Venerado por todos. Por su entrega, generosidad, 
sacrificio, honestidad, simpatía y conocimiento de su profesión. Mi 
madre, porteña6 como mi padre se había enterrado en ese pueblito. 
Pero colaboraba con la escuela, con la iglesia, con el club deportivo, 
con todos… Era un honor tener tales padres. Años de belleza 
incomparable; niñez libre de campo, de aventuras, de tristeza sin 
embargo por tanta pobreza de muchos, aunque discreta por el buen 

 

Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo, donde Dussel fue uno de sus 
estudiantes. El 1º de enero de 1977 fue secuestrado de su domicilio en la ciudad de 
Mendoza y continúa desaparecido. El 20 de septiembre de 2018, quien fue juzgado 
como responsable de su desaparición, torturas y homicidio –el excomodoro Juan 
Carlos Santa María Blasón– fue condenado a prisión perpetua por este hecho. [Nota 
del editor]. 
6 En la Argentina se les denomina como “porteños” a los nacidos en la ciudad de 
Buenos Aires. [Nota del editor]. 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                493 

aire, la soportable comida, la estabilidad de la Argentina de los 30s –
la “década infame”. 

Pero aconteció que por la guerra, la guerra de ellos, 
expulsaron a mi padre del ferrocarril inglés. Él aprovechó la desgracia 
y nos fuimos a Buenos Aires para que pudiera especializarse en 
enfermedades internas (gastroenterología). Fue mi primer exilio. El 
“des-arraigo” de la “tierra adentro”. Niño de campo en la inmensa 
ciudad. Un sufrimiento profundo, silencioso. No más agua de 
acequias, caminitos hechos en tierra, pájaros, animalitos, nuestro 
perro (el “Teddy”), los amiguitos… La ciudad como prisión, como 
ausencia, como tétrico cemento… Nunca la acepté. Fue un dolor por 
debajo de la piel. La Paz del desierto era un ámbito inmensamente 
más amplio para un niño que Buenos Aires. 

II 

De la piel hacia adentro tuve un segundo exilio. Ya de retorno 
a Mendoza, ahora en la capital. Calle Garibaldi y Rioja; el fútbol diario 
con los amiguitos del barrio en el estacionamiento del Hospital 
Central; el colegio Nr.1: el Arístides Villanueva –donde también irán 
30 años después mis dos hijitos–; la acuarela de los domingos en el 
tranvía para pintar en el parque General San Martín; el colegio 
secundario agrícola Domingo Faustino Sarmiento (porque fui casi 
enólogo, aunque me pasé al Nacional Central para entrar a la 
Facultad de Filosofía y Letras). La parroquia de Loreto, la Acción 
Católica, el Movimiento Guías. La Facultad de Filosofía a comienzo de 
los 50s. El compromiso político. La primera huelga de la UNC que 
organizamos con algunos compañeros. La fundación de la FUO7, 
siendo su secretario general, y del CEFYL8, en este último presidente. 

 
7 Federación Universitaria del Oeste. [Nota del editor]. 
8 Centro de Estudiantes de Filosofía y Letras. [Nota del editor]. 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

494          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

El estudio intenso, consagrado. El abrírsenos ámbitos increíbles de 
novedades culturales, estéticas (en Bellas Artes con Cascarini9, De 
Lucia10, Víctor Delhez11…), místicas (con Teresa de Ávila, San Juan de 
la Cruz…). Los cursos de ética de Soaje Ramos12 (aunque seguiríamos 
en el futuro caminos diametralmente opuestos, lo mismo que con 
tantos católicos conservadores…). De los 8 a los 23 años estuve en la 
ciudad de Mendoza. Quince años de muchos acontecimientos y de 
profundo “enraizamiento”. Pero al final… después de terminar mi 
licenciatura en filosofía conseguí una beca para estudiar en Europa, 
en España. 

El segundo exilio, el más benigno, el querido, el deseado, 
pero también sufrido de la piel hacia adentro. Era nuevamente dejar 
familiares, amigos, amigas, compromisos, lealtades, funciones… 
Romper lazos… Vaya uno a saber por cuánto tiempo. Desde la proa 
del barco (el Eugenio “C”) que se alejaba del puerto de Buenos Aires 
cayeron las lágrimas al ver el resplandor de la gran ciudad que se fue 
apagando por horas en el horizonte del Río de la Plata. Me iba y tenía 
conciencia que no sabía por cuánto tiempo… Nunca sospeché que 
sería por tanto. Era agosto de 1957, volvería con Johanna y mis dos 
hijitos el 26 de marzo de 1967. 

Ahora sí fue necesario aprender a “ser-extranjero”13 –así se 
denomina un largo artículo que escribí en México en los 70s–. “No 

 
9 Roberto Cristóbal Cascarini (1895-1990), renombrado pintor que también impartió 
clases de dibujo en la Academia de Bellas Artes de Mendoza. [Nota del editor]. 
10 Fidel de Lucia (1896-1956), notable pintor paisajista y docente de la Academia de 
Bellas Artes de Mendoza. [Nota del editor]. 
11 Víctor Delhez (1902-1985), destacado arquitecto y talentoso artista plástico, 
reconocido por su habilidad en el grabado. Durante su carrera ejerció como profesor 
en la Academia de Bellas Artes de Mendoza. [Nota del editor]. 
12 Guido Soaje Ramos (1918-2005), filósofo y abogado. [Nota del editor]. 
13 Se trata de la conferencia que dictara en un encuentro realizado en Nuevo México 
(Estados Unidos), en agosto de 1977. El artículo: “Ser extranjero (signo de los 
tiempos e interpelación de la fe)”, fue publicado en 2012 en el libro Hacia los 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                495 

ser del lugar”, no sentir las raíces en el “pago”, ser visto como “el 
extraño”, el que no habla bien la lengua, el que no conoce los 
mecanismos cotidianos, el que no puede comprometerse 
políticamente… Se está ahí, se aprende, se vive… pero se es 
“extranjero”. Como estudiante en España, como obrero en Israel, 
nuevamente como estudiante en Francia o Alemania no es tan arduo, 
no es tan duro. Es un exilio pasajero. La patria es el destino, los 
compromisos futuros, la Universidad, el profesorado. Es tiempo de 
preparación, de dureza en la pobreza, en la comida escasa, en el 
dormir de muchas maneras, en muchas camas, en muchos 
dormitorios, en muchas casas, colegios, hospederías, barracas, 
chozas… Tiempos duros pero apasionantes. Es el exilio gozoso… pero 
exilio. Muchos no lo resisten; no aguantan; tiran la toalla antes de 
tiempo. ¿Pero quién sabe cuál es el tiempo? En mi lugar nunca era 
bastante la experiencia, el aprendizaje, la novedad. No miraba hacia 
atrás (hacia Mendoza), sino hacia adelante. En España Israel; en Israel 
la vuelta a Europa; en Francia Alemania… Y ya casado, y con dos 
hijitos (uno parisino y otra de Maguncia), con dos doctorados 
europeos y otra licencia (además de la mendocina), abarrotado de 
libros (eran cuarenta paquetes de grandes cartones que debíanse 
transportar de Maguncia a Génova, y por barco a Buenos Aires, 
Resistencia… y Mendoza). En Mendoza instalaré mi biblioteca por 
algún tiempo hasta su “desintegración” –y eso que la había 
comenzado a formar en mi niñez, y en la Facultad de la UNC; mi padre 
había guardado mis libros en mi estadía europea…–. Además, en el 
segundo exilio ciertamente mi biblioteca (que es como el martillo del 
carpintero o la red del pescador, ni más ni menos) había crecido y la 
traía enterita… a mi “tierra”… en el retorno. Pasando por Resistencia 
llegué por fin de nuevo a Mendoza. 

 

orígenes de Occidente. Meditaciones semitas (México: Kanankil, 2012). [Nota del 
editor]. 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

496          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

III 

La primera vez que pasé por Mendoza en 1966, desde 
Resistencia –donde al dejar mi cátedra propuse al recién llegado de 
Lovaina, a Miguel Verstraete14, para que me reemplazara–, el Prof. 
Ruiz Díaz15, recuerdo muy bien, a cargo del decanato de la Facultad, 
me recibió con un: “–¿Dussel, y Ud. viene de Europa?, ¡quédese allá, 
no vale la pena venir aquí!”. La verdad es que me quedé 
desconcertado. ¿Quería hacerme un favor, evitarme un error o 
simplemente era un modo descortés de recibirme? Interpreté el 
saludo en el primer sentido y le expliqué que sea cual fuere el estado 
de la Facultad yo me había preparado para servirla y nadie me 
apartaría de mi camino. Tercamente –contra tantos colegas con 
posiciones conservadoras en contra de los principios que había 
lentamente amasado en mi “experiencia” europea– busqué un lugar. 
Profesor adjunto interino de Antropología Filosófica. Cuando se llamó 
a concurso para la definitividad los profesores Nolberto Espinosa16 y 
Ramón Sepich17 declararon “desierto” el cargo de adjunto. Yo era el 
único candidato. De nada valieron mis antecedentes… ¡Era el duro 
camino del “retorno”! Poco después gané la titularidad interina de 

 
14 Miguel Verstraete (1939-2021), profesor de filosofía y docente de la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo, donde enseñó Introducción a 
la Filosofía e Historia de la Filosofía Contemporánea. Fue electo como decano en 
1986 y reelegido sucesivamente hasta 2002. [Nota del editor]. 
15 Adolfo Ruiz Díaz (1920-1988), artista plástico y profesor de Estética e Introducción 
a la Literatura, quien se desempeñó como decano de la Facultad de Filosofía y Letras 
de la Universidad Nacional de Cuyo entre 1958 y 1959. [Nota del editor]. 
16 Nolberto Álvaro Espinosa (1929-2014), profesor de filosofía y docente de 
Antropología Filosófica en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional 
de Cuyo. [Nota del editor]. 
17 Juan Ramón Sepich Lange (1906-1979), presbítero jesuita y profesor de filosofía, 
quien se desempeñó primero como profesor ordinario y luego como emérito en la 
Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo. [Nota del editor]. 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                497 

Ética gracias a los consejos del profesor Casas18, donde se me dio sólo 
la semi-dedicación. Para ganar la vida había que enseñar en la Escuela 
de Periodismo, en la Escuela de Antropología Escolar. Johanna, mi 
esposa, comenzó igualmente como profesora del Goethe Institut. 
Nunca llegué a ser titular “por concurso”; nunca se me otorgó la 
dedicación exclusiva… aunque en ese momento, en 1975, tenía ya 
varios libros editados, algunos traducidos a lenguas extranjeras… 
Cuando estaban los conservadores (que hoy están todavía en el 
poder: jefes de departamentos, decanos o decanas de la Facultad, 
rector de la Universidad, en el tiempo de los militares del “Proceso”, 
y después de ellos) no me llamaron a concurso. Cuando estuvieron 
mis amigos (Segovia19, Bazán20, Roig21…) nunca intenté que me 

 
18 Se refiere al filósofo Manuel Gonzalo Casas (1911-1981), quien dictó clases en la 
cátedra de Historia de la Filosofía Medieval y otras materias entre 1956 y 1969 en la 
Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo. [Nota del editor]. 
19 Onofre Segovia (1925-2009), profesor de lingüística y decano interventor de la 
Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo entre 1973 y 1974. 
Siendo decano, sufrió un atentado con bomba el 17 de noviembre de 1974, 
destruyendo su casa casi por completo y causando daños significativos a su valiosa 
biblioteca y archivo, salvando su vida por estar ausente en ese momento. 
Posteriormente, se vio obligado a exiliarse, primero en Perú y luego en México, hasta 
la restauración de la democracia. [Nota del editor]. 
20 Bernardo Carlos Bazán (1939-2018), profesor de filosofía e historiador de la 
filosofía medieval, reconocido especialista a nivel mundial de la obra de Sigerio de 
Brabante e integrante entre 1975 y 1996 de la Comisión Leonina para la edición 
crítica de las Quaestiones de Anima y las Quaestiones de Spiritualibus creaturis de 
Tomás de Aquino. Se desempeñó como investigador del CONICET, secretario 
académico durante los años 1973-1974 y docente en la Facultad de Filosofía y Letras 
de la Universidad Nacional de Cuyo hasta su exilio, en que se radicó en Canadá, 
donde dictó clases y llegó a ser decano de la Facultad de Humanidades y Artes de la 
Universidad de Ottawa. [Nota del editor]. 
21 Arturo Andrés Roig (1922-2012), profesor de Historia de la Filosofía Antigua, 
historiador de las ideas y reconocido filósofo latinoamericanista. Entre sus obras más 
destacadas figura Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano (México: Fondo 
de Cultura Económica, 1981), que se ha convertido en una referencia indispensable 
para el estudio de la filosofía en América Latina. Fue secretario académico de la 
Universidad Nacional de Cuyo entre los años 1973 y 1974, cuando se implementó 
una reforma pedagógica significativa. Residió la mayor parte de su exilio en Ecuador, 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

498          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

llamaran a concurso porque se podría criticar la oportunidad. Fue 
muy fácil expulsarme de la Facultad el 31 de marzo de 1975: 
simplemente no se me nombró nuevamente de manera interina y 
quedé “fuera”. “Fuera” en sentido fuerte, real, dramático, total. En la 
nota 1 del V tomo de mi obra Para una ética de la liberación 
latinoamericana, que se publicaría después en Bogotá sin esta nota, 
leo en el original que tengo ante mí: 

“Este último capítulo lo comienzo el 1 de abril de 1975, fecha en la 
que no se me ha designado profesor como era habitual. La extrema 
derecha en el Ministerio Nacional y en el rectorado de mi 
Universidad Nacional de Cuyo me ha dejado fuera del ejercicio de 
la docencia en mi patria, la sufriente Argentina. Creo que la 
experiencia del exilio es dura, pero es el ámbito adecuado para 
pensar la cuestión del origen: sólo existencialmente fuera del 
sistema, expuesto a la persecución (ya que el 2 de octubre de 1973, 
a los cinco años de Tlatelolco, fui objeto de un atentado que 
destruyó parte de mi casa), se vive en carne propia la obsesión y la 
responsabilidad por el Otro. Pienso en el Sócrates condenado, en el 
Aristóteles que abandona la Academia camino a Assos, en los 
filósofos esclavos del Imperio romano, en Jesús crucificado por 
Herodes (gobierno dependiente) y Pilatos (representante del 
Imperio), en Agustín sitiado por los vándalos, en Tomás cuando 
deja París criticado, en Descartes perseguido, en Fichte primero y 
luego Hegel expulsados de Jena, en todos los posthegelianos que 
no pudieron ser profesores universitarios (como Marx) , en Husserl 
expulsado de su cátedra de Freiburg por los nazis, y que ocupará 
Heidegger. Eran nazis del centro… los de aquí son de la periferia, es 
decir, cumplen órdenes del Imperio contra su pueblo; son 
verdaderos herodianos sacralizados por los nuevos Caifás. En su 

 

donde resultó distinguido por su notable labor académica, y fue uno de los pocos 
docentes del Departamento de Filosofía que pudo retornar a su cátedra en 1984 por 
interposición de un juicio ante la justicia federal. [Nota del editor]. 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                499 

raíz este capítulo será una apología de un filósofo de la liberación 
de la periferia” (página 1 de las Notas, tomo V de la nombrada Ética, 
publicada en Universidad Santo Tomás, Bogotá, 1980, sin esta 
nota). 

En efecto, el día en que el “Comando Rucci” me puso una 
bomba (en la noche del 2 de octubre de 1973, como escribí arriba, y 
en la que Johanna debió recoger en el suelo del living los 
microscópicos pedazos de la losa y el cristal de las copas de su juego 
que con tanto corazón había comprado en Alemania: ¡Ese día 
Mendoza le rompió el corazón… y siguió sangrando hasta el exilio!), 
de entre los escombros de mi biblioteca de mi casa en Don Bosco 247 
(la actual ventana izquierda de pared ladrillo estaba en el suelo) , 
saqué la Apología de Sócrates de Platón, y comenté el texto a manera 
de una clase en el decanato de la Facultad ante mis alumnos (el texto 
de esa clase, grabado en aquella ocasión, ha sido varias veces 
publicado, entre otros en mi reciente libro Historia de la Filosofía 
latinoamericana y Filosofía de la Liberación, Nueva América, Bogotá, 
1994, bajo el título: “La función práctico-política de la filosofía”, pp. 
97-112, de donde cito). Cuando llegué al texto de Platón sobre 
Sócrates que dice: 

“Quizá alguien podría decirme: Y ¿qué, Sócrates, pues no te 
avergüenzas de haberte dedicado a una tal ocupación, que por ella 
corres ahora peligro de muerte?” (28b) 

A lo que comenté en mi Facultad de Filosofía mendocina: 

“¿Qué ocupación? La ocupación de filósofo. Y si he recordado a 
Sócrates en esta dolorosa situación es porque recorriendo la 
historia de la filosofía no encuentro otro filósofo asesinado, 
explícitamente, por fidelidad a su vocación filosófica (aunque 
tampoco recuerdo otro filósofo que por ser tal haya sufrido un 
atentado de bomba en el que pudo perder su vida). Esto significa 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

500          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

que algo está aconteciendo en América Latina. ¿No será que está 
surgiendo una filosofía real?” (p. 104). 

Y comenté la Apología de Sócrates en el mismo 28b un poco 
más adelante: 

“Sócrates muestra una clarividencia asombrosa, ya que lo 
importante no es dar la vida sino la justicia del motivo que nos 
mueve a darla. El juicio no es sólo el de nuestra conciencia sino el 
de la realidad que funda la conciencia. En este día, cuando uno le 
pesa tanto lo que acontece, cuando uno ve su hogar, su casa, 
convertida en un campo de batalla, destruida; cuando esta mañana 
desde la estancia o living podía ver las personas que pasaban por la 
calle a través del boquete de la pared, por donde además divisaba 
mis libros esparcidos en medio de la vereda y hasta la calle; cuando 
uno contempla ese paisaje, nace la cólera, pero, de inmediato, 
surgió en mi mente una expresión: ¡Perdónalos, porque no saben lo 
que hacen! Los actores inmediatos son meros instrumentos; los 
actores reales, por su parte, están enceguecidos por un caparazón 
ideológico que les impide comprender lo que hacen. 
Personalmente están perdonados. Objetivamente, sin embargo, 
son el sujeto mismo de la dominación y esto no puede ser 
perdonado; grita la justicia de la historia, la rebelión del pueblo” (p. 
105). 

Creo que es tiempo de volverse sobre aquellos 
acontecimientos y comenzar una “historia de la Facultad de Filosofía 
de 1966 a 1986” –veinte años claves y relevantes–. ¡Las víctimas (los 
desaparecidos, los torturados, los exiliados, los despedidos…) exigen 
reparación pública! 

Y sobre el exilio que ya pesaba sobre nuestras cabezas en 
1973 como un próximo futuro, expresaba a mis discípulos 
mendocinos –como el viejo Sócrates ante el joven Platón–: 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                501 

“En este nivel Sócrates fue muy claro y decidido, y nos enseña el 
camino a seguir. Para el filósofo vivir en el destierro es morir una 
muerte más terrible que la muerte física. Es ya no poder pensar. En 
realidad, para nosotros, nuestra, pólis, tiene mayores dimensiones 
que Atenas. Nuestra ciudad es América Latina. No querría con ello 
justificarme, sino expresar una convicción ya lejana en el tiempo: 
nuestra patria es la patria grande (América Latina) y la patria chica 
(para mí Argentina) es parte de la patria real, histórica. Sócrates no 
podría abandonar la lucha, el lugar de su compromiso. Nosotros 
tampoco abandonaremos el lugar de la lucha mientras sea posible. 
Sin la ciudad quedaba a la intemperie no podía ya pensar” (p. 109). 

Cuando debí partir al exilio en 1975 quise permanecer ¡en 
Atenas! No fui a Estados Unidos o Europa, donde podía ciertamente 
ir, y que otros tuvieron todo el derecho de elegir. Elegí quedarme “en 
la ciudad”… por eso vine a México… del río Grande hacia el Sur… 

Los tiempos del exilio fueron muy dramáticos. Karl Korsch, 
que huyó del nazismo, fracasó profundamente en Estados Unidos. 
Algunos amigos filósofos también los “despistó” el cambio de 
“mundo”. Por ello, como de antemano, exclamaba al final de esa 
clase improvisada el 3 de octubre de 1973 sobre la Apología: 

“Sería algo así como definir a la filosofía a la luz de la muerte y en 
compromiso con la ciudad; fue el tema de la Apología de Sócrates, 
escrito desde el vibrante recuerdo que todavía guardaba el joven 
Platón. Pienso que como filosofía política a la luz de la muerte es 
válida, y aún válida para nuestra América Latina actual y sufriente. 
Por otra parte, y para concluir, debo expresarles que esta 
experiencia del atentado ha confirmado mis convicciones 
filosóficas más profundas. Después de esto ya no hay más, sólo 
resta el próximo paso: la muerte. Ante ella debemos continuar por 
el camino emprendido, el de la filosofía de la liberación de los 
oprimidos” (p. 111). 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

502          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Hace casi 25 años que pronuncié aquellas palabras. Creo que 
no las he traicionado, aún en mi debilidad y vulnerabilidad. He 
intentado seguir el camino. 

Los años magníficos de la carrera de filosofía de la Facultad 
mendocina desde 1973 hay que historiarlos. Recuerdo en 1974 
cuando más de 50 estudiantes se inscribieron sólo en la carrera de 
filosofía en el primer semestre, donde yo enseñaba “Sentido político 
de la filosofía”. Cincuenta rostros juveniles atentos, inteligentes, 
ávidos de saber, entusiastas, con disciplina en el estudio, con grandes 
exigencias y expectativas… De allí habrían salido generaciones de 
profesores universitarios para Argentina… El programa de estudios 
concebido por Carlos Bazán, Arturo Roig, y un grupo magnífico de 
profesores22. De entre ellos 18 fueron expulsados violentamente en 
1975 del sólo departamento de filosofía. A nuestros mejores alumnos 
se les impidió entrar a la Facultad. Matones armados exigían en las 
puertas de la Facultad de Filosofía nuevas credenciales que sólo el 
decanato entregaba. Los que no eran “fieles” a las autoridades 
nombradas quedaban “fuera”. Comenzaba para ellos el exilio 
adentro (como el de Daniel Enrique Guillot –que escribió y se aprobó 
su tesis doctoral pero nunca pudo defenderla23). Nosotros nos 
quedamos afuera (como los Carlos Bazán, Osvald Ferrari24, Víctor 

 
22 Se refiere a la reforma pedagógica impulsada durante el rectorado del Ing. Roberto 
Carretero desde el año 1973 e interrumpida en 1975. El plan de estudios de la carrera 
de filosofía implementado a partir del año 1974 ha sido publicado en la revista Cuyo. 
Anuario de Filosofía Argentina y Americana, vol. 43, 2023, 261-295. 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/anuariocuyo/article/view/7705 [Nota 
del editor]. 
23 Este eminente pensador merece que se le otorgue el grado de doctor que el 
profesor Arturo Roig, Ramón Sepich y yo, entre otros, lo aprobamos y pedimos se 
formara el tribunal para la defensa. En ese momento fui expulsado de la Facultad y 
Guillot no pudo defender su tesis “ya aprobada” sobre La política en la filosofía de 
Emmanuel Levinas. Sería uno de tantos actos de justicia que nunca es tarde cumplir. 
[Nota original de Enrique Dussel]. 
24 Se refiere a Oward Ferrari (1925-2010), profesor de filosofía y estudioso de la obra 
de Hegel. Ha publicado, entre otras obras, Filosofía o barbarie. La Europa de la razón 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/anuariocuyo/article/view/7705


ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                503 

Martín25, Santander26, Sáez27… y yo mismo). Comenzamos así 
nuestro exilio, fuera… del país. 

Yo nunca pensé salir del país. No se me hubiera pasado por 
la cabeza. Nunca dudé en volver a Mendoza. Me hubiera conformado 
que me dejaran en un pequeño rincón oscuro donde pudiera seguir 
trabajando. Hubiera podido salir al extranjero a dar algún curso, y 
volver siempre a mi querida Mendoza. Pero cuando fuimos incluidos 
en “listas” de los que habrían de ser asesinados. Cuando el primero 
de la “lista”, Ezequiel Ander Egg28, fue objeto de un atentado a 
muerte, y, huyendo, saltó por sobre la pared de unos vecinos, siendo 
alcanzado por un tiro de pistola en una pierna, que, aunque se salvó, 
quedo cojo por mucho tiempo… y yo era el segundo en esa misma 
“lista”… Johanna mi esposa me dijo: “¡Basta, ya es bastante! Los 

 

(del logos) y la Europa de la traición. Una introducción a la filosofía (Mendoza: 
EDIUNC, 2004). Luego de ser detenido y torturado por la policía federal, resultó 
finalmente expulsado de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional 
de Cuyo y se terminó exiliando en Francia. [Nota del editor]. 
25 Víctor Martín Fiorino, egresado de la carrera de filosofía en la Universidad Nacional 
de Cuyo, en la que dictó clases hasta partir al exilio, y doctor en filosofía por la 
Universidad Católica de Lovaina, Bélgica. Actualmente ejerce como Consultor 
Académico de UNESCO y es profesor en la Universidad Católica de Colombia. [Nota 
del editor]. 
26 Jesús Rodolfo Santander, egresado de la carrera de filosofía en la Universidad 
Nacional de Cuyo y doctor en filosofía por la Universidad Católica de Lovaina, Bélgica. 
Desde 1981 es profesor e investigador en la Benemérita Universidad Autónoma de 
Puebla. [Nota del editor]. 
27 Hugo Enrique Sáez, egresado de la carrera de filosofía en la Universidad Nacional 
de Cuyo y doctor en filosofía por la misma Universidad. Gracias a la ayuda de 
Mauricio López, pudo exiliarse en México, donde impartió clases en la Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo en Morelia. Actualmente se desempeña como 
profesor titular en el Departamento de Relaciones Sociales de la Universidad 
Autónoma Metropolitana. [Nota del editor]. 
28 Ezequiel Ander-Egg (1930-2024) fue un destacado filósofo, sociólogo y ensayista 
argentino. En 1975 sobrevivió a un ataque a balazos perpetrado por parte de la 
banda terrorista de extrema derecha Triple A en Mendoza, por lo que debió exiliarse 
en España. [Nota del editor]. 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

504          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

niños te necesitan”. Contra mi voluntad y de viaje a México vi la 
manera de irme por un tiempo. 

Sin embargo, ¡confieso que he sufrido! Cuando partía de 
Plumerillo maldije, con cólera a los que me expulsaban, a los militares 
y a la burguesía que los apoyaba, a los colegas profesores 
universitarios de los servicios de inteligencia de las Fuerzas Armadas 
–cuyos nombres todos recordamos y no han recibido ningún juicio–
… a todos aquellos que se quedan “con” mi país. No al pueblo 
humilde y pobre que saldría a las calles a gritar: “¡Paz, pan y trabajo!”, 
sino a aquella “inteligenzia” que justificaba –histórica, filosófica, 
literaria, sociológica, económicamente– ese genocidio, latrocinio, 
destrucción irrecuperable de la “sociedad civil”, ultimando buena 
parte de la conciencia más crítica y ética del país… Esos responsables 
en buena parte están todavía en la Facultad de Filosofía… o jubilados 
honestamente. ¡Ellos nos exilaron! 

Y así comenzó mi tercer exilio –el primero de la niñez en 
Buenos Aires; el segundo en Europa, y de donde volví como un 
“extranjero” ya para siempre en mi querida Mendoza–, “en Atenas” 
como Sócrates, en América Latina, en la provincia norteña de la patria 
grande: México. 

Marcuse fue expulsado de Alemania por los nazis. De la 
Universidad de Columbia en Nueva York terminó en San Diego. 
Cuando Horkheimer volvió a Alemania (como Arturo Roig o Folari29, 
como Osvaldo Ardiles30 o Alberto Parisí31) después de la caída del 

 
29 Se refiere a Roberto Follari, ex profesor de epistemología en la Facultad de Ciencias 
Políticas y Sociales de la Universidad Nacional de Cuyo, quien también residió 
durante su exilio en México. [Nota del editor]. 
30 Osvaldo Ardiles (1942-2010) fue un filósofo argentino vinculado al movimiento de 
la filosofía de la liberación. Durante su carrera trabajó en la Universidad Nacional de 
Córdoba y también en la Universidad Autónoma de Chiapas, México. [Nota del 
editor]. 
31 Se refiere a Alberto Parisi, autor de: Una lectura latinoamericana de El capital de 
Marx (Córdoba: Letra, 1988). [Nota del editor]. 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                505 

nazismo, y llegó a ser Rector de la Universidad de Frankfurt –donde 
he dictado clase como profesor y donde he pedido cuenta por el 
aporte del argentino Felix Weiss32 en la fundación de la Escuela de 
Frankfurt–, Marcuse, sin embargo, permaneció en California. 
Durante dos decenios parecía haber desaparecido. ¿Quién hubiera 
pensado que en 1968, la rebelión de los estudiantes de Berkeley 
tuvieron un guía? Era el viejo profesor judío, filósofo alemán, que 
escribió El hombre unidimensional, Eros y civilización y tantas obras 
que fueron luz para generaciones norteamericanas. Sólo un cínico o 
un nazi, como he dicho, se hubiera enfrentado a Marcuse y le hubiera 
acusado de la siguiente manera: “¡Ud. se quedó en Estados Unidos 
por su gusto a los dólares!” Ese juicio sólo hubiera revelado la bajeza, 
el talante de su crítico, ya que sería como reírse del dolor de la 
víctima, del exiliado que en un momento de su vida, y ante una 
Alemania que no le “tendió la mano que podía esperarse”, se resignó 
primero, y emprendió después… su apresurado y decidido paso en el 
entregar su vida, la que le quedaba, que era poca, a la misma causa, 
en la misma ciudad… aunque en otro barrio. Sólo en 1990 vendí mi 
casa de calle Don Bosco (era mi “ancla” para volver) y distribuí mi 
biblioteca, la de mi infancia y juventud, de mis peripecias por Europa 
y en Mendoza hasta 197533. Me dolió infinitamente “levantar” el 
ancla… 

Pero esto no significa que no se los expulsó; que no se sufrió; 
que los que los expulsaron no son culpables; y aunque la causa por la 
que fueron expulsados valió la pena, no contradice que merecerían 

 
32 Se refiere a Félix Weil (1898-1975), intelectual nacido en Argentina e hijo de un 
comerciante alemán, quien había hecho una fortuna exportando granos, por lo que 
fue el mecenas y principal impulsor financiero de la Escuela de Frankfurt a través de 
la creación en 1923 del Instituto de Investigación Social de la Universidad de 
Frankfurt. [Nota del editor]. 
33 Parte de ese material fue donado por Enrique Dussel a la Biblioteca de la Fundación 
Ecuménica de Mendoza. En ella puede consultarse, por ejemplo, el otro texto inédito 
que se publica en este volumen. [Nota del editor]. 



EL EXILIO DESDE DEBAJO DE MI PIEL 

506          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ser reinstalados en su lugar de trabajo, o al menos que cejaran de ser 
“desaparecidos” de la memoria de las generaciones futuras de 
estudiantes de la Facultad de Filosofía, que deberían recordarlos 
como sus queridos profesores ausentes. ¡Es necesaria una saludable 
reparación moral! La generación filosófica expulsada de Cuyo en 
1975 fue espléndida, fue una gloria de la Facultad. Por ello, no sería 
justo que la acusación de si Marcuse debió o no volver a Alemania, 
no rebaje su recuerdo entre los que todavía ahora leemos con 
provecho su obra. Esto tanto en Alemania como en Mendoza. 

Tendría tantas cosas que decir que bien podría ser el 
comienzo de unas “Memorias” que se transformarían en un libro. 
Pero no es ahora el momento ni la oportunidad. Valgan sólo estas 
líneas, no como una respuesta ni como una apología, sino como 
meras reflexiones. No acostumbro a hacer apologías. Valgan sólo 
como el comienzo de una “reconstrucción” de la memoria de hechos 
que sería bueno no echar en el rincón de los olvidos. Y eso que, sobre 
el sufrimiento del exilio no he dicho nada, de cuantos perdieron su 
matrimonio, o sus hijos, o sus ideales, o su juventud en la tristeza del 
recuerdo, en la extranjería de cada día, en la enfermedad mental, en 
el ser definitivamente un “extranjero” sin pisar tierra propia nunca 
más con confianza… pasar las Navidades solos, con cientos de 
familiares lejos… Nadie parte al exilio por propia voluntad. Pero la 
vida nos exige a veces tomar el exilio como vestimenta definitiva, y 
en esos casos es necesario saber asumir las mismas 
responsabilidades en “otros” lugares… Además, el México de los 80s. 
estaba “cerca” de la Nicaragua revolucionaria, de Cuba, de los 
“hispanos” norteamericanos. Mis investigaciones sobre Marx 
estaban en su apogeo y no podría continuarlas en Argentina. Y no en 
último lugar, no se abrió ninguna puerta de par en par; alguna 
ventanita se entreabría con recelo… Esperé, esperé… y al fin debí 
“levantar el ancla”… 

Y como dice aquel libro de gran poesía, en referencia a una 
exigencia ética fundamental: “¡Hospeda al exiliado, porque Uds. 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                507 

fueron exiliados en Egipto!” ¿Y los que se quedaron en Egipto? ¿Era 
simplemente porque comían mejor que en Palestina? ¿Podían los 
palestinos recriminar a sus Hermanos que se hicieron egipcios? Esos 
judíos egipcios exiliados-arraigados fueron los que en Elefantina (en 
la primera catarata del Nilo) tradujeron al griego su libro sagrado 
hebreo, y permitieron a sus hermanos de la tierra chica (Israel) 
comprender al mundo romano, su patria grande… 

De todas maneras y en último término, ¡no hay exiliados de 
la Tierra! En ella todos estamos “en casa (zu Hause)”, y en ella los 
pobres, excluidos, humillados son cada vez más y exigen nuestra 
responsabilidad… en Mendoza o en México… 

Y, sin embargo, “desde debajo de la piel”, cuando llegan las 
Fiestas, la Navidad… quiero gritar con el poeta Ernesto Cardenal: 

 

“Junto a los ríos de Babilonia, 
estamos sentados y lloramos 
acordándonos de Sión. 
Mirando los rascacielos de Babilonia… 
¡Babel armada de Bombas! ¡Asoladora! 
¡Bienaventurado el que coja a tus niños 
–las criaturas de tus laboratorios– 
y los estrelle contra una roca!” (Salmos)34 
 
Se trata, en el caso de Cardenal, de unos portorriqueños en 

New York, junto al River Side. Por mi parte, acordándome de Sión, de 
sus acequias, de sus montañas nevadas, de sus alamedas… maldigo a 
los que causaron nuestro exilio. 

 
34 Fragmento del Salmo 136, titulado: “Junto a los ríos de Babilonia” (Cardenal, 
Ernesto ([1969] 1974). Salmos. Buenos Aires/México: Carlos Lohlé, pp. 63-64). [Nota 
del editor]. 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

PP. 509-535 

509          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Curso Intensivo: 
“Temas de aproximación 
para una dialéctica de la liberación 
latinoamericana”1 

Enrique Dussel  

“Fundamentación Filosófica” 
2da. Parte 
II. “Nueva formulación de un proyecto socialista criollo 
latinoamericano” 

 
1 Este texto se publica con la debida autorización de los hijos de Enrique Dussel: 
Enrique Dussel Peters y Susanne Dussel Peters, a quienes se les agradece 
especialmente. El material se ha consultado en el Archivo “Enrique Dussel”, donado 
por él mismo a la Biblioteca de la Fundación Ecuménica de Cuyo, a cuyo personal 
agradecemos la entrega del mismo a Esteban Sánchez, quien a su vez nos lo facilitó 
para su publicación. Si bien el texto no está fechado, aproximadamente se puede 
datar por la ubicación del mismo, que se encontraba en una caja con la siguiente 
inscripción: “Conferencias dictadas en el marco de la semana de estudios sobre 
Temas de aproximación para una dialéctica de la liberación latinoamericana, el 7 y 8 
de octubre de 1971, organizadas por el Centro de Estudiantes de la Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, 
Argentina)”. Se ha seguido fielmente la versión original, incluso manteniendo 
algunos errores que han sido consignados con la habitual indicación [sic], así como 
los agregados de puño y letra de Dussel que han sido colocados entre corchetes. 
Además, se reproducen imágenes facsimilares de los esquemas presentes en el texto 
original. [Nota del editor]. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

510          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

 
Imagen facsimilar de la primera página del texto “Nueva formulación de un proyecto 

socialista criollo latinoamericano” 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                511 

Esta segunda charla, que por supuesto yo pienso ampliar en 
el futuro y aún por escrito, la quería denominar: “Nueva formulación 
de un proyecto socialista criollo latinoamericano”. Cada una de estas 
palabras podrían ser explicadas. Primero formulación, es decir, 
comienzo de una conceptualización, pero nueva, porque veremos 
cómo podría ser planteada la cuestión de que el proyecto 
latinoamericano, necesariamente para ser real, tiene que ser distinto 
a todo otro. Si es repetitorio [sic] o imitativo, es un modo más de 
alienación. Y digo criollo en el sentido propio de la palabra, que 
significa nacido entre nosotros. Criollo es lo nacido, la creatura.  

Ahora voy a exponer tres o cuatro puntos que son los 
siguientes: 

9. Diagnóstico político y sus posibilidades. 

10. La “lógica de la Alteridad”: la ética como filosofía primera. 

11. América Latina: alienación y liberación. 

12. Momentos fundamentales de un proyecto socialista 
latinoamericano. 

Conclusión de II: la justicia de la Alteridad latinoamericana. 

Diagnóstico político preliminar: 

Yo no soy politólogo, ni economista, no [sic] sociólogo, por lo 
tanto me he basado en una literatura más o menos conocida por 
Uds.: un Enrique Cardoso, Helio Jaguaribe, Theotonio dos Santos, 
Enzo Faletto, Franz Hinkelammert, Gunder Frank, Sergio Bagú, Celso 
Furtado, Tomás Vasconi y algunos otros. 

Primero haré una rápida descripción para ver, entonces, de 
dónde surge esa idea de un nuevo proyecto de socialismo 
latinoamericano, que no es una invención mía, sino que yo más bien 
me voy a basar en los diagnósticos de los autores anteriormente 
mencionados. 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

512          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

En primer lugar, la primera oposición entre tipos de 
sociedades se daría entre una sociedad tradicional y una sociedad 
desarrollada. Al decir desarrollada, sería industrial y al decir 
tradicional sería pre-capitalista. Este tipo de oposición es el que se va 
realizando entre nosotros en el siglo XIX. La cristiandad colonial de la 
que hablaba, aún a comienzos del S. XIX es realmente una sociedad 
tradicional. 

Pero hay una nueva oposición que ya no es la de una sociedad 
tradicional y una sociedad desarrollada, sino que la nueva oposición 
es entre una sociedad subdesarrollada y una sociedad en vía de 
desarrollo. Esto es ya otra cuestión, de tal manera que tenemos ya 
otro modelo o tipo. 

La sociedad subdesarrollada se contrapondría a una 
sociedad, por un lado, en vía de desarrollo y, por otro, realmente 
desarrollada. ¿Por qué? Porque las contradicciones que existen en 
una sociedad subdesarrollada no son de ninguna manera las que 
existen en una sociedad tradicional pre-capitalista. De esa manera, 
habría, por una parte, una sociedad tradicional opuesta a una 
desarrollada que, en este sentido, sería la industrial. 

 
Pero después habría una sociedad subdesarrollada y, por otra 

parte, una en vía de desarrollo. Esto significaría que la sociedad 
tradicional se enfrenta (pero este enfrentamiento significa también 
un enfrentamiento cultural) con la sociedad desarrollada a partir de 
sus contradicciones y es el caso de un real estado de subdesarrollo, 
que es muy particular. 

Solamente cuando esta sociedad subdesarrollada encuentre 
los instrumentos para comenzar el proceso de auténtico desarrollo (si 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                513 

no sería un desarrollismo puro) recién entraría en vía de desarrollo. 
De tal manera que, una sociedad tradicional podría ser la colonial 
hispanoamericana o alguna sociedad que todavía no se ha 
enfrentado con la sociedad desarrollada. Nuestros países y en general 
América Latina, pongamos por ejemplo Argentina, serían un caso 
típico de países subdesarro-llados. Mientras que, quizás un país en 
vía de desarrollo podría ser Yugoslavia. 

Quiero indicar entonces que el término subdesarrollo 
significa ciertas contradicciones que se hacen concientes a aquellos 
que se dan cuenta que están en una estructura internacional, no 
solamente de un imperialismo de extracción, sino un imperialismo 
estructural. Esto significa que, sobre todo después de la 2da. Guerra 
Mundial, el imperialismo internacional comienza a apoyarse sobre 
tres puntos concretos: 1º) la participación en el mercado capitalista 
internacional; 2º) existencia de un mercado interno capitalista dentro 
de cada uno de los países del mundo capitalista, en este caso; 3º) la 
garantía internacional de la propiedad privada. Con estas tres 
características, se da entonces la estructura de, lo que podríamos 
llamar, este imperialismo que ya no es el de mera extracción colonial, 
sino un nuevo tipo que florece después de la 2da. Guerra Mundial y 
en el que Estados Unidos sería el más competente exponente. 

La sociedad subdesarrollada sería aquella que se encuentra 
con una conciencia de necesidades que sobrepasan las posibilidades 
de sus propias deducciones. Mientras que la sociedad tradicional no 
tiene conciencia de necesidades de las cuales no ha tomado 
conocimiento. Pongamos el caso de una sociedad del centro del 
África, tribal, permite perfectamente estar integrada en una sociedad 
tradicional, mientras que, la sociedad subdesarrollada cae en una 
contradicción interna que le impide quedar estacionada pero que, sin 
embargo, tampoco sabe cómo cumplir con las exigencias de las 
necesidades que va descubriendo. Y entonces recién se plantea la 
manera o los modos de salir del subdesarrollo y entrar en una vía del 
desarrollo. Estas vías de desarrollo, pues, no son muchas sino bien 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

514          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

pocas y es por eso, entonces, que prácticamente podríamos decir que 
son dos: dentro de un sistema capitalista, o dentro de un sistema que 
ya no fuera capitalista. 

En el momento mismo en que se sale del subdesarrollo (pero 
todavía no ha logrado equiparse, descubrir o comprometerse con una 
vía de desarrollo), se produce un cierto impase y en ese impase se 
encuentran muchos de nuestros pueblos. Un autor de Chile, 
Hinkelammert, muestra que, en estos momentos de impase, se 
producen dos fenómenos muy particulares; uno de ellos es la 
marginalidad y el otro el populismo. Esto significa que en un país 
subdesarrollado hay por lo menos tres tipos de élites conductoras: 
1º) el capitalista tradicional; 2º) el capitalista urbano, dedicado al 
comercio de exportación importación; 3º) los capitalistas industriales, 
que son en realidad los creadores, los verdaderos empresarios. Pero 
a su vez los grupos populares están integrados al sistema. Los grupos 
integrados al sistema serían los empleados públicos y también los 
proletarios sindicalmente organizados. Da la casualidad que, en 
Argentina, el proletariado sindicalmente organizado, por lo tanto de 
alguna manera incorporado al sistema, es numeroso y bien 
organizado. Y es en ese caso donde, en el subdesarrollo, aparece el 
fenómeno del populismo con sus derivaciones, que también vamos a 
ver. Una de esas derivaciones podría ser el Nasserismo (para no 
llamarle con alguno de los nombres latinoamericanos), como se le 
dice a veces en al campo internacional. Pero en verdad, en América 
Latina o en Argentina, podría llamarse el peronismo. Este fenómeno 
significa una cierta avanzada, como también una salida del 
subdesarrollo por una vía que puede indicarse claramente porque, en 
general, con lo que se cuenta es con el proletario sindicalmente 
organizado pero que está, de alguna manera, incorporado al sistema, 
mientras que el campesinado o el subproletario urbano, que es el que 
está verdaderamente marginado, ni siquiera está organizado. Surge 
entonces una contradicción que nace ahora de un socialismo africano 
y, en este caso, el militarismo (Nasser en su época) habría sido 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                515 

también un intento de entrar en vías del desarrollo por una suplencia 
de las élites capitalistas o burgueses que no conducen ya el proceso; 
entonces pasa el militar a ser el abanderado de un populismo de los 
proletarios incorporados al sistema para lanzarlos hacia un cierto tipo 
de socialismo. Pero rápidamente aún esta posición puede caer en 
contradicciones y las contradicciones son de que, por una parte, esa 
débil burguesía está aliada a un poder que se lanza en el proceso del 
desarrollo y ella misma va a entrar en contradicción con la burguesía 
internacional, por una parte, si es realmente burguesía creadora 
manufacturera, pero también, por otra parte, ese proletariado 
incorporado al sistema va a crecer enormemente en las expectativas 
y en las necesidades, siendo muy difícil entonces tener una ética del 
trabajo que permita saber esperar la posible producción que 
realmente cumpla con sus necesidades crecientes. Estas 
contradicciones hacen que, muchas veces, el populismo deba caer en 
una cierta demagogia para cubrir, de alguna manera, esa expectativa 
creciente. En definitiva, quizás, no entre en la vía del desarrollo. 

La cuestión estricta de la liberación se plantea sólo en el 
momento en que la estructura capitalista se siente (ya sea apoyada o 
no en el tipo de posibilidades nasseristas) imposibilitada de continuar 
el proceso y entonces entra en verdadera coalición con el capitalismo 
internacional. Esta situación lleva a establecer una especie de lucha 
de liberación contra la clase capitalista nacional, por una parte, y 
contra el imperialismo exterior. Esto es lo que pasa en general en 
nuestros países. La revolución industrial llegó demasiado tarde, la 
burguesía no llegó a organizarse creativamente y la clase proletaria 
tiene demasiada conciencia de sus necesidades. Entonces pareciera 
que se abre una vía capitalista del desarrollo, pero solamente en el 
camino de usa dictadura antipopular. Este caso, no es ciencia el poder 
decirlo, sería un tanto la solución brasileña. 

En el texto de un autor, “El nuevo militarismo 
latinoamericano”, también se habla de una guerra total que exige la 
preparación de la sociedad; pero esta guerra total se entabla muchas 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

516          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

veces porque es necesario imponer un orden natural que ya no se 
cree, que se da por natural. Piensen Uds. que la gran burguesía de 
Adam Smith o del capitalismo originario pensaba que había un orden 
natural que por sus propias inclinaciones se iba cumpliendo. Eso ya 
no se puede creer. Lo que es necesario ahora es imponer ese orden, 
hacerlo, y es por eso que el único camino factible para un capitalismo, 
que no logra ser élite naturalmente conductora, sea el ser apoyado, 
en este caso, por un poder armado con lo cual la lucha de la seguridad 
se transforma en lucha contra la subversión. 

Cuando la clase capitalista tiene una existencia puramente 
nominal, no logrando promover ni conducir el desarrollo, por último, 
debe apoyarse en aquello que es su promotor. En este caso, el 
militarismo, viene a ser una fuerza como exterior que impulsa la 
creatividad del capitalismo que necesita ese apoyo. 

“El nuevo militarismo latinoamericano” es totalmente 
distinto al tipo nasserista o aún al tipo peronista. Su acción política no 
nace en una rebelión anti-imperialista y por tanto tampoco da una 
postura popular. Sucede justo al revés: parte de la idea de una guerra 
antisubversiva y antipopular, de común acuerdo con el imperialismo 
mundial, y es en el fondo el ejecutor de esa voluntad exterior. 
Jaguaribe la llama simplemente “fascismo colonial”. No voy a 
extenderme en esto, pero está la gran experiencia brasileña ya que 
en ella se ve que hay un cierto desarrollo. Un desarrollo que 
estrictamente queda bien encuadrado dentro de esta definición que 
acabo de hacer y que hacen los mismos economistas brasileños, 
latinoamericanos de hoy. Se dice sin embargo que esa expansión va a 
encontrar ciertos límites internos cuando esa masa que queda 
incorporada al sistema venga a situarse al nivel en que se situó esa 
masa incorporada al sindicalismo en la Argentina. Es decir que, en 
cierta manera, se está jugando de manera retardada el proceso 
peronista del año 43 en adelante. Después de que hayan muchos 
miles, millones de obreros incorporados a la industria en San Pablo, 
Río y Recife, esa masa va a obrar o producir esa contradicción; va a 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                517 

exigir un populismo y habría que ver si realmente ese populismo va a 
tomar, o la vía capitalista como acabo de decir, o bien la otra 
posibilidad, que sería la vía no capitalista del desarrollo. Digo no 
capitalista del desarrollo porque no quería llamarla rápidamente de 
ninguna de las denominaciones posibles. 

Los socialismos son muchos y equívocos. Ya en el siglo XIX se 
hablaba mucho de ellos. En las obras mismas de Marx podemos ver 
que se habla de un socialismo clerical, de un socialismo feudal, de un 
socialismo pequeño burgués, de un socialismo reaccionario, de un 
socialismo utópico, de un socialismo conservador, de un socialismo 
teórico-alemán, de un socialismo comunista, crítico, utópico como el 
de Saint Simón, etc. También hay ahora, en el siglo XX otros tipos de 
socialismos y son justamente de esos de los que yo quiero indicar dos 
o tres puntos solamente. En el análisis de los actuales socialismos 
existentes se puede ver que, por lo pronto, hay un gran socialismo 
que se lo puede llamar así: “el proyecto histórico del socialismo 
burocrático”. Lo más impórtate de esto es que tiene sus raíces en la 
ideología marxista y en el propio Marx. Me refiero al socialismo ruso, 
el cual está conducido por una élite auto-regida. Esta élite auto-
elegida representa un gran centralismo democrático que se funda en 
una de las posibilidades teóricas que dio el propio Marx. Este había 
mistificado la democracia y en el fondo pensaba que era posible, por 
último, una democracia directa y total donde cada individuo de un 
grupo sin Estado participaría de la misma. Efectivamente lo que 
permite esa democracia sin intermediarios ni mediaciones en el 
fondo, es una dictadura total y en el proyecto de la burocracia 
socialista, la dictadura es instituida sin término. 

El problema central consiste, nos dice un autor, en poder 
concebir un socialismo en el cual el poder económico decide el poder 
dominante en la sociedad, que legitima mediante la representación 
de la base popular a la cual afecta. Se trata, por lo tanto, de destruir 
todo tipo de organización elitista del poder. Debe desaparecer la 
auto-elección tal como existe en la sociedad de clases, sea capitalista 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

518          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

o burocrática, y el poder económico tiene que representar a las 
soberanías populares. Los autores latinoamericanos comienzan a 
hablar de socialismo, por una parte, popular y, por otra parte, 
democrático que se funda en la organización de un pueblo que no 
participe en las gestiones (como ha pasado en Yugoslavia) sino que 
gobierne y en el cual participe, en la gestión, más bien el técnico o el 
burócrata. Eso significaría de que ese socialismo concibe clases 
dentro del socialismo, de que no cree, de ninguna manera, ni como 
Marx, ni como Lenin, ni como el propio Mao de que no puede haber 
clases y también oposiciones de clases dentro del socialismo y que 
habrá que saber jugar con ellas para ir avanzando en la dialéctica. Esta 
sociedad socialista con clases y opuesta debe saber cómo lograr que 
el pueblo llegue a expresarse y poseer efectivamente el poder. El 
socialismo latinoamericano no puede entonces construirse ni 
pensarse siquiera sobre las opciones ontológicas de filósofos 
europeos del siglo XIX. Además hay que tener en cuenta nuestra 
historia concreta. Esa historia concreta debe indicarnos salidas 
tácticas y estratégicas, pero también de fundamentación ontológica. 
Esto significa que en América Latina se trabajan con fuerzas existentes 
y no simplemente con posibles. 

Franz Hinkelammert, en uno de sus trabajos, dice: “Esto nos 
explicaría a la vez otro fenómeno que no vale para los preceptos 
socialistas anteriores y que puede indicar algo nuevo. Nos referimos 
al hecho de que este proyecto socialista surge de una alianza estrecha 
entre grupos deístas y grupos cristianos”. Esto es nuevo, no puede 
aparecer en la [sic] grupo islámico, porque son coránicos. Tampoco 
en el África negra, porque son animistas, ni entre los indúes [sic]. Esto 
aparece solamente en América Latina, y dice más adelante: “El 
proyecto latinoamericano es característico por el hecho de que recién 
hoy el continente está preparándose para la revolución, después de 
haber experimentado el yugo de un largo desarrollo capitalista sin 
cupo”. Además América Latina llega al socialismo en un momento en 
que la lógica historia del socialismo mundial produce un nuevo 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                519 

proyecto histórico basado en la democracia socialista. Este mismo 
autor en su obra “Ideología del desarrollo y dialéctica de la historia”, 
en el último punto dice, “No se puede pensar en ninguna diferencia 
entre el humanismo cristiano y el humanismo ateo. No se trata de 
acciones comunes, sino de una práctica completamente idéntica”. 

Hace un mes, un episcopado peruano, dijo que ya es hora de 
que los cristianos se comprometan en el proceso socialista, en el cual 
establecen que, lo que yo había indicado como totalidad cerrada en 
Marx y aquello de que, la crítica de la religión era el comienzo de toda 
crítica, indicaría que, estratégica y tácticamente en América Latina, se 
opondría la negación total de un pasado, la cristiandad, a la cual 
también habría que superar. 

De tal manera que, habría ciertos puntos de esa antropología 
fundamental que vendrían a hacernos cuestión en la construcción de 
un socialismo en el cual solamente podrían incursionar algunos, 
pongamos aquellos que quedasen encerrados en la totalidad, 
mientras que si se plantease ese socialismo sobre nuevos bases 
ontológicas y antropológicas, es bien posible que ese nuevo proyecto 
de un socialismo pudiese reunir a gran parte de latinoamericanos. Es 
por eso que, ante la extrañeza de algunos, los otros días dije que aún 
habría que redefinir las fuerzas armadas, porque es bien posible que 
el propio ejército pudiese entrar en un proceso, como el que quizás 
un nuevo socialismo le indique, y no en cambio el tradicional, 
europeo del siglo XIX. Estamos entonces en el siglo XX y hemos 
descubierto la dependencia cultural. La dependencia cultural nos 
hace poner ojos críticos con respecto al fundamento ideológico o 
filosófico de ese socialismo del siglo pasado y sobre todo a los 
logrados en Europa. 

Quiero indicar algunos puntos acerca de una nueva 
fundamentación que nos permitirá pensar el problema de la 
alienación y de la liberación y aún una nueva postura ante el 
problema de la propiedad, es decir, abrir cauces a este proyecto 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

520          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

nuevo, socialista, latinoamericano y que sin embargo no contradijese 
nuestra historia y permitiese dar en cambio el gran paso. O sea, 
encontrar un modelo que nos haga entrar en una vía real del 
desarrollo, reconociendo que existen errores que el socialismo pudo 
cometer en el siglo pasado y en este, y sobre todo, en algunos países 
subdesarrollados. 

Primer punto: la lógica de la totalidad vendría a oponerse en 
una lógica de la alteridad. Yo en ese sentido pienso en el futuro, 
dedicarme muy en particular a retomar la intención profunda de los 
post-hegelianos: Feuerbach, Marx, para ver cómo tuvieron una 
intención clarísima, pero se perdieron en la formulación porque 
cayeron al fin, en las redes de lo que pretendían superar. Leí ese texto 
de Feuerbach que dice: “La verdadera dialéctica no es el monólogo 
del pensador consigo mismo, sino que es el diálogo entre el yo y el 
tú”. Todo este libro funda este problema. Eso significa que esa 
totalidad, de la cual yo hablé los otros días, es en la que quedan 
encerrados de alguna manera todos los pensadores que yo había 
expresado. Y podrían ser superados si esa ontología de la totalidad 
encontrase un nuevo punto de apoyo. El mismo Feuerbach dice: “La 
verdadera dialéctica se establece entre un yo y un tú”, pero cuando 
dice “tú”, dice algo muy especial, que es en cierta manera lo que 
habría que considerar. Esto significa que yo, en concreto, estoy 
siempre en mi mundo, estoy siempre en la totalidad de sentido. 
Totalidad que no pudo superar Hegel, ni Marx, ni Adam Smith antes 
que él. Esa totalidad de sentido es dentro de la cual ya todo tiene 
algún sentido, donde yo veo oponerse los contrapuestos, pero donde 
al fin todo se implica desde dentro de ella. ¿Cómo podré hacer para 
superar esa totalidad y tener la experiencia de una alteridad? 

Esto comprende la dialéctica anterior y la lanza hacia 
adelante en toda su fuerza. En todas sus fuerzas, no pacifistas, sino 
justificando de una manera nueva la fuerza de esa misma historia. La 
experiencia puede ser individual, pero también puede ser política y 
social; no es sólo, o necesariamente, la experiencia de uno ante uno, 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                521 

sino también puede ser de un pueblo ante otro pueblo. Es 
simplemente esta experiencia. 

Cuando me relaciono ante otro hombre, lo considero siempre 
como parte de un todo. De tal manera que, como yo digo algunas 
veces, subo a un ómnibus y veo a un chofer y yo saco mi ticket de ese 
chofer; pero en cambio, si yo lo enfrento como un cara-a-cara y lo 
veo, no sólo como chofer, sino como un hombre, es decir, si me doy 
cuenta de que ese hombre es otro que yo, pero más que eso, que es 
libre y que, como libre, es futuro y que como futuro me es 
incomprensible, entonces ya no puedo, a ese, ponerle una etiqueta 
sino que, en cierta manera, tengo que pararme ante él como ante un 
rostro, detrás del cual se encubre el misterio de su libertad, y lo único 
que puedo hacer ante él ya no es la dialéctica del visto, 
conceptualizado y objetivado, sino que es el pararse ante un rostro y 
preguntarle a él “qué es”. 

 

De tal manera que hay una experiencia y detrás de ella una 
cierta trascendencia que yo no puedo abarcar en su totalidad. A la 
pregunta: lo que es él, él me ha de responder de alguna manera, y su 
palabra novedosa ha de ser oída por mí. 

Entonces toda la ontología en el fondo de Hegel, de Marx y 
también la ontología de un Heidegger, de un Husserl, de un Sartre y 
hasta Althusser, es toda una dialéctica entre el ver y lo visto. Parece 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

522          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

que siempre esa dialéctica utilizó una inteligencia como sujeto y un 
objeto como conocido. Mientras que aquí, el objeto, es el rostro del 
otro. Pero en cambio, el otro como libre, es inobjetivable, es la 
experiencia de la libertad pero de una libertad alterativa, que ya 
vamos a ver qué situación concreta adquiere. Esta libertad no es mi 
libertad, sino una libertad inaprensible e incomprensible del otro, que 
siempre supera toda totalidad. 

La experiencia del otro como libre significa muchas cosas 
porque dentro de la totalidad, y por eso que la totalidad es siempre 
totalitaria, cada hombre no juega como otro sino como parte de un 
todo en donde nunca se lo considera como libre, sino como 
condicionado. 

Es extraordinario como en Hegel no hay libertad y el proceso 
de la liberación es un proceso de indeterminación en la necesidad del 
todo que es divino. En el fondo de la ética marxista (lo podemos 
probar por los hechos) tampoco hay libertad. Lo que hay, es un 
proceso necesitante. De allí que, si alguien comete un error, el que 
está junto a él o el que tiene que matarlo ha de decir: “lástima el que 
te encontraras en esta situación”. Porque en cierta manera, como 
Edipo ante los griegos, el Oráculo ha dicho que debe jugar su destino. 
No hay libertad nunca jamás dentro de la totalidad. Entonces también 
habría que preguntarse qué va a significar la liberación dentro de este 
proceso. Solamente hay libertad en la exterioridad y en el respeto del 
otro como otro. Cuando hay libertad recién hay ética, hay bien y mal. 
Y en este mismo momento la totalidad queda destruida; pero al 
mismo tiempo queda destruido su panteísmo. De tal manera que, 
paradójicamente, yo diría: el comienzo de toda crítica es la crítica de 
la totalidad y lo anterior ha sido que, el comienzo de toda crítica, era 
la crítica a la religión. En el fondo encubría mucho más de los que 
Marx pensaba porque no sabía que, efectivamente, en el fondo de su 
pensamiento había una categoría de totalidad que estaba fundando 
todo su pensamiento. 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                523 

En la totalidad alienación significa que algo cayó abajo, lo que 
fuere. El proceso de liberación es, en cierta manera, subir arriba, no 
habiendo otra posibilidad. En el fondo, aunque haya tesis y antítesis, 
todo se cierra en un círculo, que es al fin el círculo plotiniano. Engels 
lo vio muy claro en la “Dialéctica de la naturaleza”, dijo que en el 
fondo la materia es circular, eternamente circular. Uno diría pues que 
Engels cayó en la teología. No es que cayó en la teología, sino que en 
el fondo era teólogo. Porque es muy fácil decir que yo me muevo a 
nivel de la ciencia económica pero cuando alguien es suficientemente 
inteligente, y el filósofo lo descubre bastante pronto, pues entonces 
debe ir hasta, sus últimas conclusiones. Entonces alienación es, 
cuando alguien se apropia del ser del otro y por eso es que esto es 
nada. Mientras que liberación es salir de esta esclavitud y, en cierta 
manera, ocupar el otro lugar. Pero entonces, al ocupar el otro lugar, 
no se puede sino eliminar al anterior. 

Si nosotros en cambio tenemos tres momentos en la 
dialéctica, todo es muy distinto. Cuando se da el yo y tú, se da 
alienación en el momento justo en que el “yo” descubre su proceso 
dominador. Por ejemplo, el burgués comienza realmente a ser 
descubridor de la industria y manufactura; entonces, de esta manera, 
sube. Hasta ese momento el otro era un otro que todavía era 
respetado como el igual, el hermano ante la hermana. Pero éste es el 
que ahora cae bajo su dominación como cosa. El otro, el tú nunca 
puede ser cosa. El “ello” bajo su dominación es la cosa. El proceso de 
alienación se justifica plenamente en una dialéctica tripartita por el 
hecho de que el que era el igual, de pronto, se transforma en la cosa 
que es dominada por aquel que es ahora el señor. 

La liberación no es necesariamente y vamos a ver cómo sin 
embargo se va a producir la violencia, la liberación no significa 
necesariamente él tener que luchar contra él, sino que el proceso de 
liberación es el principio de este movimiento. Vale decir, es el 
instaurar algo nuevo como respuesta de la interpelación de justicia 
que hace el otro como todo. Pero dado, por ejemplo, un sistema 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

524          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

económico o político con una clase dominadora, en concreto en 
América Latina, es fácil de ponerle nombre. Cuando un pobre 
oprimido, como el Martín Fierro, que dice: “En mi inorancia sé que 
nada valgo”, toma conciencia de ser otro y se pone en movimiento; 
ese ponerse en movimiento se hace desde la posición pedagógica, 
profética o política de aquel que, de alguna manera, se ha salido del 
todo. Y se inserta como crítica. Es por eso que Ud. queda a la 
intemperie y de ahí también que sea normal, en la lógica de la 
totalidad, de que éste comience el proceso de la salida del todo. Al 
llegar allí, entra en conflicto con el dominador. 

En principio, el que quiera liberarse, difícilmente no sea 
matado. Ese es el primer tipo de represión, la primera represión es la 
que el todo hace para defenderse de aquel que saliéndose del todo 
va a instaurar un nuevo todo. Por eso entonces es que es 
perfectamente factible la muerte de los héroes; no de la patria 
presente, sino de la patria futura. Por eso es que San Martín no 
necesitó morir. Murió en una cama tranquilo, muy lejana, pero pudo 
haber muerto en la batalla de San Lorenzo. Porque esta batalla 
significaba el proceso de liberación. Claro que aquello era a un cierto 
nivel. Quizás la cuestión es mucho más radical y lo pienso. Es la 
instalación de un nuevo todo, es decir, la patria futura es un nuevo 
todo. A su vez va a necesitar un nuevo poder que va a entrar en 
conflicto, por supuesto, antes de nacer, es decir, desde ya, con el 
primer todo. Entonces está el primer poder de la totalidad y está el 
poder futuro de la totalidad futura. 

 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                525 

   
 

Vayamos al caso de nuestra emancipación, al comienzo del 
siglo XIX. San Martín estaba aquí; era un español, un militar español. 
Por de pronto vemos que, de alguna manera, escucha el llamado del 
otro. Pero ese otro es el oprimido, en situación de participante de la 
patria futura; es decir, del criollo pero como libre. Y ese criollo, pero 
como libre, lo lleva a San Martín a dejar esa situación, en cierta 
manera solidaria con el opresor, y a adquirir una posición a la 
intemperie de España. Por lo tanto se transforma en traidor de 
España. 

Es muy fácil verlo a San Martín como héroe, pero hay que 
verlo como fue: un traidor de España. Y los españoles no le habrán 
dicho: ¡Viva San Martín! Ni le habrán hecho un monumento en 
Madrid. Si no que habrán dicho: ¡Este es un traidor de la patria! Él es 
efectivamente traidor de la patria que España es y lo empieza a ser 
para él. Pero él es fiel a una patria futura, que sería la Argentina. Y 
este pasaje no se hace riendo, sino que se hace en el riesgo. 

He aquí el fondo de esta cuestión, que nos permitirá tener la 
ética de la liberación, que significará el fundamento en la justicia y no 
en la lucha; porque cuando estamos en la totalidad, el fundamento 
del proceso dialéctico es la lucha, en todas partes y lucha a muerte. 
Aquí el fundamento de esta liberación es el amor al otro, pero como 
otro; no como cosa. Además es la respuesta a un llamado de justicia: 
ese es el motor del proceso y es por eso que va a haber ética, va a 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

526          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

haber bien y mal, y que uno va a poder comprometerse en un proceso 
con conciencia personal y libre. 

Todo esto se le escapa a Marx porque él no logra formularlo 
adecuadamente. Al no lograrlo, piensen que eso significó, por 
ejemplo, oponerse a todo un proceso histórico; ese proceso histórico 
del pasado fue negado por una ontología parcial y ha hecho que los 
rusos no hayan podido poner a su favor toda una gran fuerza que, sin 
embargo, hoy poco a poco van aceptando. Entonces quizás, mal 
planteada la dialéctica, les permita o quedarse en esa dictadura para 
siempre o quizás encontrar nuevos sustentos para lanzar esa 
dialéctica hacia adelante y ahí se pudo cometer un grave error. Me 
refiero a un hecho que quizás para muchos de Uds. no tenga ninguna 
significación: es la Iglesia Bizantina. Uds. saben que la revolución de 
1905 se hizo en procesiones. Esa Iglesia estaba comprometida 
totalmente con el Zar; en parte como ocurre en América latina, y otra 
parte no estaba. Esta es una fuerza inmensa de la Rusia que resurge 
en nuestros tiempos. Pero ese es uno de los tantos signos de lo que 
significa cortar todo un proceso que, a veces, se vuelve en contra si 
no se respeta la historia. Por eso es que el proyecto de un socialismo 
criollo latinoamericano es histórico, que el proyecto debe respetar un 
pasado. 

No es asunto que quizás algunas élites utópicas y no 
populares impongan a un pueblo algo que lo saque de su ser natural 
y lo lleve a una nueva alienación. Digo entonces que para mí, y según 
esta fundamentación que quiero dar, el fundamento del proceso es, 
por una parte, el amor al otro como otro, el escuchar esta exigencia 
de justicia. Pero en el momento justo en que ocurre este proceso de 
liberación, la represión es inevitable. Y entonces, ¿qué hacer ante la 
violencia? 

La violencia como su nombre lo indica, viene de “vir”, que 
significa fuerza. La fuerza, no es ni mala ni buena, la fuerza es buena 
o mala, según la significación que tenga. Qué les parece a Uds.: San 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                527 

Martín, ¿debió o no organizar sus cuadros de Granaderos? Obvio, ¿no 
es cierto? Pero no era tan obvio en el momento en que lo hacía. 
Porque organizar un cuerpo de Granaderos era esto: era permitir que 
ese proceso se produjera para que cuando esa fuerza (España) 
impidiese el proceso, se la pudiese defender a esa liberación. Es decir, 
que hay una defensa del proceso de liberación; que en su momento 
puede ser violencia ante violencia. Quiere decir entonces, que la 
cuestión no es tan simple porque hay muchos tipos de violencia. En 
este caso yo no la negaría en nada y menos diría que es inmoral. Al 
contrario, puede ser lo único moralmente bueno en un instante. 

No hay que olvidar que esa primera fuerza que impide la 
liberación, es fuerza represiva; en ética diríamos que es 
intrínsecamente mala. Mientras que la defensa de la liberación de un 
pueblo oprimido, ahora sí, esa defensa es intrínsecamente buena. 

Vean que es muy distinto el apoyar toda la dialéctica en la 
negación del otro y en la lucha, a que poner nuestro esfuerzo en esto; 
porque esto, táctica y políticamente, puede variar fundamentalmente 
el sentido. En esto me parece también indicador de algunos aspectos 
sobre la cuestión de la violencia por este autor chileno, que dice así: 
“La vía violenta parece tener la ventaja de poderse imponer en la 
conciencia popular, sin que sea necesario efectuar el largo trabajo de 
elaborar un pensamiento que proporcione a la acción política un 
proyecto histórico acorde con la realidad social; por consiguiente, 
politización del pueblo en tormo a este pensar. Esto explica por qué 
la discusión sobre la violencia como principio de liberación, llegando 
en cier- [sic] autores a una especie de sustitución de la dialéctica de 
la razón por la de los fusiles.” Enunciando la elaboración de un 
proyecto histórico racional a partir del análisis de las contradicciones 
reales, la violencia se mistifica (yo lo llamaría a eso petardismo). 
Resulta entonces algo similar a una cultura de violencia que nos 
recuerda el mito de John Foreil; en realidad la discusión acerca de la 
vía del acceso al poder debe hacerse en términos exclusivamente 
estratégicos y tácticos con miras a lograr un juicio acertado sobre el 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

528          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

método más eficaz para poner un sólo movimiento. El objetivo, por 
lo tanto, es asegurar que todo el movimiento revolucionario se 
organice en función de un proyecto histórico racional, para el cual yo 
estoy dando algunos elementos y no únicamente en torno a una 
estrategia por la toma del poder. Si esta estrategia se desvincula de 
un pensamiento global, se vuelve irracional, Es decir, aquellos que 
mistifican la violencia y cuyo único objeto es tomar el poder, es la 
irracionalidad de los fusiles, que yo he explicado. 

Si nosotros en cambio pensamos en un proyecto y se elabora, 
vaya a saber, si es realmente necesaria la defensa o no. Se hubiese 
dado tal vez, pero la violencia también puede ser necesaria y justa; 
pero no se da la mediación esencial, sino diríamos así, la mediación 
que posibilite lo esencial. Y lo esencial se está dando a otro nivel. Esto, 
porque veo que hay demasiadas conclusiones y lo que yo digo, creo 
que lo he dicho muy rápido y necesitaría bastantes aclaraciones. 

He pensado plantear ahora ciertos momentos fundamentales 
de una nueva antropología, que nos permitiera fundar este 
socialismo, y en América Latina. Para ello, y sintetizando, yo querría 
referir la dialéctica que alguna vez he indicado, de los tres niveles: 1º) 
la dialéctica de la mujer-varón; 2º) la dialéctica del padre-hijo, y en 
este sentido también ver cómo se puede plantear una nueva 
pedagogía política y descubrir allí el problema de la dependencia 
cultural y de cómo liberamos de ella aún en la formulación del 
proyecto de ese socialismo; 3º) la dialéctica del hermano-hermana 
que significaría una nueva política en el sentido que yo dije: 
democrático y popular. 

1º punto: la dialéctica del VARÓN-MUJER 

En la totalidad de la sociedad contemporánea, e incluyendo 
en esto tanto al capitalismo como al socialismo y al socialismo 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                529 

histórico que se está dando, en general, la relación varón-mujer 
también se plantea dentro de una totalidad donde el varón, en 
concreto, es el dominador y la mujer es la dominada. De esta manera 
un neo-humanismo latinoamericano significaría también el claro 
planteo del cómo de la liberación de la mujer, para que participara en 
un proyecto también nuevo. 

En este caso la mujer debería adoptar la posición del otro, y 
recién replantearse toda la cuestión de una erótica concreta 
latinoamericana, que permitiera la justicia con respecto al problema 
de la mujer, en la relación varón-mujer; pero también en la relación 
madre-hijo, sobre todo educadora-educando y por último, hermano-
hermana, en la sociedad política, con igualdad de derechos. De tal 
manera que un 50 % de un pueblo se incorporaría a la tarea 
productora del desarrollo. La liberación de la mujer es esencial. Pero 
es interesante de que, dentro del ámbito de la familia, es decir, en la 
relación varón-mujer, es donde se plantea el primer nivel de la 
cuestión de la propiedad. 

La propiedad nace como mediación de un hombre que tiene 
su proyecto de estar en la riqueza, es decir burgués, a nivel estricto 
de los muebles e inmuebles. En la relación varón-mujer como cosa es 
donde la propiedad viene a surgir. Y lo interesante sería ver cómo hay 
un nivel, el único, en que la propiedad definitiva de la cosa sería como 
continuación misma del ser y del cuerpo, del hombre. Así como uno 
tiene su vestido, así uno tiene sus paredes, las ventanas como 
continuación de sus ojos, la puerta continuación de entrar y salir, la 
propiedad como exclusiva, como privada. Pero privada no como 
individual, sino privada en la dialéctica de varón-mujer, hijo-casa-
hogar, que es el juego del hogar. Ahí es donde se justifica la 
propiedad; es decir, que habría una redefinición humanista en la 
erótica de la propiedad exclusiva y esta propiedad exclusiva entraría, 
como digo, en este ámbito muy concreto. 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

530          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

En seguida voy a plantear el segundo nivel de la propiedad, 
porque de la puerta para afuera, muchas veces la propiedad de uno 
significa poseer la casa del otro y es ahí donde entonces empieza el 
conflicto: de que unos tienen mucho para que otros estén a la 
intemperie. De tal manera que aún en esto habría que concretar 
mucho la cuestión: a qué nivel, justamente, es la propiedad privada. 

2º punto: la dialéctica PADRE-HIJO 

La dialéctica padre-hijo, es la dialéctica del maestro-discípulo 
y también la del partido político y un pueblo; del militante y su partido 
político; del periodista y su lector; del locutor de radio y el que lo 
escucha, etc. Es decir, que es una fantástica posibilidad. Es muy fácil 
ver cómo esta dialéctica del padre-hijo, que es la pedagógica, está 
destruida por la dominación. Es decir, el todo que está poseído por el 
dominador, que sería el padre, y en el caso de la cultura, por las 
culturas dominadoras. Se nos domina por la noticia, por los modelos 
interpretativos sociológicos, políticos, filosóficos y aún por los 
modelos socialistas. Es una novedad latinoamericana: hemos nacido 
a esta posibilidad después del descubrimiento de la dependencia 
cultural. 

De tal manera que tenemos que pasar revisión a este 
proyecto, aún ideológico, o mejor antropológico y ontológico, desde 
América Latina. 

La dominación pedagógica significa que el maestro posee el 
ser del todo. Mientras que la dialéctica de la liberación pedagógica 
significaría, justamente, que el maestro sabe que el otro, su discípulo, 
es otro. Ahí surge también la propia América Latina como un otro 
cultural con respecto a sus progenitores, que podrían ser Amerindia 
y Europa, como distinta a la América indígena y como distinta a 
Europa. Somos lo nuevo, lo latinoamericano y por lo tanto nos 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                531 

descubrimos hoy, pero como siempre nuevos: El descubrimiento de 
América es un hecho absolutamente reciente. Muchos intelectuales 
lo estamos descubriendo. Nuestro proyecto histórico no puede ser el 
africano, el islámico, el indú [sic] o el chino; ninguno de los dados, aún 
entre los pueblos subdesarrollados. Teniendo en cuenta nuestro 
proyecto histórico debemos inventarlo, crearlo, porque hemos 
descubierto esta relación pedagógica donde liberación pedagógica 
significa fragua de un nuevo proyecto histórico. Aquí hay muchos 
temas interesantes sobre esta cuestión de la dependencia cultural, 
aún a nivel político. 

3º punto: la dialéctica del HERMANO-HERMANA 

Retomamos el tema recién explicado de la propiedad, porque 
en el fondo el hermano-hermana es la relación política. Pero también 
encubre, por supuesto, la relación hombre-naturaleza. Porque si hay 
un dominador, que domina al empleado que trabaja la naturaleza, la 
relación hombre-naturaleza significa e incluye la relación hombre-
hombre. Todo se da co-implicado. 

Yo decía recién que la propiedad exclusiva, como el cuerpo, 
se justificaría en el ámbito del mueble y el inmueble de la casa, pero 
de la casa para afuera, el hombre está como el hermano-hermana en 
el mundo del trabajo, en el mundo de la solidaridad con los demás 
para reconstruir un mundo nuevo y es ahí donde también se debería 
imponer una nueva noción de la propiedad, es decir, de la propiedad 
exclusiva privada, en la tradición de nuestra cultura latinoamericana, 
invocándola aún desde Europa como natural. 

Es uno de los tantos excesos cometidos por ideologías que 
han instrumentado su poder para también ser un poder ideológico. 
Me refiero a que nosotros tenemos por las dos vertientes: 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

532          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Ameroindiana y Europa, fantásticas instituciones que nos redefinen 
la propiedad con un sentido humanista y solidario. 

En Amerindia, miren si no sería interesante volver a las 
grandes instituciones de la propiedad de los incas, por ejemplo. El 
Inca Garcilaso muestra cómo, cuando un muchacho del Imperio se 
casaba, se le daban tantos acres de tierra: 20 para él y 20 para la 
mujer. Cada hijo recibía 20 acres más de tierra. Una hija 15; cuando 
se casaba el hijo le sacaban los 20 y cuando se casaba la hija se le 
otorgaban las 15, porque el esposo podía repudiarla. De tal manera 
que cada uno recibía la tierra que necesitaba para vivir y cuando se le 
iba uno de ellos, también se le iba la tierra. 

El poseedor de todo era el Inca; el Inca era divino. La posesión 
de la tierra no era de nadie, sino de los dioses. Este tipo de comunidad 
de las tierras se usa todavía entre los Ayulos [sic] del Perú, que 
solamente han destruido muchas veces la propia Reforma Agraria, 
hasta con sentido socialista, pero alienante. Es decir, que quieren a 
veces plantear una cosa de tal manera de que saltan por sobre alguna 
institución que sería perfectamente recuperable, quizás aún, en su 
sentido primitivo. 

Los guaraníes tenían exactamente ese tipo de comunidad de 
tierras. A tal punto que, en este sentido, el paternalismo de los 
jesuitas (no hay que negarlo), no inventó un sistema socialista ni 
comunista sino que lo único que hicieron fue adoptar en concreto, el 
sistema de propiedad que ya tenían los guaraníes. Se habla de 
comunidades socialistas o comunistas y en realidad eran 
simplemente guaraníes. Los guaraníes tenían muy poca tierra para 
cada uno y todas las tierras eran de los dioses. Los jesuitas respetaron 
esto y lo cumplieron. Quiere decir que tenemos fantásticos 
antecedentes en América Latina sobre modos de propiedad distintos 
que los europeos y que como pasado son también proyecto futuro. 

Pero aún un poco para enfrentar a nuestra tradición y, al 
mismo tiempo, estratégica y tácticamente, diríamos así, llevar en el 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                533 

gran proceso a mucha otra gente. Yo me quería referir también a otro 
tipo de doctrina; por ejemplo, Basilio el Grande (uno de los padres de 
nuestra Iglesia) decía (no importa la justificación, pero es interesante 
la doctrina), que cuando Dios creó al hombre, creó todo y el hombre 
fue sólo administrador. Solamente después del pecado original es que 
fue necesario, como mal menor, la propiedad privada. Vean de qué 
manera para Basilio no era natural; además era por falta y pecado del 
hombre de que éste tenga propiedad privada. 

Tomás de Aquino, para ir a la tradición en este sentido, dice 
claramente de que la posesión común de las cosas son las que 
pertenecen a la humanidad; pero la repartición concreta, individual, 
es una cuestión que es derivada del derecho natural. De tal manera 
que en América Latina, no hay de ninguna manera una justificación 
contraria; la que puede decir que la propiedad privada era del 
derecho natural sin discernimiento. Porque, qué se dice cuando se 
dice propiedad privada, ¿positiva o natural? Positiva se sabe que no 
puede ser derecho natural, pero la propiedad natural a su vez privada 
sería aquella imprescindible para cumplir las exigencias. Estas 
imprescindibles, no van más allá de la casa. Quiere decir que no 
habría ninguna doctrina en nuestra historia que se opusiera a sacar 
aquello que es esencial de un sistema capitalista, que sería la 
mediación necesaria de la propiedad privada de los medios de 
producción. No habría en esto ninguna contrariedad histórica. Se 
abriría entonces la posibilidad de un socialismo que habría que 
redefinir, desde nuestra propia historia, y quizás, retomando aquello 
que tradicionalmente nuestro pueblo puede aceptar. 

Muchas veces nuestros políticos, filósofos, sociólogos somos 
élites absolutamente reducidas que despreciamos a nuestro pueblo. 
Nuestro pueblo tiene ciertas motivaciones que están muy alejadas a 
veces de las élites. Les voy a dar un caso particular y concreto. Hace 
poco yo hacía un trabajo sobre un fenómeno sociológico bastante 
interesante, que se llama “la religiosidad popular”; para hacer esto yo 



CURSO INTENSIVO: “TEMAS DE APROXIMACIÓN PARA UNA DIALÉCTICA DE LA LIBERACIÓN…  

534          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

me busqué unos 80 cancioneros argentinos de La Rioja, Catamarca, 
de todas partes. Fui sacando temas: este tema está muy arraigado en 
la gente. En la zona cuyana, está el fenómeno de la Difunta Correa. 
Entonces las élites ilustradas, quizás alienadas, estamos 
absolutamente incapacitadas para interpretar científicamente qué es 
lo que pasa en la conciencia de ese pueblo en concreto. Entonces 
decimos que estas cuestiones se van a superar fácilmente, pero 
entonces, no partimos de ellas. No somos capaces de utilizarlas, ni 
somos capaces de contar con esas cosas. Esto significa que la 
implantación de un socialismo que fuera burocrático, por una parte, 
dogmático por otra, de minorías más o menos alienadas en las 
Universidades, difícilmente tengan factibilidad. 

Un proyecto histórico-político, debe ser primero viable y para 
ser viable o, para tener como objetivo que sea democrático y popular, 
hay que contar con la realidad de un pueblo. De ahí entonces que hay 
ciertas limitaciones teóricas que imposibilitan presentar este 
proyecto. Yo creo que rompiendo esos diques históricos se podría 
hacer mucho y ese proyecto, de pronto, podría cobrar mucho más 
fuerza y realidad. 

Conclusión: ese proyecto de un socialismo histórico y 
latinoamericano, es posible formularlo y formularlo creativamente, 
aún en su última fundamentación antropológica, ontológica y 
metafísica. Yo creo que la tarea del filósofo sería poner el hombro en 
este sentido y sobre todo, trabajar en la interciencia donde junto con 
el sociólogo, con el político, con el psicólogo social, con el economista 
y con todos los demás, se puede ir en concreto, dialéctica, abierta y 
no dogmáticamente, progresando, descubriendo caminos viables que 
sean reales. 

Creo que es esencial que nos demos cuenta que el otro que 
nos interpela, un otro que está oculto y oprimido, debe ser en cierta 
manera aquello que nos preocupe esencialmente descubrir a 
nosotros. No vaya a ser que pensando ser [los solos] destinatario[s] 



ENRIQUE DUSSEL 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                535 

del destino de un pueblo, por una inadecuada dialéctica, [en] la lucha 
contra el opresor [como] mera e inauténtica lucha por la toma del 
poder, [nos enfrentemos al mismo pueblo como ejército 
revolucionario de una dictadura autoelegida (autocrática) y 
antipopular: fascismo de izquierda.] 





 

537          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

 

 

   

RESEÑA





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 539-552 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                539 

Zúñiga M., Jorge. Enrique Dussel. 
Retratos de una filosofía 
de la liberación. Barcelona: Herder, 
2022, 223 p. 

Yamandú Acosta1 

 https://orcid.org/0000-0001-8345-8786 

El 5 de noviembre de 2023, 
fallece en México, país en el que 
residió y realizó una relevante tarea 
intelectual desde 1975 que continuó, 
ampliándola y profundizándola, la 
iniciada y desarrollada previamente 
en Argentina y otros espacios de 
residencia en Europa y Medio 
Oriente, de proyección 
latinoamericana y mundial, el filósofo 
Enrique Dussel que había nacido en 
La Paz, Argentina, el 24 de diciembre 
de 1934. 

El libro de Jorge Zúñiga que 
intento presentar, publicado en 2022, 

con la participación del propio Enrique Dussel como lector del cuerpo 
del libro y como autor del Epílogo (pp. 193-196) con el que se cierra 

 
1 Universidad de la República, Uruguay. Contacto: yamacoro49@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
mailto:yamacoro49@gmail.com


RESEÑA: ZÚÑIGA M., JORGE. ENRIQUE DUSSEL. RETRATOS DE UNA FILOSOFÍA… 

540          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

ese cuerpo central, se me ocurre que más que un libro de homenaje, 
configura el homenaje de un libro que inscribe a Dussel en la 
Colección “Rostros de la filosofía iberoamericana y del Caribe” de 
esta prestigiosa editorial española, la que a su vez se prestigia con 
esta inclusión de Dussel en su galería de personalidades destacadas 
de la filosofía del mundo iberoamericano y caribeño, lo que implica 
el acto de justicia del reconocimiento de la importancia de este 
filósofo y de su obra.  

Titulado “Enrique Dussel”, el subtítulo “Retratos de una 
filosofía de la liberación” deja en claro, desde la tapa del libro, el 
hecho que no se trata de una biografía en el sentido restringido de 
este término, sino de “biografía, historia, filosofía y praxis política” 
(p. 21) en relación a Dussel y su filosofía, no obstante lo cual una Nota 
biográfica sobre Enrique Dussel es aportada en el Apéndice I del libro 
(pp. 207-213).  

Se trata de “retratos” de la “filosofía de la liberación” que 
Enrique Dussel ha edificado en interlocución con la historia, la 
realidad existente, la realidad posible y con diferentes expresiones de 
la filosofía del pasado y del presente, procurando en relación a éstas 
no adoptar la perspectiva del comentarista, sino del interlocutor 
crítico –en un sentido siempre constructivo y liberador-  que procura 
aprender y aportar con pretensión de validez en el diálogo y el debate 
filosóficos, que en ocasiones, con algunos filósofos contemporáneos 
–paradigmáticamente con Karl Otto Apel- ha podido mantener cara 
a cara en el ejercicio de un intercambio de ideas, posiciones y 
argumentos, que sea alcanzando consensos o profundizando 
disensos, han resultado fructíferos en el desarrollo de su filosofía de 
la liberación, que es su aporte a la filosofía latinoamericana y 
mundial. 

Por cierto, Jorge Zúñiga refiere –criteriosamente– a Dussel 
“una filosofía de la liberación”, evitando el exceso de pretender que 
la de Dussel fuera la filosofía de la liberación. Es el caso de una 



YAMANDÚ ACOSTA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                541 

filosofía de la liberación que se distingue por su especificidad de otras 
expresiones que en sus matices, diferencias y complementariedades 
hacen a la filosofía de la liberación, cuyos orígenes, como actitud 
filosófica que deriva en movimiento, se remontan a las décadas de 
los sesenta y setenta, en América Latina, y muy especialmente en 
Argentina, contando a Dussel entre sus fundadores. 

Jorge Zúñiga nos aporta en su libro “retratos” de esa filosofía. 
Sin negar que la fotografía pueda ser un arte, me animo a sostener 
que, como retratista, Zúñiga oficia más como dibujante o pintor, que 
como fotógrafo. Como dibujante, los retratos que ofrece, de trazo 
fino, firme y preciso, no son ni quieren ser caricaturas. Como pintor, 
las pinceladas y paleta de colores que pone en obra, generan retratos 
que presentan una adecuada definición y que pueden apreciarse por 
sí mismos cada uno de ellos con independencia de los otros. 
Fotógrafo, dibujante o pintor –o las tres artes integradas desde los 
mismos fundamentos filosóficos de la filosofía que se retrata–, Jorge 
Zúñiga exhibe en cada uno de los “retratos” y en la organización del 
conjunto, un manejo de la perspectiva eficaz en la finalidad de 
motivar y habilitar en las y los lectores, una adecuada comprensión 
de cada una de las partes, como del todo al que en su sucesión e 
integración construyen, el que a su vez una vez construido, tal vez 
ilumina con nueva luz en su pertinencia y sentido a aquellos 
“retratos” ya contemplados, en cuanto piezas de una importante 
obra que es una totalidad abierta. 

Considerados los “retratos” en su sucesión, hacen a la 
continuidad de una experiencia intelectual en la que la comprensión 
de cada nuevo retrato que se aprecia se ve favorecida por la del que 
le antecede, de manera tal que hay una suerte de ascenso en 
términos de comprensión en esa sucesión. De esta manera, al llegar 
al último retrato, al completar la experiencia de un todo que es 
mucho más que sus partes, nuestra perspectiva de los primeros 
retratos se enriquece a la luz de la experiencia de los últimos que el 
libro expone al modo de una sala de exposiciones de obras pictóricas 



RESEÑA: ZÚÑIGA M., JORGE. ENRIQUE DUSSEL. RETRATOS DE UNA FILOSOFÍA… 

542          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

que podemos volver a recorrer total o parcialmente y que pueden 
volver a interpelarnos de renovadas maneras.  

Es un libro que se puede leer en el orden en que los “retratos” 
se presentan, también se pueden seleccionar aleatoriamente para su 
lectura aquellos que puedan interesar, sea por su asunto, sea por su 
tiempo, sea por su espacio de producción. 

En cuanto a la presentación que aquí ensayo, teniendo en 
mente la tesis hegeliana que nos enseña que “el final devela el 
principio”, comenzaré por el final en que el sentido del libro 
eventualmente se devela, aunque obviamente procuraré tanto en 
referencia al final como a cada uno de los “retratos” que le 
anteceden, que mi presentación pueda motivar en el caso que nos 
ocupa, la experiencia siempre única e intransferible de la lectura de 
un libro. 

En rigor, comenzaré más allá del final del cuerpo del libro y 
del Epílogo redactado por Dussel que aparece a continuación, antes 
de la bibliografía. Luego de esta, leemos al final de la “Nota biográfica 
sobre Enrique Dussel” en que consiste el Apéndice I del libro (pp. 207-
213): “El 24 de diciembre de 2021 Enrique Dussel cumplió ochenta y 
siete años, edad a la que ha llegado como uno de los filósofos más 
destacados en América Latina y un profesor de filosofía cuyas clases 
serán recordadas por su pasión docente, así como por la amplia 
afluencia de estudiantes y profesores que llegaban puntualmente a 
escuchar su cátedra” (p. 213). 

Jorge Zúñiga, autor del libro que consideramos, se confiesa 
implícitamente como uno de los estudiantes y más recientemente 
como uno de los profesores que atraídos no solamente por el 
contenido de la clases de Dussel sino por la “pasión docente” que 
ponía en todas y cada una de ellas, –la que afortunadamente 
podemos todavía experimentar en las muchas clases y conferencias 
del Maestro argentino-mexicano que podemos encontrar y disfrutar 



YAMANDÚ ACOSTA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                543 

en Internet–, que siempre tuvieron una convocatoria masiva y 
entusiasta. 

A la “pasión docente” de Dussel que aún podemos constatar 
gracias a la tecnología y al aprovechamiento que hizo de ella, 
debemos sumar la pasión filosófica sin la cual no hubiera sido posible 
la enorme y valiosa obra que produjo y publicó en lengua española 
(pp. 215-220) y las numerosas traducciones de varias de ellas al 
inglés, portugués, francés, italiano, alemán y otros idiomas (pp. 220-
223); pasión filosófica que se potencia en el ejercicio inclaudicable de 
una pasión pedagógica y comunicativa. 

En definitiva, una pasión –pathos– que hace a la radicalidad 
y fuerza del personalísimo ejercicio de la razón –logos– desplegado 
por Enrique Dussel en su extensa e intensa trayectoria como filósofo, 
de la que este libro de Jorge Zúñiga da testimonio; pasión y razón 
filosófica que se objetiva con consistencia en el plano del ethos en las 
acciones y compromisos humanos, políticos e institucionales que 
Dussel sostuvo hasta muy próximo a su fallecimiento. 

Justamente, el que en rigor es el penúltimo de los “retratos” 
del libro, Teoría y praxis. El compañero Dussel (pp. 181-191), da 
cuenta de la consistencia entre la “teoría” desplegada en su última 
saga en tres tomos sobre la política de la liberación y la “praxis” del 
compromiso humano, político e institucional, asumido con MORENA 
(Movimiento de Regeneración Nacional) en México, al liderar la 
formación de sus cuadros políticos desde la responsabilidad de la 
Secretaría de Educación con que el Congreso Nacional Extraordinario 
de MORENA lo distinguió en enero de 2020, la que ejerció con 
dedicación hasta poco antes de su muerte, responsabilidad en la que 
a la interna del movimiento, respondió sin contradicción –escribe 
Zúñiga– tanto a su identificación como “el Doctor Dussel” como a la 
de “compañero Dussel”, siendo siempre –siento– el Maestro Dussel. 

En el último de los “retratos”, ¿Agotamiento de la filosofía de 
la liberación? (pp. 187-191), Jorge Zúñiga se hace esta pregunta que 



RESEÑA: ZÚÑIGA M., JORGE. ENRIQUE DUSSEL. RETRATOS DE UNA FILOSOFÍA… 

544          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

por su sola enunciación podría sugerir escepticismo respecto de la 
vigencia de esta orientación de la filosofía desplegada por Dussel de 
modo tan propio y a la que él se ha sumado, primero como alumno y 
finalmente como colega y compañero, pero que a la luz de que esta 
filosofía se ocupa en todo tiempo y espacio de trascender toda 
dominación en el sentido de la liberación, la validez ética de su 
perspectiva dice acerca de su vigencia presente en el mundo 
realmente existente global y localmente atravesado por lógicas de 
dominación, así como de su vigencia futura en cuanto haya un locus 
de los oprimidos desde el cual elucidar, enunciar y producir 
horizontes de liberación. 

El antepenúltimo de los “retratos”, El tomo III de Política de 
la Liberación un trabajo de investigación y escritura colectivo (pp. 
173-180) da cuenta de las circunstancias que retrasaron la 
publicación de este último tomo en que Dussel ofició como 
orientador y coordinador de un equipo integrado fundamentalmente 
por varios de sus discípulos devenidos en colegas articulados al 
interior del espíritu del proyecto dussseliano. Entre ellos, el propio 
Jorge Zúñiga, a quien le correspondió según consta, la 
responsabilidad de enunciar el “principio material crítico-negativo de 
la política” (p. 176), de una política de la liberación, que como la ética 
en la que se sustenta y que en el registro de la praxis política es una 
política de principios. Es un “retrato” en el que otros “rostros de la 
Filosofía Iberoamericana y del Caribe” aparecen junto al de Dussel, 
quien se refleja en ellos, así como ellos en él en ese tercer tomo; y en 
los que la “filosofía de la liberación” de Dussel parece asegurar su 
continuidad, más allá del propio Dussel, tal como él mismo lo previó 
en las líneas con las que cierra su Epílogo: “La tarea solo ha 
comenzado. Una escuela de filosofía de la liberación en ciernes 
tendrá mucha materia para ser pensada crítica y filosóficamente en 
el corto y mediano plazo. Es tarea de los que hoy son jóvenes” (p. 
196). 



YAMANDÚ ACOSTA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                545 

14 tesis de Ética. Reencauzando el Tomo III de la Política de la 
Liberación (pp. 161-171) y El rodeo hacia el tercer tomo de Política de 
la Liberación (pp. 157-159), que en ese orden retrospectivo 
anteceden al que se acaba de comentar en relación al Tomo III de la 
Política de la liberación finalmente realizado, dan cuenta de las 
mediaciones específicas que finalmente lo hicieron posible.  

14 Tesis de Ética, complementando anteriores libros de Ética 
de Dussel, en particular el de 1998 Ética de la liberación en la edad de 
la globalización y la exclusión pone el foco en “la diferenciación del 
momento de la destrucción-deconstrucción (momento crítico-
negativo) con respecto al sistema vigente y del nuevo orden 
(momento crítico-positivo)” (p. 170) lo cual implica elevar de seis a 
nueve los principios de la ética de la liberación publicada en 1998. En 
diálogo entre colegas en 2013, Jorge Zúñiga le habría hecho notar a 
Enrique Dussel la necesidad de profundizar en la diferenciación 
explícita de esos dos momentos (p. 166), la que una vez efectuada, 
habilitó el por mucho tiempo detenido –tanto en la investigación 
como en la redacción– tomo III en que la Política de la Liberación 
culmina con enfático sentido de futuro. 

El rodeo hacia el tercer tomo…, retrata otros temas y 
publicaciones que Dussel abordó entre 2009 y 2013, que 
considerados desde su futuro, más allá de su valor intrínseco, se 
revelaron necesarios para culminar el tomo III de la Política de la 
Liberación.  

Política de la Liberación, el paso después de la Ética de 1998 
que se convirtió en reto (pp. 139-156) es el retrato que marca la 
transición desde la ética a la política de la liberación como horizonte 
último de sentido de la filosofía de la liberación dusseliana, aunque 
no sea el caso de abandonar la ética, sino de elevarla al plano de la 
política que en definitiva no es sino una ética en lo que hace a la 
construcción de comunidad en el ejercicio de una praxis constructiva 
que fundamenta y legitima la praxis crítico-destructiva de la política 



RESEÑA: ZÚÑIGA M., JORGE. ENRIQUE DUSSEL. RETRATOS DE UNA FILOSOFÍA… 

546          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

de la dominación como pura lógica del poder destructor de la 
comunidad. 

Ética de la liberación en la edad de la globalización y la 
exclusión (1998), de una ética crítica fenomenológica a una crítica 
ética deóntica y el diálogo filosófico norte-sur (pp. 119-138), –el 
noveno de los retratos–; retrata el punto de inflexión en la ética de la 
liberación de Dussel que Zúñiga identifica conceptualmente en este 
título, marcado por el libro publicado en 1998, al que los numerosos 
alumnos y colaboradores de Dussel –Zúñiga incluido– se refieren 
como la “ética amarilla” (sin que esto tenga –obviamente– alguna 
connotación descalificatoria como cuando se habla de “prensa 
amarilla”, tampoco una connotación racial) en razón del color 
amarillo de las tapas del voluminoso libro publicado por Editorial 
Trotta. El diálogo filosófico norte-sur, es el que tuvo lugar a lo largo 
de diez años previos a la publicación de esta “ética amarilla”, que 
encontró en Karl Otto Apel y Enrique Dussel principales 
interlocutores; en el que también Franz J. Hinkelamert, Raúl Fornet-
Betancourt y Arturo A. Roig, participaron, con Dussel, desde el Sur.  

Dussel ha dicho que esta Ética de 1998 es su respuesta a Apel 
(una respuesta de 661 páginas). Zúñiga presenta en este retrato los 
ejes de novedad de esta inflexión de la ética de la liberación 
dusseliana especialmente motivada por ese diálogo, la que, entiendo 
es una suerte de bisagra entre los desarrollos anteriores de esta ética 
de la liberación y la política de la liberación en cuanto ascenso de esta 
ética de la liberación al nivel de la praxis política. 

Intermezzo. Colonialidad, Eurocentrismo y Transmodernidad 
(pp. 103-117) –octavo retrato– da cuenta de los aportes fundantes 
de Dussel en relación a estos tópicos que son centrales en un 
proyecto mundial de liberación como el que alienta en la obra del 
Maestro argentino-mexicano, e insoslayables en el debate actual con 
ese horizonte emancipatorio. 



YAMANDÚ ACOSTA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                547 

El séptimo retrato, Marx. Una interpretación heterodoxa y 
latinoamericana (pp. 91-102) bosqueja un capítulo en la obra de 
Dussel que rinde cuatro interesantísimos volúmenes dedicados a 
Marx que es leído desde América Latina y la filosofía de la liberación, 
los que aportan una visión de Marx original e inspiradora. Reflexiona 
Zúñiga a propósito de ello: “Si bien Leopoldo Zea, en la década de 
1960, y Emmanuel Lévinas en la de 1970, marcaron las 
investigaciones de Dussel y sus horizontes teóricos e interpretativos, 
ahora se sumará Marx en el camino de su filosofía de la liberación” 
(p. 102); respecto de la lectura dusseliana de este último, había 
escrito Zúñiga un poco antes, se trata de “criticar, negar y superar el 
orden dado, en el caso de Marx el capitalismo, en el caso de Dussel 
el orden neocolonial.” (p. 91). 

Política de la liberación (1979) (pp. 83-90), –sexto retrato–, 
refiere al nivel concreto del mundo de la vida –el de la política– que, 
señala Zúñiga, ya había llamado especialmente la atención de Dussel 
desde la primera formulación de su ética en 1970, había dado lugar a 
la redacción de la Política de la liberación en 1974 en Argentina, la 
que no se publicaría sino hasta 1979 en México. Motivos que se 
desarrollan en la saga de los tres tomos de la Política de la Liberación 
del último Dussel en México, ya estaban in nuce en este primer Dussel 
de la década de los ‘70 en Argentina. Zúñiga da cuenta de ejes 
centrales de estos avances ya muy significativos de Dussel sobre la 
política. 

Filosofía de la liberación (1977). La formulación de un 
programa (pp.75-81), –quinto retrato–, da cuenta del programa de 
investigación formulado ya en México, que actualiza el que Dussel 
venía desarrollado desde Argentina y sus otros lugares de residencia 
en Europa y Medio Oriente, programa que se condensa en el título 
Filosofía de la liberación de 1977, que Zúñiga estima también como 
“una declaratoria de presencia en el ámbito filosófico mexicano por 
parte de Dussel en los primeros años de exilio” (p. 81); diríamos su 



RESEÑA: ZÚÑIGA M., JORGE. ENRIQUE DUSSEL. RETRATOS DE UNA FILOSOFÍA… 

548          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

carta de presentación filosófica en el país en el que vivirá más de la 
mitad de su vida, adoptando su nacionalidad. 

En este libro expresa, –cita Zúñiga– entre otros conceptos, 
“que la filosofía ha nacido en la periferia, como necesidad de 
pensarse a sí mismo ante el centro y como exterioridad, o 
simplemente ante el futuro de la liberación” (p. 81), Valora Zúñiga la 
clave no ya solamente política, sino específicamente geopolítica de la 
filosofía de la liberación de Dussel, que se evidencia en “la 
primariedad del ego conquiro frente al ego cogito cartesiano, así 
como por la invitación insistente de partir del mundo cotidiano y 
evitar la filosofía imitativa” (p. 81). 

El cuarto retrato, 1975. Comienza el exilio en México (pp. 69-
73) traza las circunstancias más inmediatas que precipitaron la salida 
de Dussel de Argentina a su exilio en México y, ya en este país, su 
participación en el I Coloquio Nacional de Filosofía en agosto de ese 
año con la presentación de la ponencia “La filosofía de la liberación 
en Argentina: la irrupción de una nueva generación filosófica” y su 
participación en la “Declaración de Morelia: filosofía e 
independencia”, la que lleva su firma junto a las firmas de Leopoldo 
Zea, Francisco Miró Quesada, Arturo Andrés Roig y Abelardo Villegas.  

La ponencia de Dussel daba cuenta de la emergencia de la 
filosofía de la liberación en Argentina a través de una generación 
filosófica de la que él se siente parte; el Coloquio de Morelia, si bien 
“Nacional de Filosofía”, contó con los aportes de varios filósofos 
latinoamericanos –algunos como Dussel en el exilio–, marcando un 
estado de situación de la filosofía en América Latina y, finalmente, 
“La Declaración de Morelia” marcó hacia adelante el compromiso de 
la filosofía latinoamericana con la independencia en cuanto una 
segunda independencia todavía en ciernes. Dussel posicionaba 
entonces su filosofía de la liberación en diálogo cara a cara con los 
filósofos mexicanos y latinoamericanos, en los horizontes de la 
filosofía en México y, desde este país, en América Latina. 



YAMANDÚ ACOSTA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                549 

Para una ética de la liberación latinoamericana (1973) (pp. 
49-68) –tercer retrato–, retrata, poniéndola en contexto, esta 
voluminosa obra de Dussel en cinco tomos, los dos primeros en 
Argentina, el tercero en México y el cuarto y quinto en Colombia, 
ética –escribe Zúñiga– “que a su vez subsume la ética en las esferas 
prácticas del mundo cotidiano: la política, la pedagógica, la erótica y 
la religión” (p. 49) y que “puede definirse como una ética filosófica 
fenomenológica ana-léctica, crítica de Heidegger y Hegel, con una 
marcada influencia de Emmanuel Lévinas, trascendiendo a este 
desde la realidad latinoamericana” (p. 51). Explica Zúñiga en este 
sentido más adelante: “Si con Leopoldo Zea, Dussel había encontrado 
a América Latina fuera de la historia, con Lévinas se dará cuenta de 
que ella es precisamente el Otro del mundo colonial, el Otro más allá 
del Ser, razón por la cual ha sido ignorada y encubierta por el relato 
hegemónico de los acontecimientos mundiales. Si el primero, a 
nuestro juicio, despertó a Dussel del sueño eurocéntrico, el segundo 
lo ‘despertó del sueño ontológico’” (p. 59). 

La cuestión del “Otro”, la del más allá de la “totalidad”, la del 
“ethos de la liberación” que atraviesan esta Ética de Dussel, son 
recogidas, analizadas y reflexionadas de modo pertinente por Jorge 
Zúñiga. 

El retorno a Argentina y los inicios de la Filosofía de la 
Liberación (pp. 39-47) –segundo retrato– pinta la integración de 
Dussel a partir de su regreso a Argentina en 1966 en la emergente 
generación de filósofos que hará lugar a la filosofía de la liberación, 
de la que dará luego cuenta, según vimos, en su ponencia en Morelia 
en 1975. Zúñiga traza el contexto de estos inicios de la filosofía de la 
liberación en Argentina y en el mundo, en las dimensiones intelectual 
y política, en cuanto condiciones de posibilidad y sentido de esta 
emergencia filosófica. 

Mendoza, Europa y Medio Oriente (pp. 25-37), es el primer 
retrato. En él, Zúñiga dibuja líneas fundamentales de los procesos 



RESEÑA: ZÚÑIGA M., JORGE. ENRIQUE DUSSEL. RETRATOS DE UNA FILOSOFÍA… 

550          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

históricos y culturales en Argentina, América Latina y a nivel mundial, 
y, muy especialmente, de los procesos filosóficos que encuentran a 
Dussel como joven estudiante de filosofía en Mendoza (Argentina), 
cuyos intereses de formación lo llevan a Europa, en donde confiesa 
descubrirse como latinoamericano –aparece así la cuestión del punto 
de vista de “el Otro” en alguno de sus sentidos– y luego a Medio 
Oriente en donde a partir de una experiencia de trabajo, la cuestión 
de “el Otro” refiere –incluyendo la otredad de América Latina 
respecto de Europa– a los “oprimidos” o los “pobres”, que en 
adelante se configurarán como el locus enuntiationis de su filosofía. 

No comentaré el excelente Prólogo de Ricardo Espinoza Lolas 
(pp. 11-18), aunque sí la Introducción (pp. 19-24) con la que Jorge 
Zúñiga nos invita a recorrer su galería de retratos, cosa que hasta aquí 
hemos hecho en el sentido inverso al de la exposición a partir de la 
tesis de que “el final devela el principio”. 

En esta Introducción Zúñiga señala como preocupación 
fundamental de Dussel “expresar teóricamente una praxis de la 
liberación de los pueblos excluidos por el sistema-mundo-capitalista-
neocolonial, en particular la de los pueblos latinoamericanos” (p. 19). 
No hay pues pretensión de vanguardia, sino de acompañamiento 
crítico-constructivo. 

Nos llama Zúñiga la atención sobre la cuestión del sentido de 
la historia que desde “El humanismo semita hasta Política de la 
Liberación. Historia Mundial y Crítica” (p. 20) ha desarrollado Dussel 
rebatiendo el relato dominante occidental-moderno de ese sentido. 

En el marco de esa perspectiva histórico-crítica es que la 
filosofía de Dussel y sus aportes conceptuales y categoriales –
“exterioridad”, “vida”, “crítica”, “método ana-léctico”, 
“eurocentrismo”, “ética crítica”, “moral vigente” – y sus diálogos y 
debates –siempre constructivos– con otros filósofos como Karl Otto 
Apel y Franz J. Hinkelammert, pueden mejor comprenderse (p. 21). 



YAMANDÚ ACOSTA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024                551 

Y luego de referirse a la intención de este libro y a la 
estrategia de su diseño, cierra su Introducción con estas precisiones: 

Enrique Dussel es hoy el más destacado de una generación de 
filósofas y filósofos argentinos y latinoamericanos que escogieron 
como tema de reflexión incesante la liberación de las relaciones de 
dominación y la conformación de una filosofía latinoamericana. 
Tanto él como muchos otros y otras no ha dejado de expresar, 
desde la década de 1970, su propio acento, de exponer 
problemáticas y líneas de investigación que desde diferentes partes 
del mundo siguen abriendo el camino para el desarrollo de la 
filosofía en América Latina (p. 23). 

Sin lugar a dudas Enrique Dussel es uno de los filósofos más 
destacados de América Latina y que desde ella en el último tercio del 
siglo XX y el primer tercio aún en curso del siglo XXI han desarrollado 
una filosofía con legítima pretensión de validez y de verdad, y por lo 
tanto de universalidad, que ha aportado sustantivamente en clave de 
liberación a la conflictiva y nunca acabada constitución de nuestra 
humanidad. 

El libro de Jorge Zúñiga. que hasta aquí hemos considerado, 
presenta a las y los interesados en la filosofía iberoamericana y del 
Caribe, una serie de quince retratos de la filosofía de la liberación de 
Enrique Dussel, seguidos por un Epílogo del filósofo argentino-
mexicano, que manifestando implícitamente conformidad con esos 
retratos sobre su filosofía la proyecta al futuro, apelando para su 
continuación “a los que hoy son jóvenes”, entre los cuales 
seguramente Jorge Zúñiga está en primerísima fila. 

 
Yamandú Acosta 

Profesor de Filosofía y Magister en Ciencias Humanas, opción Estudios 
Latinoamericanos. Fue Profesor Titular y Director en el Instituto de Historia de las 
Ideas, Facultad de Derecho y en el Centro de Estudios Interdisciplinarios 



RESEÑA: ZÚÑIGA M., JORGE. ENRIQUE DUSSEL. RETRATOS DE UNA FILOSOFÍA… 

552          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 44, AÑO 2024 

Latinoamericanos, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, en régimen 
de dedicación total, Universidad de la República, Uruguay. Actualmente es Docente 
libre en la última facultad mencionada e Investigador activo, nivel II del Sistema 
Nacional de Investigadores, Uruguay. Trabaja sobre sujeto, democracia y derechos 
humanos, filosofía latinoamericana y pensamiento crítico en América Latina. Ha 
publicado varios libros. También numerosos capítulos de libros y artículos de 
filosofía, historia de las ideas y estudios latinoamericanos en diversos países de 
América y Europa Su libro Las nuevas referencias del pensamiento crítico en América 
Latina. Ética y ampliación de la sociedad civil (2003) mereció el Premio Pensamiento 
de América “Leopoldo Zea” otorgado por el Instituto Panamericano de Geografía e 
Historia en 2004, como parte del cual tuvo una segunda edición en México en 2006. 
Sujeto, Transmodernidad, Interculturalidad. Tres tópicos utópicos en la 
transformación del mundo (Montevideo: Facultad de Humanidades y Ciencias de la 
Educación, 2020) es su último libro publicado. 


	Presentation of the Dossier:
	A Life for the Liberation of Our America.  Tribute to Enrique Dussel (1934-2023)
	What Multipolar World After the End of European Hegemony? Enrique Dussel's Theory of Transmodernity From a European Perspective
	Enrique Dussel and the Question of Dependency. Notes on a Debate Within the Latin American Philosophy
	From Modernity to Transmodernity. Projections of the Philosophy of Enrique Dussel
	The Formulation of the Analectical Method Within the Work of Enrique Dussel Based on the Criticism of the Dialectic of Existence
	Some Reflections About Face and Pedagogical Categories in Enrique Dussel's Philosophy of Liberation
	Early Modernity, Peripheral-Colonial Modernization, and Critical Christian Discourses, According to Enrique Dussel's Mature Politics of Liberation
	Dussel´s Theological Metaphors
	Reconstruction of the Analectic Method as an Ethics of Historical Openness
	Exteriority as Living Labour. A Dusselian Reading of the Work of Karl Marx
	On Enrique Dussel's Anadialectical Method: Alterity and Revelation
	Negativity and Necessity. Conjectures About Sartre, Dussel and the Philosophy of Liberation
	Alteration of Exteriority. On the “New Totality”, Political Subjectivity and Messianic Key in Enrique Dussel. A Debate with Emmanuel Levinas
	Liberation Economics: Notes for a Trans-Capitalist System
	Baroque and Sociology, Between Horacio González and Eduardo Rinesi
	Learning to Philosophize From the Peripheries.  Poland and Latin America
	Brain and Human Genome. Its Importance in Today's Daily Life
	Life, Work and Legacy of Enrique Dussel: Interview with  Jorge Zúñiga
	Preliminary Study

