


 

 

 

 

 

 

VOLUMEN 46 

2025 
 

 

 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE CUYO 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

INSTITUTO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA 

MENDOZA - REPÚBLICA ARGENTINA 

ISSN 1514–9935 (VERSIÓN IMPRESA) 

ISSN 1853–3175 (VERSIÓN EN LÍNEA) 

 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


 

 

CUYO  
Anuario de Filosofía  
Argentina y Americana 
VOL. 46 - AÑO 2025 

 

CUYO es una publicación del Instituto de Filosofía Argentina y Americana de la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, Argentina). Difunde trabajos 
de investigación sobre Filosofía, Historia de la Filosofía Argentina y Americana, Historia de 
las Ideas Americanas y disciplinas afines. En su sección “Textos” rescata inéditos, escritos antiguos 
y documentación. Desde 1965 es un espacio de diálogo y análisis crítico con calidad científica y 
rigor académico, dirigida a un lector especializado, pero también al público en general. 

Esta revista está incluida en: Portal de revistas de la Universidad Nacional de Cuyo, SID-
UNCUYO; Núcleo Básico de Revistas Científicas Argentinas, CAICYT/CONICET; Scientific 
Electronic Library On line (SciELO); Latindex (Catálogo y Directorio); Red de Bibliotecas 
Universitarias y Científicas (REBIUN); Matriz de Información para el Análisis de Revistas (MIAR); 
Bibliografía Nacional de Publicaciones Periódicas Argentinas Registradas (BINPAR); 
Clasificación Integrada de Revistas Científicas (CIRC); Red latinoamericana de revistas 
académicas en ciencias sociales y humanidades (LatinREV); Biblioteca Electrónica de Ciencia y 
Tecnología, Argentina; Système universitaire de documentation (SUDOC); Sistema Integrado 
de Información Documental Centroamericano (SIIDCA); European Publications (EuroPub); 
Dialnet; Malena; Bielefeld Academic Search Engine (BASE); Directory of Open Access Scholarly 
Resources (ROAD); y se adhiere a las siguientes pautas: Declaration on Research Assessment 
(DORA); Committee on Publication Ethics (COPE). 

 

Las opiniones expresadas por los autores son de su exclusiva responsabilidad. 

ISSN 1514–9935 (Versión impresa) 

ISSN 1853–3175 (Versión en línea) 

 

 

CUYO is a publication of the Institute of Argentine and American Philosophy (the American 
Continent as a whole) of the Faculty of Philosophy and Literature of the National University of Cuyo 
(Mendoza, Argentina). This publication contains research papers on Philosophy, History of 
Argentine and American Philosophy, History of American Ideas, and related disciplines. In its 
“Texts” section, it recovers for publication unpublished writings and ancient works and documents. 
Since 1965, CUYO has provided a space for the exchange of opinions and critical analysis with 
a scientific note, addressed not only to the specialized reader but also to the general public. 

This publication is included in: Portal de revistas de la Universidad Nacional de Cuyo, SID-
UNCUYO; Núcleo Básico de Revistas Científicas Argentinas, CAICYT/CONICET; Scientific 
Electronic Library On line (SciELO); Latindex (Catálogo y Directorio); Red de Bibliotecas 
Universitarias y Científicas (REBIUN); Matriz de Información para el Análisis de Revistas 

http://ffyl.uncuyo.edu.ar/instituto-de-filosofia-argentina-y-americana-ifaa#:~:text=El%20Instituto%20de%20Filosof%C3%ADa%20Argentina,creada%20esta%20secci%C3%B3n%20en%201952.
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
http://www.uncuyo.edu.ar/
http://www.caicyt-conicet.gov.ar/sitio/cuyo-anuario-de-filosofia-argentina-y-americana/
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_serial&pid=1853-3175&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_serial&pid=1853-3175&lng=es&nrm=iso
https://www.latindex.org/
http://www.caicyt-conicet.gov.ar/sitio/cuyo-anuario-de-filosofia-argentina-y-americana/
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_serial&pid=1853-3175&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_serial&pid=1853-3175&lng=es&nrm=iso
https://www.latindex.org/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


 

 

(MIAR); Bibliografía Nacional de Publicaciones Periódicas Argentinas Registradas (BINPAR); 
Clasificación Integrada de Revistas Científicas (CIRC); Red latinoamericana de revistas 
académicas en ciencias sociales y humanidades (LatinREV); Biblioteca Electrónica de 
Ciencia y Tecnología, Argentina; Système universitaire de documentation (SUDOC); Sistema 
Integrado de Información Documental Centroamericano (SIIDCA); European Publications 
(EuroPub); Dialnet; Malena; Bielefeld Academic Search Engine (BASE); Directory of Open 
Access Scholarly Resources (ROAD); and adheres to the following guidelines: Declaration 
on Research Assessment (DORA); Committee on Publication Ethics (COPE).  

Every opinion expressed here by the authors is their own responsibility.  

ISSN 1514–9935 (Printed version) 

ISSN 1853–3175 (Online version) 

 



 

4          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

 

CUYO  
Anuario de Filosofía  
Argentina y Americana 
VOL. 46 - AÑO 2025 
 

Redacción 
Instituto de Filosofía Argentina y Americana 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 
Centro Universitario, Ciudad de Mendoza (5500) Mendoza, Argentina 
Teléfono: (+54-261) 413 5000 Interno 2252 
E-mail: cuyoanuario@gmail.com   
Sitio web: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo  

Consejo de Redacción 

Director: Dante Ramaglia  orcid.org/0000-0001-5739-6331 (Universidad Nacional de Cuyo / 

Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina) 
Marisa Muñoz  orcid.org/0000-0002-9449-0754 (Universidad Nacional de Cuyo / Consejo 

Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina)  
Marcela Aranda (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Paula Ripamonti  orcid.org/0000-0003-0187-1273 (Universidad Nacional de Cuyo, 

Argentina) 
Secretaria: Aldana Contardi (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Secretaria técnica: Betina Vázquez (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Gestora editorial y marcado en SciElo: Lorena Frascali Roux  orcid.org/0000-0001-5342-

0875 (Área de Revistas Científicas y Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad 
Nacional de Cuyo, Argentina) 
Diseñadora gráfica: Camila Britos. Área de Revistas Científicas y Académicas (ARCA), Facultad 
de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo (UNCUYO). Argentina.  
Maquetación: Juan Marcos Barocchi  https://orcid.org/0009-0002-1594-7427 (Área de 

Revistas Científicas y Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 
Argentina) 

Consejo Editorial 

Adriana Arpini  orcid.org/0000-0002-5459-0363 (Universidad Nacional de Cuyo / Consejo 

Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, Argentina) 
Mariela Avila   orcid.org/0000-0002-9347-2191 (Universidad Católica Silva Henríquez, Chile) 

Clara Alicia Jalif de Bertranou (Universidad Nacional de Cuyo, Argentina) 
Francisco José Martín (Università di Torino, Italia) 
Gerardo Oviedo (Universidad de Buenos Aires, Argentina) 
Rubén Quiroz Ávila  orcid.org/0000-0002-6152-038X (Universidad Nacional Mayor de San 

Marcos, Perú)  
María del Rayo Ramírez Fierro (Universidad Autónoma de la Ciudad de México, México) 
Antolín Sánchez Cuervo  orcid.org/0000-0002-0371-0679 (Instituto de Filosofía, Consejo 

Superior de Investigaciones Científicas, España)  

 

 

mailto:cuyoanuario@gmail.com
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=22521&keywords=Dante%2BRamaglia&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0001-5739-6331
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=32130&keywords=Marisa%2BMu%C3%B1oz%2BMunoz&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0002-9449-0754
https://orcid.org/0000-0003-0187-1273
https://orcid.org/0000-0001-5342-0875
https://orcid.org/0000-0001-5342-0875
https://orcid.org/0009-0002-1594-7427
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=19562&keywords=ADRIANA%2BARPINI&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0002-5459-0363
https://orcid.org/0000-0002-9347-2191
https://orcid.org/0000-0002-6152-038X
https://orcid.org/0000-0002-0371-0679
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


 

 

Consejo Asesor 

Yamandú Acosta (Universidad de la República, Uruguay)  
Carlos Henrique Armani  orcid.org/0000-0003-4855-6115 (Universidade Federal de Santa 

Maria, Brasil)  
Norval Baitello  orcid.org/0000-0001-7814-7633 (Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo, Brasil) 
Hugo Biagini (Centro de Ciencia, Educación y Sociedad, Argentina) 
Carmen Bohórquez (Centro Nacional de Historia, Venezuela) 
Alcira Bonilla (Universidad de Buenos Aires / Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas, Argentina)  
Horacio Cerutti Guldberg  orcid.org/0000-0003-0464-8341 (Universidad Nacional 

Autónoma de México, Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe, México) 
Raúl Fornet-Betancourt (Universidad de Aachen, Alemania)  
José Luis Gómez Martínez (University of Georgia, Estados Unidos de América) 
Pablo Guadarrama González  orcid.org/0000-0002-4776-2219  (Universidad Central "Marta 

Abreu" de Las Villas, Cuba)  
Walter Omar Kohan  orcid.org/0000-0002-2263-9732 (Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro, Brasil)  
Francisco Leocata (Universidad Católica Argentina, Buenos Aires, Argentina) 
Oscar Martí (California State University, Estados Unidos de América) 
Carlos Ossandón Buljevic (Universidad de Chile, Chile) 
Carlos Paladines (Pontificia Universidad Católica del Ecuador, Quito, Ecuador)  
María Luisa Rubinelli (Universidad Nacional de Jujuy, Argentina) 
Ricardo Salas Astrain  orcid.org/0000-0003-4765-1567 (Universidad Católica de Temuco, 

Chile) 
María Cecilia Sánchez  orcid.org/0000-0002-9543-9264 (Universidad Academia de 

Humanismo Cristiano, Chile)  
José Santos Herceg  orcid.org/0000-0001-5425-2340 (Instituto de Estudios Avanzados, 

Universidad de Santiago de Chile, Chile)  
Alejandro Serrano Caldera (Universidad Americana, Nicaragua) 
Ángela Sierra González (Universidad de La Laguna, España)  
 
Han sido directores de la revista:  
Diego F. Pró (1965-1994) y Clara A. Jalif de Bertranou (1995-2015) 
 
 

CUYO. Anuario de Filosofía Argentina y Americana 
Instituto de Filosofía Argentina y Americana 
Facultad de Filosofía y Letras - Universidad Nacional de Cuyo 
Centro Universitario - Ciudad de Mendoza (5500) - Casilla de Correo 345 – Provincia de Mendoza 
E-mail: cuyoanuario@gmail.com   
Página web: http://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/about  

https://orcid.org/0000-0003-4855-6115
https://orcid.org/0000-0001-7814-7633
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=29675&keywords=Hugo%2BBiagini&datos_academicos=yes
https://www.conicet.gov.ar/new_scp/detalle.php?id=21233&keywords=Alcira%2BBonilla&datos_academicos=yes
https://orcid.org/0000-0003-0464-8341
https://orcid.org/0000-0002-4776-2219
https://orcid.org/0000-0002-2263-9732
https://orcid.org/0000-0003-4765-1567
https://orcid.org/0000-0002-9543-9264
https://orcid.org/0000-0001-5425-2340
mailto:cuyoanuario@gmail.com
http://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/about


 

6          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

 

 

 

 

VERSIÓN DIGITAL: ARCA (ÁREA DE REVISTAS CIENTÍFICAS Y ACADÉMICAS)  

DE LA FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS DE LA UNIVERSIDAD NACIONAL DE CUYO  

EMAIL: REVISTASCIENTIFICAS@FFYL.UNCU.EDU.AR  

 
Se permite la reproducción de los artículos siempre y cuando se cite 
la fuente. Esta obra está bajo una Licencia Atribución-No Comercial-
Compartir Igual 2.5 Argentina (CC BY-NC-SA 2.5 AR). Usted es libre 

de: copiar y redistribuir el material en cualquier medio o formato; adaptar, transformar y 
construir a partir del material citando la fuente. Bajo los siguientes términos: Atribución —debe 
dar crédito de manera adecuada, brindar un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado 
cambios. Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de forma tal que sugiera que 
usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante. No Comercial —no puede hacer uso del 
material con propósitos comerciales. Compartir Igual —Si remezcla, transforma o crea a partir 
del material, debe distribuir su contribución bajo la misma licencia del original. No hay 
restricciones adicionales —No puede aplicar términos legales ni medidas tecnológicas que 
restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la licencia. 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/. A partir del número 39, CUYO Anuario 
de Filosofía Argentina y Americana pasaó a estar bajo licencia Atribución-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0). Esta es una actualización de la versión pero 
aplica los mismos criterios que la versión CC BY-NC-SA 2.5 AR utilizada actualmente. Vea la 
actualización en: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es.  
Esta revista se publica a través del SID (Sistema Integrado de Documentación), que constituye 
el repositorio digital de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza): http://bdigital.uncu. 
edu.ar/, en su Portal de Revistas Digitales en OJS: http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/ 
index/index.  
Nuestro repositorio digital institucional forma parte del SNRD (Sistema Nacional de Repositorios 
Digitales) http://repositorios.mincyt.gob.ar/, enmarcado en la leyes argentinas: Ley N° 25.467, 
Ley N° 26.899, Resolución N° 253 del 27 de diciembre de 2002 de la entonces SECRETARÍA DE 
CIENCIA, TECNOLOGÍA E INNOVACIÓN PRODUCTIVA, Resoluciones del MINISTERIO DE CIENCIA, 
TECNOLOGÍA E INNOVACIÓN PRODUCTIVA N° 545 del 10 de septiembre del 2008, N° 469 del 17 
de mayo de 2011, N° 622 del 14 de septiembre de 2010 y Nº 438 del 29 de junio de 2010,  que 
en conjunto establecen y regulan el acceso abierto (libre y gratuito) a la literatura científica, 
fomentando su libre disponibilidad en Internet y permitiendo a cualquier usuario su lectura, 
descarga, copia, impresión, distribución u otro uso legal de la misma, sin barrera financiera [de 
cualquier tipo]. De la misma manera, los editores no tendrán derecho a cobrar por la 
distribución del material. La única restricción sobre la distribución y reproducción es dar al autor 
el control moral sobre la integridad de su trabajo y el derecho a ser adecuadamente reconocido 
y citado. 

mailto:revistascientificas@ffyl.uncu.edu.ar
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/%20index/index
http://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/%20index/index
http://repositorios.mincyt.gob.ar/


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 15/05/2025  |  ACEPTADO 24/06/2025 | PP. 26-63 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                7 

INDICE 
DOSSIER 

Presentación del dossier:La historiografía de América Latina y el 

Caribe en clave contemporánea. Conceptos y realidades en tensión 

l Presentation of the Dossier: The Historiography of Latin America 

and the Caribbean in a Contemporary Key. Concepts and Realities in 

Tension 

María Marcela Aranda,Walter Camargo ................................ 13 
 

Emociones colectivas y nuevos liderazgos de derecha en América 

Latina del siglo XXI. Las nuevas tecnologías al servicio de la 

polarización social l Collective Emotions and New Right-Wing 

Leaderships in Latin America in the 21st Century. New Technologies 

at the Service of Social Polarization 

Walter Camargo ..................................................................... 29 
 

Para una historia de la salud y la enfermedad en la Argentina. 

Aportes desde el caso de la representación del VIH l For a History of 

Health and Illness in Argentina. Contributions from the Case of HIV 

Representation 

Renzo Gastón Molini Aciar ..................................................... 67 
 

Prácticas historiográficas en revistas culturales latinoamericanas del siglo 

XX l Historiographical Practices in 20th Century Latin American 

Cultural Magazines 

María Marcela Aranda ......................................................... 107 

 
 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo


WALTER CAMARGO 

8          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Discursos y operaciones historiográficas en la revista Crisis (1973-

1976) l Discourses and Historiographical Operations in Crisis 

Magazine (1973-1976)  

Facundo Lafalla .................................................................... 159 
 

Un acercamiento a los aportes teórico-metodológicos de Günter Böhm y 

Boleslao Lewin para el estudio de la presencia judía en América Latina 

entre fines del siglo XVIII  y mediados del siglo XIX l An Approach to the 

Theoretical and Methodological Contributions of Günter Böhm and 

Boleslao Lewin for the Study of the Jewish Presence in Latin America 

Between the End of the 18th Century and the Mid-19th Century 

Román Ignacio Astorga Herrero ........................................... 193 
 

ARTÍCULOS 

Interdiscursividad maquiavélica: más allá del genio y del Astrólogo 

l Machiavellian Interdiscursivity: Beyond the Genius and the 

Astrologer 

Milena Zanelli ....................................................................... 221 
 

Ángel Cappelletti: la historia de las ideas desde una perspectiva anarquista 

como aporte para la filosofía latinoamericana y argentina l Ángel 

Cappelletti: the History of Ideas from an Anarchist Perspective as a 

Contribution to Latin American and Argentine Philosophy 

Carlos Olmos ...................................................................... 2577 
 

TEXTOS 

Comentarios a “La historia social”, de José Luis Romero l Comments 

on “Social History” by José Luis Romero 

María Marcela Aranda, Walter Camargo ............................. 291 
 

La historia social l Social history 

José Luis Romero ............................................................... 299 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                9 

RESEÑAS 

Barelli, María Cecilia y Rodríguez, Laura (Compiladoras). Variaciones 

filosóficas en torno a la comunidad. Un relevamiento del pensamiento 

moderno y contemporáneo. Bahía Blanca: Editorial de la Universidad 

Nacional del Sur (EDIUNS), 2024, 138 p. 

Adriana María Arpini ............................................................ 323 
 

Kozel, Andrés y Oviedo, Gerardo (Edición y selección de textos). El siglo 

de Hugo Biagini. Una antología. México: Universidad Nacional 

Autónoma de México / Centro de Investigaciones sobre América Latina 

y el Caribe, 2023, 440 p. 

Cristina Beatriz Fernández ................................................... 335 
 

Alves, Amone Inácia; Ramos dos Santos, Arlete; Ramalho, Mara Lucia 

(Organizadoras). Dicionário de educadores Populares. Goiás: Cegraf 

UFG, 2023, 514 p.  

Alejandro Herrero ................................................................ 347 
 

Acosta, Yamandú. Democracia en debate. Tensiones en la 

construcción de democracia en América Latina. Chisináu 

(Moldavia): Eliva Press, 2023, 233 p. 

Sebastián Ferreira ................................................................ 355 





 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                11 

 

DOSSIER:  
La historiografía 
de América Latina y el Caribe 
en clave contemporánea. 
Conceptos y realidades 
en tensión 

Coordinadores: 

María Marcela Aranda 
Universidad Nacional de Cuyo 
Facultad de Filosofía y Letras 
Argentina 
marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar 

  https://orcid.org/0009-0002-0837-6929   

Walter Camargo 
Universidad Nacional de Cuyo 
Facultad de Educación 
Facultad de Filosofía y Letras 
Argentina 
wccamargo0908@gmail.com  

  https://orcid.org/0009-0002-7293-1069 

mailto:marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar
https://orcid.org/0009-0002-0837-6929
mailto:wccamargo0908@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-7293-1069




ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

PP. 13-27 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                13 

Presentación del dossier:  

La historiografía de América Latina 
y el Caribe en clave contemporánea. 
Conceptos y realidades en tensión 

Presentation of the Dossier:  
The Historiography of Latin America and the Caribbean in a 
Contemporary Key. Concepts and Realities in Tension 

María Marcela Aranda1 

 https://orcid.org/0009-0002-0837-6929 

Walter Camargo2 

 https://orcid.org/0009-0002-7293-1069 

“La historia es hoy –advierte Elena Hernández Sandoica 

(2004)– un saber de orientación teórica plural y de naturaleza 

epistemológica combinada e inestable, compleja y por lo tanto 

complicada” (p. 34). En este contexto de multiplicidad y dificultad 

teórico-metodológica, quienes se dedican a la disciplina histórica se 

ven interpelados a revisar críticamente sus fundamentos, lenguajes y 

 
1 Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. Contacto: 

marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar 

2 Facultad de Filosofía y Letras / Facultad de Educación, Universidad Nacional de Cuyo, 

Argentina. Contacto: wccamargo0908@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0002-0837-6929
https://orcid.org/0009-0002-7293-1069
mailto:marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar
mailto:wccamargo0908@gmail.com


LA HISTORIOGRAFÍA DE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE EN CLAVE CONTEMPORÁNEA. CONCEPTOS… 

14          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

prácticas. Este esfuerzo continuo implica analizar sus mutaciones 

internas y comprender los procesos de resignificación que la 

atraviesan como campo de saber, atendiendo a sus giros 

epistemológicos, sus renovados objetos de estudio y los intereses 

contemporáneos que la movilizan en diálogo con otras disciplinas y 

con los desafíos sociales del presente. 

En las últimas décadas el campo historiográfico ha sido 

escenario de una profunda reconfiguración epistemológica, teórica y 

metodológica. Las transformaciones en las condiciones culturales, 

tecnológicas y ambientales del presente han repercutido en los 

modos de concebir, representar y narrar el pasado. En este contexto, 

la historiografía contemporánea atraviesa un proceso de 

descentramiento disciplinar que impugna categorías heredadas del 

canon moderno occidental y abre paso a un conjunto de nuevas 

aproximaciones críticas. Estas formas emergentes de pensar la 

historia cuestionan especialmente los supuestos del tiempo lineal, la 

importancia adjudicada al espacio Estado-nación y la centralidad del 

sujeto humano como agente histórico exclusivo (Tamm y Burke, 

2018). 

Es necesario, entonces, analizar estos estudios desde un 

marco conceptual que permita comprender la proliferación de 

nuevas formas de hacer historia como respuestas a la erosión de ese 

paradigma tradicional. Es preciso articular una crítica a la teleología 

historicista y a la homogeneidad temporal eurocéntrica, a la vez que 

identificar nuevas formas de entender el pasado desde perspectivas 

plurales, relacionales y descentradas. No se trata de una simple 

renovación temática: estas aproximaciones implican una 

transformación profunda del régimen de historicidad (Hartog, 2007) 

y de las prácticas investigativas y narrativas asociadas al saber 

histórico. 

América Latina tiene mucho para aportar en este escenario. 

Este proceso no se manifiesta como una adopción periférica de 



MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                15 

tendencias globales, sino como una interlocución activa y crítica, 

enmarcada en tradiciones intelectuales propias y en experiencias 

históricas marcadas por la colonialidad, la desigualdad estructural y 

las luchas por la memoria (Quijano, 2000; Dussel, 1994). La región ha 

dado lugar a formas específicas de producción historiográfica que, al 

tiempo que dialogan con los llamados “giros” –cultural, lingüístico, 

espacial, digital, material, afectivo, entre otros–, los reconfiguran 

desde una densidad situada y una praxis intelectual comprometida 

(Castro-Gómez y Grosfoguel, 2007). En tal sentido, este dossier 

propone contribuir a la discusión sobre los desafíos contemporáneos 

de la historiografía de la región, atendiendo a la emergencia de 

nuevas formas de conceptualizar el tiempo, el espacio, los sujetos y 

los objetos históricos. 

Uno de los ejes clave radica en la revisión crítica de los 

vectores estructurantes del análisis histórico. Por un lado, la 

categoría de tiempo ha sido objeto de una profunda 

problematización: la ruptura con el régimen temporal modernista –

lineal, progresivo y teleológico– ha dado paso a la exploración de 

múltiples temporalidades, simultaneidades, rupturas y 

permanencias. Tal pluralización del tiempo histórico habilita lecturas 

“multitemporales” (Serres, 1990) y regímenes de historicidad 

alternativos, como el pasado profundo de la Big History (Christian, 

Brown y Benjamin, 2014), el pasado persistente de las memorias 

colectivas (Hartog, 2007; Ricoeur, 2013), o las cronologías 

descentradas de las cosmologías indígenas (Casanova, 2006). Por 

otro lado, la dimensión espacial se expande y diversifica: la historia 

global, la historia conectada y la historia transnacional permiten 

trasladar el foco desde el Estado-nación hacia tramas complejas de 

circulación, intercambio y conflicto. En este contexto, los estudios 

latinoamericanos se han centrado en examinar las particularidades 

de América Latina, mientras que la historia global busca una 

perspectiva más inclusiva que abarca procesos y conexiones 

transnacionales, contribuyendo así a una visión más equitativa y 



LA HISTORIOGRAFÍA DE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE EN CLAVE CONTEMPORÁNEA. CONCEPTOS… 

16          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

diversa de la historia mundial (Conrad, 2016). Ello se denota en el 

desarrollo teórico y metodológico para el abordaje de artefactos 

culturales ya conocidos, como las publicaciones periódicas 

latinoamericanas, por ejemplo, que se analizan como emergentes 

historiográficos de formas de construcción e irradiación de sentidos 

y significaciones históricas. A su vez, este desplazamiento espacial 

dialoga con una crítica que busca descolonizar el pensamiento 

histórico (Chakrabarty, 2008; Fazio Vengoa y Fazio Vargas, 2018; 

Hausberger y Vázquez Valenzuela, 2023). 

Sin embargo, la renovación reciente no acaba en esta 

resignificación espacio-temporal, sino que también se han 

desarrollado una serie de cambios que reformulan de manera 

significativa el estatuto del saber histórico. Lejos de un modelo 

unívoco, estas corrientes interrogan las condiciones de posibilidad de 

la historia como disciplina, sus regímenes de verdad y las formas en 

que construye, transmite y representa el conocimiento sobre el 

pasado.  

Entre ellas podemos mencionar la historia de la memoria, tal 

como ha sido trabajada por autores como Pierre Nora (1989) o Paul 

Ricoeur (2004), quienes parten de la premisa de que la memoria 

colectiva no es simplemente un dato empírico ni una fuente más, sino 

una práctica cultural que media la forma de relación entre pasado y 

presente. En América Latina, Elizabeth Jelin (2002), entre otros 

autores, ha desarrollado esta línea en diálogo con los procesos 

sociales vinculados a las dictaduras, la violencia política y los 

movimientos por la verdad y la justicia. Desde esta perspectiva, la 

historia ya no se limita a la recuperación de hechos pasados, sino que 

se enmarca en disputas por el sentido del pasado, donde los relatos 

memoriales se articulan con políticas de reconocimiento, luchas por 

los derechos humanos y procesos de subjetivación colectiva.  

Por su parte, la historia de las emociones introduce una 

relectura crítica de los afectos como factores históricos, superando la 



MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                17 

dicotomía moderna entre razón y emoción. William Reddy (2001) 

propone el concepto de “emotivo” como unidad básica de análisis 

para estudiar las emociones como actos performativos situados 

históricamente. Barbara Rosenwein (2006), en cambio, ofrece la 

noción de “comunidades emocionales” para describir conjuntos 

sociales que comparten sistemas de evaluación y expresión 

emocional. Esta nueva mirada se conecta con las neurociencias, la 

antropología y los estudios de género, generando una lectura 

biocultural de los procesos históricos, donde el cuerpo y la 

sensibilidad se tornan vectores centrales de análisis. En esta línea de 

trabajo Annemarie Mol (2002), ha propuesto un nuevo enfoque que 

ella llama “praxiografía”, centrándose en el estudio histórico de las 

prácticas corporales. Los cuerpos, las cosas, las técnicas y los 

materiales ya no son tratados como objetos silenciosos sino como 

actores importantes cuyas acciones devienen representaciones 

históricas  

Asimismo, la historia del conocimiento ha trascendido el 

marco tradicional de la historia de la ciencia para dar cuenta de las 

múltiples formas en que los saberes se producen, circulan y 

adquieren legitimidad. Trabajos como los de Lorraine Daston y Peter 

Galison (2007) han indagado en la construcción de ideales de 

objetividad científica, mientras que Londa Schiebinger (2004) y Kapil 

Raj (2007) han visibilizado las dimensiones coloniales y de género en 

la producción del conocimiento. En clave latinoamericana, 

pensadores como Edgardo Lander (2000) han articulado estos 

debates desde una perspectiva decolonial, denunciando la 

colonialidad del saber e impulsando la revalorización de otras 

epistemologías, entre ellas las indígenas, campesinas y populares.  

Otra perspectiva novedosa es la que hace foco en lo material 

y cobra un nuevo sentido a través de la historia de los objetos. 

Impulsada por Ian Hodder (2012) y Arjun Appadurai (1986), esta rama 

de la historia plantea que los objetos no son meros soportes 

materiales de prácticas humanas, sino que poseen trayectorias 



LA HISTORIOGRAFÍA DE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE EN CLAVE CONTEMPORÁNEA. CONCEPTOS… 

18          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

propias, entramados simbólicos y potenciales de agencia. Sin 

entender a las cosas como pasivas o neutrales, busca rescatar su 

capacidad de expresar, transformar y codeterminar relaciones 

sociales, culturales y políticas.  

La irrupción de las denominadas “nuevas tecnologías” 

también ha introducido sus aportes metodológicos. La historia digital 

plantea desafíos estructurales tanto a la metodología como a la 

narración histórica. Roy Rosenzweig (2003) fue uno de los primeros 

en advertir las transformaciones derivadas de la digitalización de 

archivos, la hipertextualidad y las nuevas formas de participación en 

la construcción del conocimiento. Johanna Drucker (2013) y Tim 

Hitchcock (2014), por ejemplo, han profundizado en estas 

cuestiones, señalando la emergencia de nuevas narrativas no 

lineales, colaborativas, interactivas y multimediales, que cuestionan 

los dispositivos clásicos de la historiografía: el libro monográfico 

impreso, la autoría individual y la lógica argumentativa lineal. 

(Gitelman, 2006) Este campo, además, interpela las condiciones de 

acceso, conservación y curaduría de los archivos digitales, poniendo 

en evidencia desigualdades estructurales vinculadas a la brecha 

tecnológica y a la propiedad del conocimiento. 

No obstante que no están incluidas en el presente dossier, en 

esta cartografía de líneas epistemológicas y metodológicas 

igualmente se reconocen los aportes de la historia ambiental y la 

historia posthumana, en sintonía con las nuevas inquietudes de 

hombres y mujeres en el siglo XXI. Ellas han ampliado el horizonte de 

la agencia histórica, descentrando al sujeto humano como único 

actor relevante. La historia ambiental, en particular, ha cobrado 

renovado interés en el contexto del Antropoceno, invitando a 

repensar las relaciones entre sociedades humanas y ecosistemas. 

Autores como John McNeill (2003), Christophe Bonneuil y Jean-

Baptiste Fressoz (2016) han planteado la necesidad de una historia 

multiespecie y ecológicamente informada. En esta línea, la historia 

posthumana –influenciada por la teoría actor-red de Bruno Latour 



MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                19 

(2005) y la biopolítica de Donna Haraway (2016)– desafía las 

ontologías dualistas que separan naturaleza y cultura, sujeto y 

objeto, proponiendo en cambio una visión relacional y distribuida de 

la agencia histórica. 

En conjunto, las corrientes historiográficas mencionadas 

delinean un nuevo mapa del saber histórico en el que la experiencia 

se afirma como una categoría construida, el archivo deja de ser un 

depósito neutral para convertirse en una arena de disputas y la 

narración histórica se concibe como una práctica situada, 

performativa y tecnológicamente mediada. La historiografía 

contemporánea, entonces, no solo registra cambios en los objetos de 

estudio, sino que se reconfigura como una práctica crítica atravesada 

por pluralidades temporales y formas emergentes de inscripción del 

pasado en el presente. 

“Nuestra América” ofrece un terreno óptimo para examinar 

estos desplazamientos debido a la complejidad intrínseca de su 

constitución político-social. La multiplicidad de experiencias de 

violencia estatal, colonialismo interno, resistencias populares y 

luchas por la memoria ha generado una historiografía que, a menudo, 

conjuga el rigor académico con una implicación política. Las 

memorias de las dictaduras, los debates sobre el patrimonio, la 

recuperación de genealogías feministas, indígenas y 

afrodescendientes, así como la incorporación de saberes locales y 

decoloniales, configuran un campo en constante disputa, donde se 

juega tanto la producción de sentido como la disputa por el pasado y 

el futuro (Jelin, 2002; Lins Ribeiro, 2023-2024). En este contexto, las 

nuevas formas historiográficas no solo constituyen un desafío 

teórico, sino también una herramienta crítica para comprender, 

narrar y transformar las sociedades latinoamericanas. 

Por ello valoramos positivamente los trabajos incorporados 

en este dossier, pues son parte de esta renovación epistemológica y 

están pensados desde una mirada peculiar del sur global. El trabajo 



LA HISTORIOGRAFÍA DE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE EN CLAVE CONTEMPORÁNEA. CONCEPTOS… 

20          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de Walter César Camargo, “Emociones colectivas y nuevos liderazgos 

de derecha en América Latina del siglo XXI. Las nuevas tecnologías al 

servicio de la polarización social”, constituye un aporte clave a la 

comprensión de los procesos políticos contemporáneos desde una 

perspectiva que articula la historia de las emociones, la política digital 

y los estudios sobre derechas emergentes. Este artículo se propone 

indagar el papel central que juegan ciertas emociones colectivas –

como la ira, la frustración, el desencanto o la rabia– en la 

configuración de nuevas subjetividades políticas en el contexto 

latinoamericano actual. Mediante el análisis de casos como Brasil, 

Argentina o El Salvador, el autor muestra cómo estas emociones son 

movilizadas estratégicamente, a través de discursos polarizantes y 

plataformas digitales, por actores y liderazgos asociados con la 

denominada “nueva derecha”. En escenarios marcados por crisis de 

representación, descrédito de las élites políticas tradicionales y 

agotamiento de los mecanismos de mediación institucional, estas 

emociones funcionan como catalizadores de adhesión política, 

configurando un terreno fértil para la emergencia de liderazgos 

carismáticos y autoritarios. El autor no solo destaca la eficacia política 

de estas estrategias afectivas, sino que también señala los desafíos 

teóricos y metodológicos que este fenómeno impone a las ciencias 

sociales y humanas. En particular, subraya la necesidad de incorporar 

fuentes digitales, enfoques comparativos y marcos teóricos situados 

y multidisciplinares que permitan abordar la complejidad del vínculo 

entre afectos, tecnologías y dinámicas políticas. Su trabajo se inscribe 

así en una línea de investigación emergente que busca articular los 

estudios sobre emociones colectivas con los análisis de la cultura 

política contemporánea y la transformación de los repertorios 

comunicacionales en el ámbito latinoamericano. 

Renzo Gastón Molini Aciar nos ofrece “Para una historia de la 

salud y la enfermedad en la Argentina. Aportes desde el caso de la 

representación del VIH”, trabajo que se inscribe en el cruce entre la 

historia sociocultural de la salud, los estudios de género y queer y la 



MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                21 

teoría de las representaciones. A partir de un enfoque cualitativo y 

hermenéutico, el autor analiza los modos en que el VIH/sida fue 

narrado y significado en la prensa argentina durante un momento 

clave: el año 1985, en pleno contexto de incertidumbre biomédica y 

profunda carga simbólica. Lejos de concebir a los medios como meros 

canales de información, el artículo propone interpretarlos como 

dispositivos activos en la producción social de sentidos, capaces de 

instalar regímenes de visibilidad, configurar posiciones de sujeto/s y 

consolidar matrices de exclusión. Su análisis, centrado en diarios de 

la época, revela cómo los discursos periodísticos articularon la 

enfermedad con categorías morales, identidades abyectas y prácticas 

sexoafectivas consideradas desviadas, contribuyendo a sedimentar 

un estigma que, en muchos aspectos, perdura hasta la actualidad. De 

este modo, el trabajo enriquece el campo de la historia cultural de la 

enfermedad, y también aporta claves para pensar críticamente la 

relación entre comunicación, política del cuerpo y producción de 

alteridades en las sociedades contemporáneas. 

El creciente campo historiográfico de las publicaciones 

periódicas es analizado por María Marcela Aranda en “Prácticas 

historiográficas en revistas culturales latinoamericanas del siglo XX”, 

donde examina Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, 

una revista editada entre 1953 y 1965 que formó parte de una 

cartografía editorial atravesada, institucionalmente, por la “guerra 

fría cultural”. La autora indaga en las representaciones de ‘lo 

americano’ a través de autores y temas seleccionados que marcaron 

épocas de publicación en sus páginas; y donde el rol de los directores 

(François Bondy, Julián Gorkin, Germán Arciniegas) fue crucial, pues 

definieron esa escala conceptual y autoral transcontinental. La 

revista político-cultural es analizada, entonces, como una práctica 

intertextual cuya pretensión performativa desnudó la sedimentación 

conflictiva de lecturas e interpretaciones entre quienes compartieron 

el momento temporal y el espacio escritural, o “espacio de 

experiencia”. Al definirla como objeto de estudio (y no mera 



LA HISTORIOGRAFÍA DE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE EN CLAVE CONTEMPORÁNEA. CONCEPTOS… 

22          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

manifestación de procesos político-ideológicos y culturales más 

complejos), su abordaje historiográfico vincula las nociones de 

“presente histórico” y “pasado práctico” al diálogo epistemológico y 

metodológico con la historia de las ideas, la historia cultural y la 

dimensión histórica “global”. Al mismo tiempo, los conceptos 

“contextos de publicación”, “contextos de edición” y “contextos de 

producción” describen la forma material y social de este tipo de 

soporte cultural: las mediaciones del lenguaje; los marcos 

institucionales o no de edición; la conformación de redes revisteriles 

y de sociabilidades individuales y colectivas de sus agentes; la 

financiación, impresión, distribución, cuyo rastrillaje conduce hacia 

agentes e instituciones, grupos y asociaciones que iluminan 

relaciones político-ideológicas y culturales enriquecedoras del 

estudio del conjunto de la publicación. 

En tanto que el aporte de Facundo Lafalla, titulado “Discursos 

y operaciones historiográficas en la revista Crisis (1973-1976)”, a 

partir de esta emblemática publicación profundiza en la anterior línea 

de investigación dedicada al análisis de las revistas como objetos 

culturales complejos. En las últimas décadas, la relevancia de este 

campo de estudios en América Latina, lo consolida como un espacio 

interdisciplinario en el que confluyen la crítica literaria, la sociología 

de la cultura, la historia intelectual y la historia de las ideas. A partir 

de referencias pioneras como el trabajo de John King (1986) sobre la 

revista Sur, así como los desarrollos metodológicos de Beatriz Sarlo 

(1983) y Fernanda Beigel (2003), las revistas ya no son simples 

vehículos de difusión, sino que se abordan como instituciones 

culturales activas, dispositivos de legitimación simbólica y nodos de 

intervención en el campo intelectual. Este artículo reflexiona sobre 

las especificidades teórico-metodológicas del objeto revista, 

haciendo hincapié en su carácter colectivo, su dimensión intertextual 

y su materialidad. Subraya cómo la autoría compartida, la 

convivencia de múltiples textos y voces y la periodicidad editorial 

configuran una trama compleja que articula las discusiones 



MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                23 

programáticas y las disputas internas. Así, las revistas operan como 

espacios donde se construyen redes intelectuales, se negocian 

sentidos y se dirimen conflictos que exceden lo estrictamente textual 

para proyectarse sobre campos culturales más amplios. El autor 

destaca la dimensión material de las revistas –su tirada, su 

frecuencia, sus soportes– como factores constitutivos de su sentido. 

La interdiscursividad, las estrategias de reconocimiento en el campo 

cultural, las relaciones internas y la presencia activa de los públicos 

lectores son algunos ejes analíticos retomados para argumentar que 

el estudio de las revistas permite reconstruir proyectos editoriales, y 

también visibilizar los modos en que se configura la vida intelectual 

latinoamericana en clave histórica. 

Finalmente, el capítulo de Román Ignacio Astorga Herrero –

“Un acercamiento a los aportes teórico-metodológicos de Günter 

Böhm y Boleslao Lewin para el estudio de la presencia judía en 

América Latina entre fines del siglo XVIII y mediados del siglo XIX”– 

aporta una valiosa reflexión historiográfica al recuperar y poner en 

diálogo los trabajos de ambos historiadores atentos a revalorizar la 

impronta de la presencia judía en América Latina en un período 

convulso para la región por el desencadenamiento de las 

revoluciones y guerras por la independencia y los procesos 

formativos del Estado moderno. A través del análisis de sus 

trayectorias intelectuales y filiaciones historiográficas, el autor 

ilumina un campo poco explorado en los estudios históricos del 

período tardo-colonial e independentista: las dificultades 

epistemológicas, documentales y conceptuales para abordar la 

experiencia judía en un contexto atravesado por regímenes 

inquisitoriales, normativas de exclusión y dinámicas de ocultamiento. 

Astorga propone una lectura crítica que articula el análisis de redes 

intelectuales con herramientas provenientes de la historia cultural, 

trazando una genealogía de los modos en que ciertos sujetos y 

memorias fueron invisibilizados o marginalizados en los relatos 

nacionales. De este modo, su trabajo contribuye a una ampliación del 



LA HISTORIOGRAFÍA DE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE EN CLAVE CONTEMPORÁNEA. CONCEPTOS… 

24          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

canon historiográfico, a la vez que interroga los marcos de 

inteligibilidad con los que se ha pensado la pluralidad étnico-religiosa 

en los procesos fundacionales de América Latina.  

En suma, este dossier se propone contribuir a la discusión 

renovada de la reflexión historiográfica desde una perspectiva 

latinoamericana, crítica e interdisciplinaria. Al adentrarse en las 

transformaciones que reconfiguran los marcos temporales, 

espaciales y ontológicos de la disciplina histórica, busca visibilizar los 

desafíos, desplazamientos y aperturas que conforman el oficio de 

historiar en el presente. Más que ofrecer una visión conclusiva, el 

conjunto de trabajos aquí reunidos invita a recorrer un mapa plural 

de problemáticas, enfoques y lenguajes que, desde distintos ángulos, 

interrogan los modos de producción de saber histórico en contextos 

atravesados por desigualdades estructurales, disputas por la 

memoria, mutaciones tecnológicas y reconfiguraciones identitarias. 

En tal sentido, el dossier se inscribe en el esfuerzo por pensar la 

historia como una práctica en permanente tensión con su tiempo, 

con su territorio y con las formas en que se narran, se recuerdan y se 

disputan los pasados posibles de América Latina. 

Referencias bibliográficas 

Altamirano, Carlos y Sarlo, Beatriz (1983). Literatura/sociedad. Buenos Aires: Hachette. 

Appadurai, Arjun (1986). The Social Life of Things: Commodities in Cultural Perspective. 
Cambridge (MA): Cambridge University Press. 

Beigel, Fernanda (2003). Las revistas culturales como documentos de la historia 
latinoamericana. Utopía y Praxis Latinoamericana, 8(20), 105-115.  

Bonneuil, Cristophe y Fressoz, Jean-Baptiste (2016). The Shock of the Anthropocene: The Earth, 
History and Us. Brooklyn (NY): Verso. 

Casanova, Julián (2006). La historia social y los desafíos del mundo actual. Madrid: Akal. 

Castro-Gómez, Santiago y Grosfoguel, Ramón (Eds.) (2007). El giro decolonial: Reflexiones para 
una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre Editores. 



MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                25 

Conrad, Sebastián (2016). What is global history? Princeton (NJ): Princeton University Press. 

Chakrabarty, Dipesh (2008). Provincializing Europe: Postcolonial thought and historical 
difference (2nd ed.). Princeton (NJ): Princeton University Press. 

Christian, David; Brown, Cynthia & Benjamin, Craig (2014). Big History: Between nothing and 
everything. New York: McGraw-Hill. 

Daston, Lorraine, y Galison, Peter (2007). Objectivity. Brooklyn (NY): Zone Books. 

Drucker, Johanna (2013). Performative Materiality and Theoretical Approaches to Interface. 
Digital Humanities Quarterly, 7(1). Recuperado de 
https://dhq.digitalhumanities.org/vol/7/1/000143/000143.html 

Dussel, Enrique (1994). 1492: El encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la 
modernidad. Madrid: Nueva Utopía. 

Fazio Vengoa, Hugo y Fazio Vargas, Luciana (2018). La historia global y la globalidad histórica 
contemporánea. Historia Crítica, (69), 3-20. DOI: https://doi.org/10.7440/histcrit69.2018.01 

Gitelman, Lisa (2006). Always Already New: Media, History, and the Data of Culture. Cambridge 
(MA): MIT Press. 

Haraway, Donna (2016). Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham (NC): 
Duke University Press. 

Hartog, François. (2007). Regímenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo. 
México: Universidad Iberoamericana. 

Hausberger, Bernd y Vázquez Valenzuela, David A. (2023). Presentación al Dossier Vidas 
globales. Enfoque biográfico e historia global. Revista Mexicana, 73(1), (289), 167-204. 
Recuperado de https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/issue/view/325 

Helmreich, Anne; Hitchcock, Tim & Turkel, William J. (2014). Rethinking inventories in the digital 
age: the case of the Old Bailey. Journal of Art Historiography, 11. 
https://arthistoriography.wordpress.com/wp-
content/uploads/2014/11/helmreich_hitchcock_turkel.pdf 

Hernández Sandoica, Elena (2004). Tendencias historiográficas actuales. Escribir historia hoy. 
Madrid: Akal. 

Hodder, Ian (2012). Entangled: An Archaeology of the Relationships between Humans and 
Things. Malden (MA): Wiley-Blackwell. 

Jelin, Elizabeth (2002). Los trabajos de la memoria. Madrid: Siglo XXI Editores. 

King, John (1989). Sur. Estudio de la revista argentina y de su papel en el desarrollo de una 
cultura. 1931-1970. México: Fondo de Cultura Económica. 

Lander, Edgardo (Comp.) (2000). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO.  

Latour, Bruno (2005). Reassembling the social: An introduction to actor-network-theory. Oxford: 
Oxford University Press. 

https://dhq.digitalhumanities.org/vol/7/1/000143/000143.html
https://doi.org/10.7440/histcrit69.2018.01
https://historiamexicana.colmex.mx/index.php/RHM/issue/view/325
https://arthistoriography.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/11/helmreich_hitchcock_turkel.pdf
https://arthistoriography.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/11/helmreich_hitchcock_turkel.pdf


LA HISTORIOGRAFÍA DE AMÉRICA LATINA Y EL CARIBE EN CLAVE CONTEMPORÁNEA. CONCEPTOS… 

26          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Lins Ribeiro, Gustavo (2023-2024). Criticando la decolonialidad y su crítica. Encartes. Revista 
digital multimedia, 6(12), setiembre-febrero, 38-48. DOI: 
https://doi.org/10.29340/en.v6n12.336 

McNeill, John (2003). Something New Under the Sun: An Environmental History of the 
Twentieth-Century World. New York (NY): W. W. Norton & Company. 

Mol, Annemarie (2002). The Body Multiple: Ontology in Medical Practice. Durham (NC): Duke 
University Press. 

Nora, Pierre (1989). Les lieux de mémoire. Paris: Gallimard. 

Quijano, Aníbal (2000). Colonialidad del poder y clasificación social. Journal of World-Systems 
Research, 6(2), 342–386. Recuperado de https://jwsr.pitt.edu/ojs/jwsr/article/view/228 

Raj, Kapil (2007). Relocating Modern Science: Circulation and the Construction of Knowledge in 
South Asia and Europe, 1650–1900. London: Palgrave Macmillan. 

Reddy, William M. (2001). The Navigation of Feeling: A Framework for the History of Emotions. 
Cambridge (MA): Cambridge University Press. 

Ricoeur, Paul (2004). La memoria, la historia, el olvido. México: Fondo de Cultura Económica. 

Rosenwein, Barbara H. (2006). Emotional Communities in the Early Middle Ages. Ithaca (NY): 
Cornell University Press. 

Rosenzweig, Roy (2003). Scarcity or Abundance? Preserving the Past in a Digital Era. The 
American Historical Review, 108(3), 735–762. DOI: https://doi.org/10.1086/ahr/108.3.735 

Schiebinger, Londa (2004). Plants and Empire: Colonial Bioprospecting in the Atlantic World. 
Cambridge (MA): Harvard University Press. 

Serres, Michel (1990). El contrato natural. Barcelona: Ediciones Anagrama. 

Tamm, Marek y Burke, Peter (Eds.) (2018). Debating new approaches to history. London:  
Bloomsbury Academic.  

María Marcela Aranda 

Doctora en Historia (Universidad Nacional de Cuyo, 2008), Especialista en Docencia 
Universitaria (Universidad Nacional de Cuyo, 2014). Profesora y Licenciada en 
Historia (Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 1991 y 1994). 
Ha realizado estancias postdoctorales en el Instituto de Estudios Avanzados (IDEA), 
Universidad de Santiago de Chile (2009-2010). Es Profesora de Grado (Titular Efectiva 
en Historia de las Ideas Políticas y Sociales Americanas y Argentinas, Historia 
Americana Contemporánea y Diseño del Proyecto de Tesis de Licenciatura, en la 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo); y de Posgrado en la 
Universidad Nacional de Cuyo (Maestría en Estudios Latinoamericanos, Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales) y en la Universidad Nacional de San Juan (Maestría en 
Historia, Facultad de Filosofía Humanidades y Artes). Es Categoría II (Programa de 
Incentivos, Ministerio de Educación y Deportes).  

https://doi.org/10.29340/en.v6n12.336
https://jwsr.pitt.edu/ojs/jwsr/article/view/228
https://doi.org/10.1086/ahr/108.3.735


MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                27 

Sus líneas de investigación se orientan a la historia de las ideas políticas y sociales de 
América desde el siglo XIX hasta la actualidad, contextualizadas en su entramado 
político-institucional, social, económico y cultural; y atendiendo la producción 
historiográfica manifestada en diferentes soportes culturales. En esa complejidad 
epistemológica y metodológica se verifican: circuitos de producción y recepción, 
condiciones y lugares de enunciación, autorreferencialidad y mediaciones del 
lenguaje como actitud crítica que señala posibilidades, insuficiencias e 
inconsistencias de la vida histórica.  

Actualmente dirige el Proyecto: “América Latina: representaciones, prácticas, 
espacios. Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones” 
(SIIP, UNCuyo, 06/G059-T1.) y co-dirige “Culturas letradas: publicaciones periódicas, 
revistas culturales y literatura memorialista en el siglo XX. De las redes intelectuales 
y políticas al libro y la edición” (SGCyT, UNS, 24/1275) y “Debates historiográficos e 
historia presente en América Latina. Disputas por los sentidos y las representaciones” 
(Equipos en formación, FFyL, UNCuyo. 574/2022-CD.). Es autora de artículos de 
revistas científicas y capítulos de libros relacionados con sus líneas de investigación. 
 
 
Walter Camargo 

Doctor en Historia por la Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de 
Cuyo) y Magister en Estudios Latinoamericanos por la Facultad de Ciencias Políticas 
y Sociales (Universidad Nacional de Cuyo). Realiza tareas docentes como Profesor 
Adjunto de Historia de las Ideas Políticas y Americanas y de Historia Americana 
Contemporánea en la Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de Cuyo). 
También Profesor Adjunto de Historia y Geografía Latinoamericana en la Facultad de 
Educación (Universidad Nacional de Cuyo). Profesor JTP de Práctica Profesional en la 
Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de Cuyo). Asimismo participa a 
través de la Secretaría de Investigación, Innovación y Posgrado de la Universidad 
Nacional de Cuyo como Co-Director en el Proyecto de Investigación de la SIIP 
(06/80020240100113UN): “América Latina: representaciones, prácticas, espacios. 
Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones. Segunda 
parte”. 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 15/05/2025  |  ACEPTADO 24/06/2025 | PP. 29-66 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                29 

Emociones colectivas 
y nuevos liderazgos de derecha 
en América Latina del siglo XXI. 
Las nuevas tecnologías al servicio 
de la polarización social1 

Collective Emotions and New Right-Wing Leaderships in Latin 
America in the 21st Century. New Technologies at the Service 
of Social Polarization 

Walter Camargo2 

 https://orcid.org/0009-0002-7293-1069 

Resumen: 

Nuestra propuesta intenta explorar el papel central de las emociones colectivas en 
la configuración de los procesos políticos contemporáneos en América Latina. 
Analizamos afectos como ira, rabia, frustración o desencanto y cómo estos son 
movilizados mediante discursos y tecnologías digitales por líderes y partidarios de 
posiciones de la denominada “nueva derecha”. A partir de estudios de caso como 
Brasil, Argentina y El Salvador, entre otros, desentrañamos cómo estas emociones 
han sido instrumentalizadas en contextos de polarización, debilitamiento de las élites 
tradicionales y crisis de representación, dando lugar a nuevas subjetividades 

 
1 Este artículo fue realizado en el marco del proyecto: “América Latina: representaciones, 

prácticas, espacios. Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones” 

(SIIP-UNCuyo, 2022-2024, Cód. 06/G059-T1. Res. 3713/2022-R). 

2 Facultad de Filosofía y Letras / Facultad de Educación, Universidad Nacional de Cuyo, 

Argentina. Contacto: wccamargo0908@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0002-7293-1069
mailto:wccamargo0908@gmail.com


EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

30          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

políticas. Finalmente, el artículo propone desafíos metodológicos y teóricos para el 
desarrollo de este campo emergente, subrayando la necesidad de integrar fuentes 
digitales, enfoques comparativos y marcos teóricos situados y multidisciplinarios 
para enriquecer el análisis histórico-político en la región. 

Palabras claves: historia de las emociones, América Latina, nuevas derechas 
digitales. 

Abstract: 

Our proposal attempts to explore the central role of collective emotions in shaping 
contemporary political processes in Latin America. We analyse affects such as anger, 
rage, frustration or disenchantment and how these are mobilised through discourses 
and digital technologies by leaders and supporters of positions of the so-called “new 
right”. Based on case studies such as Brazil, Argentina and El Salvador, among others, 
we unravel how these emotions have been instrumentalized in contexts of 
polarization, weakening of traditional elites and crises of representation, giving rise 
to new political subjectivities. Finally, the article proposes methodological and 
theoretical challenges for the development of this emerging field, underlining the 
need to integrate digital sources, comparative approaches, and situated and 
multidisciplinary theoretical frameworks to enrich historical-political analysis in the 
region. 

Key words: history of emotions, Latin America, new digital right 

1. Introducción 

En un actual contexto marcado por el resurgimiento de 

discursos autoritarios y la polarización política, los estudios 

historiográficos –y, en particular, la historia de las emociones– 

ofrecen herramientas claves para desentrañar las dimensiones 

menos visibles, pero profundamente operativas, de estos procesos. 

Al situar los afectos en el centro del análisis histórico, este enfoque 

permite comprender cómo ciertas emociones colectivas no solo 

reflejan contextos sociales y políticos, sino que también los 

configuran. Desde esta perspectiva, el estudio de las emociones se 

aleja de una visión reduccionista o psicologista para inscribirse en una 

historia social de largo plazo, donde los afectos se entienden como 

construcciones culturales y políticas que circulan, se transforman y 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                31 

adquieren agencia en momentos críticos de cambio (Reddy, 2001; 

Plamper, 2015). 

En las últimas décadas América Latina ha sido escenario de 

profundas transformaciones políticas marcadas, en muchos casos, 

por la irrupción de liderazgos de la denominada nueva derecha. Lejos 

de responder únicamente a dinámicas estructurales o a cambios en 

el sistema económico, este fenómeno también puede comprenderse 

desde una perspectiva emocional. Este tipo de estudios históricos, 

como campo emergente en las ciencias sociales y humanas, permite 

explorar cómo determinados afectos colectivos, tales como la ira, la 

indignación, el resentimiento o la frustración, han circulado, se han 

articulado y han sido movilizados políticamente en diferentes 

contextos nacionales y regionales (Reddy, 2001; Plamper, 2015; 

Lemm, 2020). 

Particularmente en países como Brasil, Argentina, Colombia, 

Chile o El Salvador, los afectos mencionados han jugado un papel 

central en la construcción de discursos crispados, en la redefinición 

del “enemigo interno” y en la reconfiguración del vínculo entre 

líderes y ciudadanos. En muchos de estos casos, el desencanto con 

las élites tradicionales, la percepción de corrupción sistémica, y la 

sensación de inseguridad –tanto física como simbólica– se han 

traducido en una energía emocional que ha sido capitalizada 

asertivamente por actores políticos emergentes (Brown, 2019; 

Vommaro, 2017). Esta conducta no solo moviliza, sino que también 

produce nuevas formas de subjetividad política y redefine los 

márgenes de lo aceptable en el espacio público. 

En este proceso, las nuevas tecnologías de la información y la 

comunicación, especialmente las redes sociales digitales, han 

desempeñado un rol decisivo. Plataformas populares como YouTube, 

Facebook, WhatsApp, Twitter y TikTok no solo han facilitado la 

difusión de mensajes políticos, sino que han funcionado como 

espacios predilectos para la amplificación y circulación acelerada de 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

32          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

emociones colectivas. Estos entornos permiten que la indignación se 

propague viralmente, que la ira se convierta en identidad compartida 

y que un discurso emocionalmente cargado tenga más alcance que 

las argumentaciones racionales (Papacharissi, 2015; Gerbaudo, 

2018). Estudios recientes afirman que la emocionalización del debate 

público ha sido potenciada por algoritmos que favorecen contenidos 

polarizantes, contribuyendo así a crear una atmósfera afectiva que 

alimenta el ascenso de liderazgos carismáticos, autoritarios y 

disruptivos (Serrano y Canel, 2020). 

Este artículo se propone poner en valor la utilización de la 

historia de las emociones como herramienta de análisis y para ello 

tomamos como referencia cómo circulan y se condensan estas 

emociones en el espacio social de América Latina, prestando especial 

atención a los modos en que han sido instrumentalizadas por 

discursos considerados de derecha emergentes en conexión con las 

nuevas tecnologías. A través de un enfoque regional y comparativo, 

se busca comprender cómo estas dinámicas afectivas y tecnológicas 

contribuyen a explicar el ascenso de nuevos liderazgos nacionalistas, 

conservadores o neoliberales, revelando las dimensiones 

emocionales y mediáticas del giro conservador en la región. 

2. Historia de las emociones: genealogía, debates y aportes en 
clave latinoamericana 

La historia de las emociones como tal –afirma Piroska Nagy 

(2018, p. 189)– no existía hace unos años, sin embargo se ha 

transformado en una de las vertientes más innovadoras y dinámicas 

de la historiografía contemporánea. Esta renovación es parte de lo 

que Peter Burke ha denominado “giro interior”3, que en diálogo con 

 
3 Entre otros “giros” debemos mencionar el “giro espacial”, “giro cultural”, “giro lingüístico” o 

“narrativo”. Es interesante el análisis que realiza Mario Cancel-Sepúlveda (5 de agosto de 2021) 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                33 

los llamados “giros culturales” de las últimas décadas del siglo XX, se 

ha consolidado como un campo de investigación con autonomía 

teórica y metodológica, interesado en comprender cómo las 

emociones han sido conceptualizadas, experimentadas, 

representadas y reguladas en diferentes contextos históricos (Burke 

y Tamm, 2018). 

Su emergencia responde, en parte, a una crítica a los 

enfoques estructuralistas dominantes y a una reivindicación de lo 

subjetivo como dimensión constitutiva de la vida social (Burke, 2001; 

Rosenwein, 2002). Como señala Mario Cancel-Sepúlveda (2023), los 

historiadores finalmente se han aventurado a historizar la compleja 

subjetividad humana, al menos eso se intenta, a través del estudio de 

la expresión cambiante en el tiempo y el espacio de las emociones, 

los afectos, los miedos y de todos los procesos cognitivos. 

La citada Nagy (2018) sostiene que el término “emoción”, 

describe una categoría que no existía como tal antes del siglo XIX, 

pero que se utiliza aquí para designar el subcampo y el objeto de 

nuestra investigación; es una convención académica, una 

metacategoría (p. 188). Sin embargo, advierte que no existe una 

definición simple de lo que es una emoción. El desafío de trabajar con 

ellas implica responder a una serie de preguntas que difieren según 

el período, los documentos o los problemas históricos abordados. 

Además, se refieren también a los términos, a los movimientos 

corporales y cognitivos implicados, a las imágenes o conceptos 

utilizados para expresarlos. Por ello, sugiere que los historiadores 

deben evitar el anacronismo o el etnocentrismo; y, mientras se 

buscan las respuestas a estas preguntas, todas las referencias a las 

 

en su artículo: “¿Qué pasa en la historiografía? Otros giros y una propuesta para el debate”, 

donde examina la evolución de la historiografía contemporánea, destacando los aportes de 

esos "giros" que han transformado la disciplina aportando nuevas perspectivas y metodologías 

al estudio histórico. 

https://mariocancel.wordpress.com/2021/08/05/que-pasa-en-la-historiografia-otros-giros-y-una-propuesta-para-el-debate/


EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

34          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

emociones en una cultura pasada deben ser cuidadosamente 

contextualizadas (p. 200). 

Para ello hacer historia, desde esta nueva perspectiva 

metodológica, significa reflexionar sobre las emociones no a partir de 

la visión del mundo de nuestra sociedad, sino desde la propia 

antropología y visión de las emociones desarrollada por las 

sociedades pasadas que estudiamos. De hecho, un diálogo constante 

entre su mundo y el nuestro es absolutamente necesario. En cierto 

sentido, un investigador que confronta este tipo de fuentes históricas 

tiene que convertirse en un antropólogo constructivista y tratar de 

descifrar y reconstruir el vocabulario emocional, las imágenes y el 

comportamiento de las sociedades pasadas, insertos como estaban 

en códigos sociales más amplios. De este modo, nuestras fuentes 

contribuyen a la producción de un discurso cultural sobre las 

emociones que queremos comprender y la mayoría de las veces, son 

nuestra única ventana a las emociones de una sociedad pretérita.  

Además, metodológicamente no es importante discutir si hay 

determinadas emociones en nuestras fuentes, sino más bien 

entender los límites, el funcionamiento, la forma y las 

transformaciones que las mismas produjeron en las personas de 

otras épocas, así como las vivieron y describieron en ese momento. 

Ello nos permite apreciar la alteridad de la cultura estudiada, la forma 

en que se conceptualizan y expresan sus emociones, todo ello 

fuertemente ligado a su idiosincrasia. Esta es, sin duda, la forma 

menos etnocéntrica de estudiarlas, otorgando la mayor importancia 

al mapa emocional de una cultura determinada. Este método logra 

cierta objetividad, ya que nos ayuda a comprender el mundo 

emocional de una cultura lejana en el tiempo y en el espacio, de la 

que solo quedan algunos rastros (cf. Nagy 2018, pp. 196-198). 

Es posible encontrar algunos precursores, como John 

Huizinga (1872-1945), Jules Michelet (1798-1874) o Lucien Febvre 

(1878-1956), quienes incluyeron aspectos parciales de lo que 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                35 

consideramos hoy historia de las emociones. En ese marco es 

valorado como uno de los primeros intentos sistemáticos por 

incorporar las emociones al análisis histórico a Norbert Elias (1897-

1990), quien en El proceso de la civilización (2012 [1939]) estudió los 

cambios en los códigos de conducta emocional en Europa occidental, 

vinculando el control de las pasiones con el proceso de formación del 

Estado moderno. 

Sin embargo, recién en la década de 1970 es cuando 

comienza a percibirse un creciente interés metodológico por este 

enfoque, tanto en la antropología como en la historia (Plamper, 2015, 

pp. 90-98). Posteriormente, el giro lingüístico y cultural que sufrieron 

las ciencias sociales enriqueció aún más el debate y se publicaron una 

serie de trabajos antropológicos dedicados directamente a ellas, en 

los que, por primera vez, se consideraba que las emociones y los 

sentimientos diferían de una cultura a otra, no solo en su expresión, 

sino también en la forma en que se sentían. Finalmente, a fines del 

siglo XX la actitud de los historiadores evidenció definitivamente un 

cambio. Una serie de obras prestaron atención a las emociones, o a 

las expresiones emocionales –la risa, el beso, el llanto–, analizadas 

por derecho propio e integradas en la lógica social y cultural que las 

ordenaba. La idea de que las emociones y sus gestos tenían su propia 

historia en todas las culturas, que no obedecían necesariamente a la 

cronología ni siquiera a las lógicas del proceso civilizador, iba 

ganando terreno. (Le Goff, 1997). Sin embargo, pese a este recorrido 

historiográfico, habrá que esperar hasta el año 2000 para que hiciera 

su aparición formal la historia de las emociones como campo 

específico de estudio. Por lo expresado, existe hoy consenso 

académico en que, en lugar de tratar de fechar su nacimiento, es 

preferible hablar más bien de su redescubrimiento repentino 

después de un crecimiento lento, en parte invisible, de este tipo de 

estudios (Boquet y Nagy, 2016) 

En los últimos años los esfuerzos han estado centrados en 

producir mejoras metodológicas en este campo. Para lo cual los 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

36          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

historiadores han elaborado una serie de herramientas que ayudan a 

trabajar con las emociones y evitar las trampas epistemológicas que 

puede generar el análisis un tema tan escurridizo como este. El tema 

de la escala a analizar siempre fue conflictivo. Por ello, a diferencia 

de los primeros trabajos que pretendían analizar sociedades enteras, 

estudios actuales prefieren estudiar lo que denominan 

“comunidades emocionales” más pequeñas, algo que también se 

conoce como “microhistoria emocional” (Rosenwein, 2006, 2015). 

Este concepto ofrece ventajas, ya que permite examinar una ciudad 

entera, pero también personas que tuvieron la misma educación o la 

misma filiación política. Además, una misma persona puede 

pertenecer a diferentes comunidades emocionales.  

También son interesantes los aportes de William Reddy quien 

prefiere hablar de los regímenes emocionales, que para él están 

fuertemente ligados a los regímenes políticos, y de las normas que 

promulgan en relación con el comportamiento emocional. La 

comunidad y coincidencias que comparten quienes se nutren de 

mensajes producidos en un nuevo campo comunicacional, como es 

internet y las redes, pueden ser interpretados desde estos nuevos 

aportes (Reddy, 2001; Stearns y Stearns, 1985). A su vez, desde una 

perspectiva complementaria, Monique Scheer (2012) ha propuesto 

una “teoría práctica” de las emociones, en la que se las concibe como 

disposiciones corporales y culturales aprendidas, articuladas en el 

marco del habitus. Esta lectura permite entender la emoción como 

algo que se hace y no simplemente algo que se tiene. 

En las últimas décadas en América Latina también se ha 

incrementado el interés por este tipo de análisis, aunque sin obtener 

el volumen de Europa o Estados Unidos. Destacamos en ese sentido 

al Grupo de Estudios Sociales sobre Emociones y Cuerpos (GESMyC), 

con sede en el Instituto Gino Germani (UBA), que ha desarrollado 

líneas de investigación sobre prácticas afectivas en contextos de 

protesta, violencia estatal y políticas del cuerpo. También a la Red 

Nacional de Investigación en los Estudios Socioculturales de las 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                37 

Emociones (RENISCE), en México, que ha promovido desde una 

perspectiva interdisciplinaria el estudio de emociones como 

configuradoras de subjetividad y acción colectiva. Por su parte, el 

Seminario de Historia de las Emociones de la Universidad Nacional 

Autónoma de México ha impulsado investigaciones desde la historia 

medieval hasta el presente, con énfasis en las representaciones 

culturales del sufrimiento, la compasión y la ira. 

Por su parte, la consolidación de la Revista Latinoamericana 

de Estudios sobre Cuerpos, Emociones y Sociedad (RELACES) ha 

contribuido a visibilizar una creciente producción académica sobre el 

tema. En ella se han publicado investigaciones sobre emociones en 

contextos de desigualdad, violencia, género y religión, así como 

análisis de prácticas emocionales en los medios digitales.  

Asimismo, debemos aludir a algunos especialistas que han 

enriquecido este campo con sus trabajos innovadores 

metodológicamente. Por ejemplo, en la Argentina destacamos los 

aportes de Adrián Scribano y Pedro Lisdero quienes coordinan una 

obra llamada Sensibilidades en juego: Miradas múltiples desde los 

estudios sociales de los cuerpos y las emociones (2010), donde 

ofrecen diversos artículos que versan sobre cómo las emociones y los 

cuerpos son entendidos y estudiados en la sociedad. También el 

primer autor coordinó Los estudios sociales sobre cuerpos y 

emociones en Argentina: Un estado del arte (2015), donde los 

artículos recopilan un análisis sobre el estado actual de los estudios 

relacionados con cuerpos y emociones. Por su parte, María Bjerg 

junto a Sandra Gayol (2015) publicaron un dossier denominado 

Historia de las Emociones y Emociones con historia en el Anuario del 

Instituto de Historia Argentina. También de la misma autora 

destacamos otras publicaciones como Lazos rotos. La inmigración, el 

matrimonio y las emociones en la Argentina entre los siglos XIX y XX 

(2019) o Emotions and Migration in Argentina at the Turn of the 20th 

Century (2021). En ambas obras explora este campo emergente de la 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

38          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

historia discutiendo su relevancia y desafíos con foco en el tópico de 

la inmigración. 

En otros países de la región también encontramos una 

interesante producción historiográfica. Es el caso de Colombia donde 

podemos mencionar a Myriam Jimeno Santoyo (2004) quien escribió 

un artículo titulado Etnicidad, identidad y pueblos indios en Colombia, 

en el que analiza cómo la identidad nacional colombiana ha sido 

construida y representada, prestando especial atención a las 

emociones y las relaciones interétnicas. También Margarita Garrido 

Otoya (2020) publicó Historia de las emociones y los sentimientos: 

aprendizajes y preguntas desde América Latina donde ofrece un 

panorama sobre la trayectoria de la historia de las emociones y los 

sentimientos, destacando las contribuciones de académicos 

latinoamericanos al campo.  

Por su parte en México destaca Estella Roselló Soberón 

(2023), quien publicó Historia de las emociones para una nueva era: 

cuidados, riesgos y esperanzas. Allí reflexiona sobre cómo las 

emociones se han transformado en un campo de estudio en la 

historiografía mexicana contemporánea, abordando su relevancia en 

un mundo marcado por la incertidumbre y la búsqueda de nuevos 

horizontes de sentido. También Olivia López Sánchez (2016) publicó 

La dimensión emocional para la comprensión del mundo social, desde 

la perspectiva socio-cultural donde presentó avances de 

investigación en el enfoque de las emociones en diversos contextos 

sociales, destacando la importancia de las mismas como variables de 

análisis en las ciencias sociales. 

Por último, en Brasil consideramos el caso de Mauro de Koury 

y Raoni Barbosa (2015) quienes estuvieron a cargo de la producción 

de Da subjetividade às emoções: A antropologia e a sociologia das 

emoções no Brasil, en el que recopilan ensayos que exploran el lugar 

de las emociones en las ciencias sociales brasileñas, con énfasis en la 

antropología y la sociología. En tanto que el primero de ellos publicó 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                39 

Estilos de vida e individualidade: escritos em antropologia e 

sociologia das emoções (2014), obra en la que reúne una serie de 

escritos que abordan temas como la amistad, el amor, la pasión, el 

género, el envejecimiento, los miedos, la violencia urbana y la 

fotografía, todos ellos analizados desde la perspectiva de la 

antropología y la sociología. A través de estos textos, Koury explora 

cómo las emociones están entrelazadas con los estilos de vida y la 

individualidad en la sociedad contemporánea, especialmente en el 

contexto de su país. 

3. Desencanto neoliberal, soledad y afectividad política en el 
siglo XXI: entre la nueva izquierda y el auge de la nueva derecha 

Las primeras décadas del siglo XXI en América Latina han 

estado marcadas por una paradoja profunda: mientras en varios 

países se sucedían gobiernos de la llamada “nueva izquierda” –

progresistas, nacional-populares o posneoliberales–, las condiciones 

materiales y afectivas impuestas por el neoliberalismo no solo 

persistieron, sino que se profundizaron. Esta tensión entre el discurso 

político emancipador –por un lado– y la continuidad de lógicas 

económicas, culturales y subjetivas neoliberales –por el otro– generó 

un profundo desencanto social, que abrió la puerta al crecimiento de 

liderazgos de derecha con fuerte contenido emocional. 

Diversos autores acuerdan que el neoliberalismo no opera 

solo como un modelo económico, sino también como una tecnología 

de subjetivación que reestructura los lazos sociales, los vínculos con 

el Estado y las formas de sentir el mundo. En este contexto, soledad, 

ansiedad, inseguridad y desesperanza se vuelven emociones 

dominantes, que, al no encontrar respuestas efectivas en los 

discursos progresistas o estatistas, son fácilmente capitalizadas por 

líderes autoritarios y plataformas de derecha. 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

40          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Por ejemplo, Jesse Souza, en su trabajo El pobre de derecha 

(2022), analiza el proceso por el cual sectores populares, a pesar de 

vivir una profunda alienación y exclusión, se sienten identificados con 

el caos y la rebelión emocional promovida por figuras del populismo 

de derecha. En su análisis corre el eje de discusión de la cuestión 

económica a la moral. Desde su punto de vista las clases populares 

son constantemente desvalorizadas, pero su resentimiento no se 

produce por la situación de pobreza material que atraviesan, sino 

principalmente, por lo que considera un “sentimiento de 

invisibilidad” y de falta de respeto hacia ellas. Surge así un fenómeno 

emergente que es conocido como “síndrome de Joker” en alusión al 

protagonista de la película Joker (Phillips, 2019), un personaje que, 

tras años de marginación y sufrimiento, explota en un estallido de ira, 

violencia y desesperanza. Según Souza, este fenómeno es un síntoma 

de la descomposición social generada por el neoliberalismo, donde la 

frustración acumulada se canaliza hacia un rechazo visceral a las 

estructuras políticas tradicionales, favoreciendo discursos 

autoritarios y de confrontación. Estos nuevos sujetos desilusionados 

y despojados, encuentran consuelo en figuras que prometen 

restaurar el orden mediante un “sistema más simple y directo”, 

aunque autoritario. 

Por su parte, Éric Sadin, en La era del individuo tirano, (2022) 

realiza una genealogía del liberalismo desde el siglo XVII, 

evolucionando del mito del “self-made man” propio de la cultura 

neoliberal, al narcisismo de masas en las sociedades de consumo, 

para desembocar finalmente en la era digital. El siglo XXI refuerza 

esta tendencia individualista, pues ofrece espacios donde la 

expresión personal se convierte en el centro de la experiencia, 

consolidando así el ethos del “individuo tirano” donde ese sujeto “[…] 

no solo reclama el derecho de decirlo todo, sino también de ser 

escuchado de inmediato y validado por su enunciación” (Sadin, 2022, 

p. 29).  



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                41 

Este ciudadano se ve empoderado por dispositivos como 

smartphones y otras herramientas digitales, que le otorgan una 

sensación de control y visibilidad, pero al mismo tiempo enfrenta 

condiciones de vida cada vez más precarias y desiguales. Así lo 

expresa el pensador francés: 

En cambio, muy pronto se constituyó otro mito, establecido esta 

vez sobre hechos reales y masivos: creer que, valiéndose de unas 

técnicas sabiamente concebidas por el régimen privado –la Mac–, 

[…] podríamos adquirir un incremento de poder, valorizar mejor 

nuestro “capital humano” y acceder a una autonomía más amplia. 

Esta es la única utopía vinculada a la informática y a la web. […] 

consiste en imaginarse que por la relación cada vez más íntima que 

cada uno de nosotros sostiene con las sociedades llamadas “de alta 

tecnología” se va a edificar una sociedad hecha de ciudadanos 

mejor informados, más “activos” y más “independientes” (Sadin, 

2022, p. 105).  

El resultado final es un proceso en el cual se produce la 

“abolición progresiva de todo cimiento común”, donde la noción de 

sociedad y comunidad se disuelve y cada individuo se convierte en la 

única fuente de verdad y referencia normativa. En palabras del autor: 

“[…] para muchas personas, el referente principal según el cual uno 

se determina y el que se convoca en casi toda oportunidad es uno 

mismo. El yo represente la fuente primera –y en general definitiva– 

de la verdad” (Sadin, 2022, p. 32). 

Estas expresiones encuentran resonancia en el pensamiento 

de autores como Maurizio Ferraris, quien en Posverdad y otros 

enigmas (2018) profundiza en los efectos de la posverdad, entendida 

no como una simple mentira, sino como un constructo social 

complejo que emerge en la intersección entre posmodernidad, 

populismo y tecnologías digitales. El filósofo italiano sostiene que 

este fenómeno se alimenta de la exaltación, la subjetividad y la 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

42          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

irracionalidad características del pensamiento posmoderno. Allí la 

“veracidad” de los hechos se diluye en un relativismo extremo que 

convierte toda afirmación en una verdad válida por el mero hecho de 

ser pronunciada. Ferraris cuestiona esta lógica, criticando la 

legitimación de “verdades alternativas” que no requieren verificación 

objetiva y que, al proliferar, erosionan los principios fundamentales 

del sistema democrático. Frente a este escenario, propone una 

concepción renovada de la verdad, concebida como el resultado de 

una interacción entre ontología (lo que existe), epistemología (lo que 

sabemos) y tecnología (el medio que conecta ambos planos). Esta 

perspectiva busca recuperar una noción de objetividad responsable, 

capaz de sostener una esfera pública basada en el conocimiento 

compartido y en el compromiso con la realidad. 

En consonancia con estos argumentos, Derek Thompson en 

El siglo antisocial (2025) destaca que en este clima afectivo de 

sospecha y desconfianza los discursos políticos se emocionalizan 

cada vez más. La verdad fáctica pierde peso frente a las narrativas 

viscerales, y las emociones –especialmente ira y miedo– se 

convierten en motores fundamentales de adhesión política. Por su 

parte, Noreena Hertz en su ensayo El siglo de la soledad (2021) puso 

énfasis en las consecuencias provocadas por el aislamiento 

estructural de la sociedad contemporánea que, no solo afecta la 

salud emocional, sino también las condiciones para una democracia 

sustantiva, debilitando la empatía, la solidaridad y el compromiso 

cívico.  

Lo significativo es que estas transformaciones afectivas no se 

revirtieron durante los gobiernos de la nueva izquierda o también 

denominado “socialismo del siglo XXI”4. Como han señalado autores 

 
4 Los gobiernos con esta orientación son varios y logran hegemonía en la región en las primeras 

décadas del siglo XXI. Podemos citar a Hugo Chávez (1999-2013) en Venezuela, Evo Morales 

(2006-2019) en Bolivia, Rafael Correa (2007-2017) en Ecuador, José Mujica (2010-2015) en 

Uruguay, Luiz Inácio Lula da Silva (2003-2011 y 2023-hasta ahora) en Brasil y Néstor Kirchner 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                43 

como Carlos Pérez Soto (2015) y Cristina Rojas (2009), muchos 

gobiernos progresistas latinoamericanos no desmantelaron los 

fundamentos neoliberales, sino que los gestionaron con mayor 

inclusión social, sin cambiar las estructuras profundas del sistema. 

Esta “gubernamentalidad progresista” –según la caracteriza Rojas 

(2009)– terminó reproduciendo el mismo horizonte afectivo: 

inseguridad, competencia, frustración e invisibilidad. La esperanza 

política que movilizó a millones en la década de 2000 devino, años 

después, en desencanto colectivo. 

En los últimos años, diversos sectores del progresismo en la 

región han iniciado un proceso de revisión de su accionar político, 

especialmente luego de llegar al poder en varias oportunidades. Esta 

autocrítica se ha centrado en el progresivo distanciamiento entre las 

clases dirigentes e intelectuales respecto de las demandas concretas 

de amplios sectores sociales. Otro punto de interpelación ha sido la 

fragmentación de las luchas sociales en agendas específicas que 

debilitaron la construcción de un proyecto colectivo.  

Pablo Stefanoni (2021), en su obra ¿La rebeldía se volvió de 

derecha?, sostiene que la izquierda ha perdido en gran medida su 

capacidad de encarnar la rebeldía y la transgresión –valores que 

históricamente la definieron–, mientras que estas banderas han sido 

reconfiguradas por las nuevas derechas. Según el autor, estos 

movimientos han logrado posicionarse como fuerzas antisistémicas 

frente al orden establecido, desafiando no solo a las élites 

tradicionales, sino también a los discursos progresistas dominantes, 

en especial a aquellos vinculados a la corrección política. Así lo 

expresa: 

 

(2003-2007) o Cristina Fernández (2007-2015) en la Argentina, como los más significativos. 

(Para ampliar véase: Pomar, 2018; Alcívar Trejo y Albert Márquez, 2021). 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

44          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

[…] la idea central de quienes rechazan la corrección política de la 

izquierda es que existe una elite progresista que controla el mundo 

globalizado, tiene diferentes expresiones nacionales e impone su 

visión del mundo. Es más, esa élite ha venido maltratando al 

“hombre común” al prohibir las gaseosas gigantes o el cigarrillo, al 

transformar el término “hombre blanco” en un insulto, al tratar de 

fascistas a quienes se muestran “inseguros” con la inmigración o de 

homófobos a quienes se oponen al matrimonio igualitario, al 

defenestrar a los que desean portar armas y no quieren comer 

quinua, al reírse de la Biblia pero jamás del Corán, al tratar las 

disidencias como discursos de odio (Stefanoni, 2021, p. 65). 

El nuevo rumbo se ha caracterizado por la utilización de un 

tono moralizante, burocratizado y alejado de los lenguajes populares. 

Esto los ha llevado a perder conexión con ciertos grupos sociales, 

especialmente jóvenes, que buscan discursos más disruptivos o que 

sienten que la izquierda ya no representa sus inquietudes. Además, 

advierte este autor que el progresismo tiende a refugiarse en una 

especie de superioridad ética que lo desconecta de las tensiones 

reales que vive la sociedad, como la inseguridad, la migración o el 

desencanto con las instituciones. También señala que, mientras la 

izquierda muchas veces se muestra reactiva, a la defensiva o 

atrapada en debates identitarios, las derechas han construido un 

relato emocional, provocador y eficaz, explotando el malestar con la 

globalización, la desigualdad y el elitismo político-cultural.  

Una crítica particularmente incisiva es la que desarrolla el 

mencionado Sadin (2022), quien advierte que uno de los errores 

fundamentales de la izquierda y del progresismo contemporáneo ha 

sido la progresiva fragmentación de sus luchas sociales. Según el autor, 

causas históricamente articuladas en torno a una narrativa común de 

emancipación –como el feminismo– han derivado en campos cada vez 

más específicos, como los estudios de género y, posteriormente, los 

estudios queer. Esta proliferación de subcategorías, aunque busca 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                45 

visibilizar experiencias históricamente silenciadas, ha tendido a 

consolidar la idea de que cada grupo social requiere una atención 

diferenciada, reforzando una desconfianza estructural hacia los marcos 

comunes de representación política.  

En contraste con la izquierda tradicional, que unificaba sus 

demandas bajo el horizonte de la lucha de clases, las nuevas formas de 

militancia han promovido una segmentación del sujeto político, 

debilitando la posibilidad de construir un proyecto colectivo sólido. 

Como consecuencia, muchos partidos progresistas han desplazado su 

objetivo de cohesión social hacia un enfoque centrado en múltiples 

reivindicaciones particularistas, produciendo una suerte de “sordera 

mutua” entre grupos que priorizan sus demandas identitarias por 

encima de un sentido compartido de comunidad política. El resultado 

final es la progresiva desintegración del tejido social. 

En tanto que Emir Sader, en su artículo Las autocríticas de la 

izquierda latinoamericana (2016), defiende la necesidad de reconocer 

los logros históricos de los gobiernos progresistas del siglo XXI antes de 

emprender una autocrítica que pueda ser contraproducente. Según su 

perspectiva, muchas evaluaciones negativas ignoran que estos procesos 

permitieron superar crisis económicas profundas, reducir drásticamente 

la pobreza y ampliar derechos sociales en países como Argentina, Brasil 

o Bolivia. Además, advierte sobre las autocríticas descontextualizadas, 

pues tienden a deslegitimar estos avances, haciéndoles el juego a las 

narrativas conservadoras. Por ello, propone una autocrítica 

comprometida, que parta del reconocimiento de los éxitos alcanzados y 

busque corregir errores sin renegar del legado transformador de la 

izquierda en la región. 

Por último, resulta pertinente considerar el impacto de la 

pandemia global de COVID-19 en el ámbito político y social de la región. 

Diversos análisis coinciden en que la crisis sanitaria no solo transformó 

de manera sustancial las dinámicas sociales y económicas, sino que 

también profundizó tendencias autoritarias previamente latentes en 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

46          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

múltiples contextos nacionales. En esta línea, el sociólogo Daniel 

Feierstein (2022) ofrece un análisis sobre las condiciones sociales, 

políticas y emocionales que facilitaron el resurgimiento de discursos de 

derecha con fuerte impronta autoritaria, discriminatoria y excluyente. Si 

bien su estudio se focaliza en el caso argentino, sus observaciones 

poseen una clara proyección regional. Feierstein sostiene que el miedo 

al contagio, la incertidumbre generalizada y la urgencia de control social 

generaron un clima propicio para la aceptación social de prácticas 

previamente consideradas inaceptables, como la estigmatización de 

determinados colectivos –enfermos, migrantes, disidentes–, la 

naturalización del discurso del odio y la adopción de medidas de 

vigilancia intensiva. Tales prácticas, aunque genuinas como respuestas 

sanitarias, respondieron a una lógica de excepción que consolidó 

mecanismos de exclusión y violencia simbólica. Lo más relevante de su 

planteo es la advertencia de que estas formas de pensamiento no 

requieren necesariamente estructuras totalitarias para prosperar, sino 

que pueden instalarse como parte del sentido común, en contextos 

democráticos. Así, la pandemia actuó como catalizador para que esa 

pulsión autoritaria latente –el “enano fascista”, en sus términos– 

emergiera con fuerza y adquiriera visibilidad en el espacio público. 

De lo expuesto se evidencia el papel crucial que cumplen las 

emociones en la construcción de identidades políticas nuevas y en la 

legitimación de discursos que promueven la exclusión y la violencia. De 

allí que el análisis de las emociones se convierte en una herramienta 

esencial para entender y enfrentar los procesos políticos complejos que 

atraviesa América Latina en el siglo XXI tal como veremos. 

4. El discurso político y las nuevas tecnologías: emociones a flor 
de piel 

Para este apartado disponemos de una valiosa, pero también 

cuantiosa cantidad de información motivo por el cual es necesario 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                47 

hacer un recorte metodológico que no pretende ser exhaustivo, sino 

solamente constituirse en una muestra reducida que reflejen las 

tendencias ideológicas y políticas que percibimos en la realidad de 

América Latina. Esperamos que otros trabajos y estudios completen 

y mejoren este análisis. 

4.1. Discursos políticos y prensa tradicional 

Nos centraremos en tres casos de dirigentes de la nueva 

derecha que llegaron al poder. Indudablemente existen claras 

diferencias entre ellos, pero nos enfocaremos en sus similitudes, 

pues nos permiten analizar un cambio de época en la política 

contemporánea. Los presidentes seleccionados mantienen un estilo 

de conducción diferente, se consideran outsiders políticos –o por lo 

menos así se presentan ante su electorado–, expresan un discurso 

antisistema y, sobre todo, saben utilizar las nuevas formas de 

comunicación de un modo efectivo. Se trata sin duda de personajes 

complejos y disruptivos en la escena contemporánea. Intentaremos 

hacer una semblanza parcial de aquellos aspectos que nos permitan 

establecer relaciones entre sus ideas, acciones y medidas de 

gobierno, por un lado, con el surgimiento de un nuevo clima social y 

político en América Latina contemporánea, por el otro. 

En primer término analizamos a Jair Bolsonaro (1955-     ), 

presidente de Brasil entre 2019 y 2022 que además mantiene una 

fuerte impronta entre sus partidarios5. Ha sido objeto de análisis por 

 
5 El 11 de setiembre de 2025 El Tribunal Supremo Federal de Brasil condenó a Bolsonaro a 27 

años y 3 meses de prisión por su participación en un intento de golpe de Estado tras su derrota 

electoral de 2022. Además recibió la inhabilitación para presentarse a cargos públicos hasta el 

año 2030. Es la primera vez en la historia de Brasil que un expresidente es condenado por 

intentar subvertir el orden democrático. Asimismo enfrenta otros procesos judiciales 

relacionados con el mismo intento de golpe de Estado. (Infobae, 2025). 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

48          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

su uso intensivo de las redes sociales para movilizar emociones 

intensas entre sus seguidores, abordando temas como la dictadura 

militar brasileña, el medio ambiente y la política nacional. Su 

estrategia comunicacional se caracteriza por la confrontación, la 

negación de ciertos temas y la distorsión histórica. 

Uno de los aspectos más destacados de su retórica es la 

agresión hacia la prensa y sus opositores políticos. Marina Estarque 

(7 de enero de 2020) documenta que, durante el primer año de su 

presidencia, Bolsonaro realizó 116 ataques a la prensa, cifra que 

podría ser mayor si se consideran declaraciones no registradas 

oficialmente. Por ejemplo, calificó a los periodistas brasileños como 

una “raza en extinción” que solo desinforman a la población. 

Además, descalificó a un periodista del medio Globo con expresiones 

homofóbicas, incluso sugiriendo el uso de la fuerza física contra 

miembros de la prensa opositora (Pedroso, 2020). Organizaciones 

como Reporteros Sin Fronteras también denunciaron una censura 

indirecta sufrida desde la administración de Bolsonaro (Infobae, 

2020). 

En política ambiental, Bolsonaro adoptó una postura 

negacionista frente al cambio climático. En septiembre de 2019, 

durante su discurso en la Asamblea General de la ONU, calificó de 

“falacia” la idea de que la Amazonía es un patrimonio de la 

humanidad y negó que estuviera siendo devastada por incendios, 

acusando a la prensa de difundir mentiras (Noticias ONU, 2019). 

Asimismo, mantuvo una actitud confrontativa hacia defensores del 

medio ambiente, como la activista Greta Thunberg, a quien 

descalificó públicamente (Clarín, 2020). 

La pandemia de COVID-19 también fue un tema de 

controversia en su mandato. Inicialmente, ya que Bolsonaro 

minimizó la gravedad del virus, calificándolo de “gripecita” y 

sugiriendo que los brasileños no se contagiaban fácilmente. Esta 

actitud generó tensiones con gobernadores, el Congreso, el ministro 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                49 

de Sanidad y la prensa. A medida que la crisis sanitaria se 

profundizaba, modificó su discurso, reconociendo la seriedad de la 

situación, aunque su popularidad sufrió un notable descenso. 

(Fuccille, 2020) Estudios de organizaciones como Amnistía 

Internacional revelaron que el gobierno de Brasil podría haber 

evitado 120.000 muertes solo en el primer año de la pandemia si 

hubiera adoptado las medidas de salud pública adecuadas (Amnistía 

Internacional, 2021). 

En cuanto al pasado reciente de Brasil, Bolsonaro promovió 

una visión distorsionada de la dictadura cívico-militar que se 

implanto entre 1964 y 1985, minimizando las violaciones de derechos 

humanos y promoviendo el negacionismo histórico. Carolina Bauer 

(2019) señala que esta narrativa se construyó a partir de distorsiones 

e idealizaciones del pasado, con el fin de justificar el periodo y 

deslegitimar las críticas a la dictadura. 

Finalmente, su relación con la oposición se caracterizó por 

una actitud confrontativa. Antes de asumir la presidencia, amenazó 

con realizar una purga de “forajidos” de izquierda en caso de resultar 

ganador (Phillips, 22 de octubre de 2018). Durante su mandato, 

continuó con esta estrategia, realizando constantes ataques verbales 

a diferentes sectores de la sociedad, incluyendo políticos, partidos, 

instituciones, la prensa y la cultura (Arias, 20 de agosto de 2019). A 

modo de balance diremos que esta estrategia fue efectiva para 

consolidar una base de apoyo leal, pero también contribuyó al 

aumento de la intolerancia y la violencia verbal en el espacio público 

brasileño. 

Por su parte, desde su ascenso a la presidencia de El Salvador 

en 2019, Nayib Bukele (1981-     ) ha transformado el panorama 

político de su país mediante el uso intensivo de las redes sociales, 

particularmente Twitter (actualmente conocida como X). (Grassetti 

Julieta, 2020) Esta plataforma se ha convertido en su principal canal 

de comunicación directa con la ciudadanía, donde ha realizado más 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

50          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de 81.000 publicaciones, de las cuales aproximadamente 15.600 son 

de autoría propia (Reyes y Trejo, 5 de enero de 2024). A través de 

este medio, Bukele ha adoptado un tono desafiante y provocador, lo 

que le ha permitido consolidar una imagen de líder cercano, accesible 

y de contacto directo con sus seguidores. A modo de ejemplo, en su 

primer discurso ante la Asamblea General de las Naciones Unidas, 

realizó una selfie antes de comenzar su intervención, una acción que 

fue interpretada como un intento de personalizar su discurso político 

y reforzar su imagen de líder moderno, alejado de las formas 

tradicionales de comunicación política (DW, 2019). 

Aunque no todos los salvadoreños utilizan Twitter-X, la 

plataforma ha servido como el canal principal para la difusión de sus 

posturas políticas. Además, otros medios de comunicación replican y 

amplifican sus mensajes, lo que le ha permitido mantenerse en el 

centro de la atención pública. A abril de 2025, su cuenta oficial en 

esta aplicación cuenta con más de 7.700.000 seguidores, lo que 

refleja su creciente influencia en el ámbito digital: (Bukele, Nayib 

[@nayibbukele], 15 de octubre de 2025). 

La estrategia comunicacional de Bukele se caracteriza por su 

uso de Twitter-X para alternar entre interacciones informales con 

youtubers, confrontaciones con opositores políticos y anuncios 

relacionados con su gobierno. En algunas ocasiones, decisiones 

importantes, como la compra de bitcoins por parte del Estado, fueron 

anunciadas exclusivamente a través de este canal, eludiendo los 

medios de comunicación tradicionales. Esto, según algunos críticos, 

ha generado preocupaciones sobre la transparencia de su gobierno y 

el control centralizado de la información. Reyes y Trejo (2024) 

documentan que algunos de los temas más recurrentes en las 

publicaciones de Bukele son #COVID19, #Bitcoin, 

#GuerraContraPandillas y #PlanDeControlTerritorial, lo que refleja 

sus prioridades políticas y su enfoque hacia la seguridad y la 

economía, aunque estas decisiones también han sido calificadas 

como autoritarias. 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                51 

El uso de las redes sociales por parte del presidente 

centroamericano también ha generado una imagen de él como un 

líder autoritario, algo que ha sido particularmente evidente en sus 

interacciones con opositores políticos, críticos locales y organismos 

internacionales. Su actitud ha sido descrita como confrontativa, 

frecuentemente recurriendo a insultos y difamaciones contra 

aquellos que cuestionan su gobierno, especialmente contra 

organizaciones no gubernamentales defensoras de los derechos 

humanos. Así en agosto de este año dijo: A los que no les gustan las 

medidas que se están tomando en El Salvador, no se preocupen, 

pueden volver a la indiferencia de antes, cuando no les importaba lo 

que pasaba acá cuando mataban 30 salvadoreños diarios. (Bukele, 

Nayib [@nayibbukele] 24 de agosto de 2025). Palabras similares 

expresó cuando dijo: Quieren que la gente piense que perseguir a los 

criminales está mal, porque quieren que esos criminales corran 

desenfrenados por las calles (Bukele, Nayib [@nayibbukele], 22 de 

julio de 2025). Este tipo de comentarios ha alimentado un ambiente 

de polarización y disputa, al tiempo que refuerza su imagen de líder 

fuerte que protege a su país de los enemigos internos y externos. 

Otro ejemplo de su retórica autoritaria de se dio cuando 

justificó el uso de la fuerza militar contra pandillas, argumentando 

que el Estado debía proteger los derechos humanos de las víctimas y, 

por lo tanto, la represión de los criminales era una forma legítima de 

defenderlos: “Los delincuentes pretendían violar los derechos 

humanos de sus víctimas. Por eso el Estado los repele, para 

PROTEGER los derechos humanos. El Estado además le respeta SUS 

derechos” (Bukele, Nayib [@nayibbukele], 20 de julio de 2019). Esta 

postura ha sido criticada por organizaciones internacionales que 

cuestionan el respeto a los derechos humanos en el país, pero Bukele 

ha seguido promoviendo su enfoque de mano dura contra la 

criminalidad. 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

52          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

La censura también ha sido una herramienta utilizada en su 

estrategia comunicacional. El presidente ha bloqueado a decenas de 

usuarios en sus redes sociales, incluidos académicos, periodistas y 

ciudadanos que critican sus políticas. Esta práctica ha sido 

denunciada por diversas organizaciones, como Acción Ciudadana 

(2020), que han señalado que el bloqueo de cuentas y la censura de 

voces disidentes han creado un ambiente de control de la 

información y restricción de la libertad de expresión. 

Por último, examinamos al presidente argentino Javier Milei 

(1970-     ). Desde su asunción a la presidencia de la Argentina en 2023 

ha consolidado una estrategia de comunicación política intensiva 

basada en el uso de redes sociales, especialmente Twitter-X, como su 

principal herramienta de interacción con la ciudadanía. Este medio le 

ha permitido construir también un relato disruptivo, caracterizado 

por la identificación de diversos actores del sistema democrático, 

tales como periodistas, legisladores, sindicatos, empresarios y 

partidos de oposición, como parte de una estructura corrupta y 

decadente a la que se refiere como “la casta” (Letra P, 2024). A través 

de sus publicaciones, el mandatario ha acusado repetidamente a los 

periodistas de ser “corruptos”, “mentirosos” y “prostituidos”, 

sugiriendo que estos forman parte de una operación deliberada de 

desinformación diseñada para perjudicarlo políticamente y engañar 

a la población.  

Este discurso tiene un doble propósito: primero, deslegitimar 

a los medios tradicionales como canales legítimos de información; y 

segundo, movilizar emocionalmente a sus seguidores apelando al 

enojo, la indignación y el hartazgo social. Al crear una figura del 

“enemigo interno”, Milei establece a sus opositores como 

responsables del deterioro institucional y económico del país, lo que 

refuerza su figura como líder antisistema. La narrativa de la “casta” 

ha sido particularmente visible en sus ataques a los diputados 

opositores, a quienes ha calificado como una “casta inmunda”, 

acusándolos de conspirar para sabotear su programa de gobierno. 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                53 

Este tipo de discurso ha sido ampliamente documentado por medios 

como MDZ Online (2024), que destacan cómo el presidente argentino 

utiliza las redes sociales para consolidar su apoyo entre sectores de 

la población que se sienten marginados por las estructuras 

tradicionales del poder político. 

Además de confrontar a sus opositores, Milei también ha 

utilizado las redes sociales para impulsar su agenda política y 

económica. A través de sus publicaciones, defiende reformas 

estructurales orientadas a la reducción del gasto público, la 

desregulación del mercado y la eliminación del déficit fiscal, temas 

clave en su discurso presidencial. En sus mensajes, presenta una 

visión binaria de la política: aquellos que apoyan su proyecto 

representan el cambio necesario, mientras que sus críticos son vistos 

como obstáculos del viejo régimen que, según él, ha mantenido al 

país en una situación de crisis prolongada (El País, 2024). Este 

enfoque polarizante no solo refuerza su imagen de líder de cambio, 

sino que también busca movilizar a sus seguidores en torno a una 

narrativa de confrontación y lucha contra un sistema corrupto. 

Su estrategia comunicacional marca un nuevo paradigma en 

la relación entre el poder ejecutivo, los medios de comunicación y la 

ciudadanía en Argentina. En este nuevo enfoque, se privilegia la 

inmediatez, el ataque personal y la construcción de clivajes 

emocionales, por encima de los canales institucionales tradicionales. 

Las redes sociales, por lo tanto, no solo funcionan como un medio de 

difusión de mensajes, sino también como un espacio activo de 

disputa simbólica por el sentido de lo político. En este contexto, la 

polarización no es solo una herramienta política, sino también una 

estrategia de consolidación de poder, donde el control de la narrativa 

es esencial para movilizar a sus bases y construir una legitimidad 

basada en la confrontación directa (El País, 2025). 

Estos ejemplos evidencian cómo algunos líderes políticos de 

la nueva derecha en América Latina utilizan las redes sociales para 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

54          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

movilizar emociones intensas, polarizar el debate público y 

consolidar su base de apoyo electoral. La historia de las emociones 

nos permite comprender cómo estos discursos afectan la 

subjetividad colectiva y contribuyen a la configuración de un clima 

político caracterizado por la intolerancia y la confrontación. 

4.2. Redes sociales y comunicación no convencional 

En los últimos años, con el advenimiento de nuevas 

tecnologías, actores no institucionales adherentes a un pensamiento 

de derecha en América Latina han ganado popularidad y aceptación 

en las redes sociales. Han utilizado estos espacios para movilizar y 

amplificar los sentimientos de rabia, desconfianza y polarización en 

la región. Se trata muchas veces de individuos comunes que han 

dejado claro su rechazo hacia los partidos políticos tradicionales y el 

sistema institucional establecido, y, en ocasiones, también han 

mostrado una abierta apología hacia posturas xenófobas, políticas de 

corte neoliberal y dictaduras del pasado. Estos influencers no solo 

cuentan con grandes bases de seguidores, sino que también tienen 

la capacidad de influir la opinión pública y generar emociones 

negativas hacia el “enemigo”, que generalmente incluye a la 

izquierda, los medios de comunicación independientes y los 

movimientos democráticos. A través de sus plataformas, estos 

personajes construyen discursos polarizantes que buscan 

deslegitimar y desacreditar a quienes se oponen a su visión política, 

promoviendo una cultura de la desinformación y la intolerancia 

política. 

En México, uno de los casos más conocidos es el de Chumel 

Torres, un youtuber y comentarista popular de la nueva derecha. A 

través de sus publicaciones en Twitter-X y videos en su canal, ha 

mantenido un tono sarcástico y despectivo hacia la izquierda y sus 

representantes. Sus redes sociales contienen expresiones que no 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                55 

solo buscan deslegitimar la gestión del expresidente Andrés Manuel 

López Obrador (2018-2024) y de la actual mandataria Claudia 

Sheinbaum Pardo (2024-2030), sino que también refuerzan la 

división entre la “gente de bien”, según su perspectiva, y los 

detractores de su visión política. El término “chairo”, acuñado por 

Torres, se ha popularizado en el ámbito político mexicano como una 

etiqueta despectiva dirigida a los seguidores de AMLO, a quienes 

acusa de sostener posturas que perpetúan la pobreza y la 

mediocridad del país. En un tweet del 25 de marzo de 2025, Chumel 

expresó: “Solo un chairo se pelea (y pierde) con una IA. Son tan 

idiotas que dan ternura” (Torres, Chumel [@ChumelTorres] 25 de 

marzo de 2025). Este tipo de retórica busca asociar a la izquierda con 

la pobreza y el atraso, presentándolos como los responsables de los 

males de México. 

En Brasil, es frecuente que los congresistas y funcionarios 

afines a Jair Bolsonaro utilicen la red social X (anteriormente Twitter) 

como plataforma para descalificar a los sectores de izquierda y 

reforzar discursos de carácter polarizante y a veces antidemocráticos. 

Un ejemplo ilustrativo es el de Roberta López, concejal de la Cámara 

Municipal de Juiz de Fora, en el estado de Minas Gerais (período 

2025–2028), integrante del Partido Liberal, una fuerza política 

estrechamente vinculada al bolsonarismo. En sus redes sociales, 

López se autodefine como conservadora, cristiana, antifeminista y 

opositora al gobierno del Partido de los Trabajadores (PT). En esa 

línea, el 25 de marzo de 2025 publicó en su cuenta de X un mensaje 

en defensa de Nikolas Ferreira, en el que expresó: “Homofobia do 

bem, rachadinha, agressão, propaganda pró-Hamas e por aí vai. Tudo 

isso a esquerda fez na Câmara” (Lopes, Roberta [@robertalopesdm], 

13 de abril de 2025). 

En ese contexto es que, desde 2020, el Poder Judicial 

brasileño -particularmente el Supremo Tribunal Federal (STF) y el 

Tribunal Superior Electoral (TSE)- ha intervenido de manera activa en 

la regulación del espacio digital, ordenando la suspensión de cuentas 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

56          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de figuras políticas y comunicadores asociados al bolsonarismo. Estas 

medidas respondieron principalmente a la difusión de noticias falsas, 

discursos de odio y ataques a las instituciones democráticas, 

especialmente en el marco de las investigaciones sobre la red de 

desinformación conocida como milícia digital. Entre las cuentas más 

relevantes afectadas se encuentran las de influenciadores y 

legisladores cercanos a Bolsonaro, cuyas publicaciones eran 

consideradas una amenaza a la estabilidad institucional. (UOL 

Noticias, 2024) 

Esta medida dificulta nuestra tarea investigativa y se ha 

perdido valiosa información argumentativa. Entre los suspendidos 

está el mencionado Nikolas Ferreira, influencer y político brasileño 

identificado con la derecha y con el ideario bolsonarista. En su nueva 

cuenta en X, ha vuelto a reunir aproximadamente 5,3 millones de 

seguidores. Sin embargo, ha suavizado sus expresiones, pero sigue 

manifestando posiciones políticas similares a las de Jair Bolsonaro. 

Además, participó activamente del colectivo que promovió la 

consigna Anistia Já!, con el propósito de evitar la condena judicial del 

expresidente (Ferreira, Nicolás [@nikolas_dm], 15 de octubre de 

2025). 

También nos parece significativo analizar el medio chileno 

que fue uno de los últimos en hacer una transición democrática a 

fines del siglo pasado. Allí podemos mencionar a Johannes Kaiser, un 

polémico youtuber y ex-candidato político, quien ha utilizado sus 

redes sociales para promover un discurso revisionista de la historia, 

defendiendo la dictadura de Augusto Pinochet (1973-1990). En un 

video de marzo de 2024, Kaiser afirmó: Pinochet no fue un dictador, 

fue un salvador de Chile, porque si no hubiera llegado al poder, Chile 

hoy estaría en la ruina como Venezuela (CNN, 2024). Esta expresión 

minimiza las violaciones de derechos humanos cometidas durante la 

dictadura y presenta un régimen autoritario como una solución viable 

a los problemas del país. En una línea argumentativa similar 

destacamos la figura de José Antonio Katz, quien realiza una defensa 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                57 

de colaboradores de la dictadura como Jaime Guzmán a quien 

reconoce un legado que “sigue plenamente vigente y su amor por un 

Chile libre, en paz y progresando sigue inspirándonos a todos los que 

buscamos servir a nuestra Patria” (Kast, José Antonio 

[@joseantoniokast], 1 de abril de 2025). Asimismo ha lanzado 

ataques a la izquierda chilena, calificándola de “comunistas” y 

acusándola de permitir el aumento de la violencia, el narcotráfico y 

el arribo de inmigrantes ilegales sin control. En un tweet de junio de 

2025, escribió: “Nos estamos preparando para cerrar la frontera y 

frenar la inmigración ilegal. Desde el primer día. Súmate al cambio 

radical que Chile necesita!” (Kast, José Antonio [@joseantoniokast], 

8 de junio de 2025).  Sus propuestas se orientan a un aumento del 

uso de la fuerza pública y la recuperación de un Estado fuerte. Por 

eso afirmó: “El narcotráfico y la delincuencia no se enfrentan con 

‘amor’, sino con la fuerza del Estado de Derecho y todo el rigor de la 

ley” (Kast, José Antonio [@joseantoniokast], 2 de agosto de 2025).  

Finalmente, en la Argentina, son varios los intelectuales e 

influencers sociales que se han destacado. Uno de ellos es Agustín 

Laje, conocido por su fuerte oposición al progresismo, quien ha 

utilizado sus obras y apariciones públicas para denunciar lo que 

considera una hegemonía cultural de la izquierda (Laje, 2020). En su 

escrito conjunto con Nicolás Márquez, El libro negro de la nueva 

izquierda, Laje sostiene que “el marxismo ha mutado de su forma 

clásica a una versión cultural que ahora utiliza el feminismo, el 

indigenismo y el ambientalismo como caballos de Troya ideológicos” 

(Laje y Márquez, 2016, p. 47). En este sentido argumenta que el 

progresismo no busca tanto la justicia social como una reingeniería 

cultural de la sociedad, afirmando que lo que se está librando en el 

mundo es una “batalla cultural”. Según su argumentación, en lugar 

de perseguir objetivos económicos o políticos directos, ahora la 

izquierda se centra en la conquista del sentido común, la academia y 

los medios de comunicación. Para ello se vale de lemas como 

“igualdad”, “diversidad” y “derechos humanos” para promover lo 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

58          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

que denominan la “ideología de género” (Laje y Márquez, 2016, p. 49 

y ss.). 

5. Conclusión 

La historia de las emociones ofrece una herramienta 

historiográfica poderosa para interpretar procesos políticos complejos 

como los que atraviesa América Latina en el siglo XXI. En un contexto de 

crisis de representación, desigualdad persistente y expansión del 

neoliberalismo, la emergencia de nuevos liderazgos de derecha –como 

los de Bolsonaro, Bukele o Milei– no puede comprenderse únicamente 

desde el análisis estructural o económico. Es indispensable atender a las 

emociones que circulan en el espacio público y son movilizadas 

estratégicamente por estos actores a través de narrativas, gestos, 

discursos y, sobre todo, mediante las nuevas tecnologías digitales. 

Al respecto es necesario analizar si es posible y cómo logramos 

influir emocionalmente a través de redes sociales. Esther Paniagua (8 de 

mayo de 2019) afirma que varios estudios científicos en los últimos años 

han revelado cómo los usuarios nos contagiamos emocionalmente con 

lo que pasa en plataformas como Twitter o Facebook. Incluso que ello 

no solo afecta los sentimientos que expresamos en redes sociales, sino 

también a nuestro bienestar y salud en general. De allí que las 

actividades y expresiones vertidas en redes sociales por figuras políticas 

y sus seguidores merecen especial interés para nuestra investigación. 

En este artículo, hemos decidido centrarnos especialmente en 

emociones como la ira, el desencanto, la frustración y la intolerancia, no 

porque sean las únicas que atraviesan el panorama político actual, sino 

porque creemos que ocupan un lugar central en la configuración de las 

subjetividades autoritarias y en la adhesión a proyectos políticos de 

corte populista, conservador o radical. No obstante, junto a estas 

emociones negativas y polarizantes, también circulan otras como 



WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                59 

esperanza, solidaridad, fe o incluso alegría; todas ellas relevantes para 

futuros estudios que deseen trazar una cartografía más amplia y 

matizada del campo emocional en la política de América Latina en el 

siglo XXI. 

El análisis de las emociones debe, por tanto, ser plural y 

consciente de sus propios límites. Como advierten Peter Burke (2019) y 

Piroska Nagy (2018), estos estudios deben cuidarse de no caer en una 

psicologización excesiva de los procesos históricos, ni de asumir que las 

emociones son universales o atemporales. Por el contrario, es necesario 

contextualizarlas cultural, social e históricamente, reconociendo que se 

trata de construcciones complejas que varían según los regímenes 

políticos, los sistemas de valores, las prácticas discursivas y las 

tecnologías mediáticas que las moldean. 

Uno de los principales desafíos para la historia de las emociones 

en América Latina es precisamente el de articular estos enfoques con 

otros campos como la historia social, la antropología política, los 

estudios culturales o los estudios de medios. Ello implica superar 

enfoques puramente descriptivos o anecdóticos, y construir 

herramientas analíticas que permitan captar cómo las emociones 

circulan, se institucionalizan o se instrumentalizan. Además, se enfrenta 

al reto metodológico de trabajar con fuentes no tradicionales (memes, 

videos, redes sociales, archivos digitales) que exigen nuevas formas de 

lectura crítica y archivística. Para ello son necesarios también los aportes 

de otras formas que los estudios históricos están tomando en la 

actualidad, como es el caso de la digital history (cf. Winter, 2018). 

Otro reto a considerar es pensar cómo se insertan estos análisis 

emocionales en una agenda política de democratización del 

conocimiento, que permita entender no solo por qué la gente siente lo 

que siente, sino también cómo esas emociones pueden ser canalizadas 

hacia proyectos más inclusivos, igualitarios y no violentos. Comprender 

las emociones políticas no debe llevarnos únicamente a constatar su uso 



EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

60          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

como herramientas de manipulación, sino también a reconocer su 

potencial para la transformación social. 

En suma, como hemos intentado demostrar en este trabajo a 

partir de una tendencia que observamos en la política de los últimos 

tiempos en América Latina, la historia de las emociones, al iluminar los 

afectos que subyacen a los procesos sociales, nos permite repensar la 

política más allá de los intereses y racionalidades instrumentales. En 

tiempos marcados por el avance de discursos autoritarios, por la 

fragmentación de lo público y por la hipermediación de la experiencia 

social, comprender las emociones colectivas se vuelve una tarea urgente 

no solo para el saber académico, sino también para los proyectos 

democráticos del presente. 

A modo de cierre, esperamos haber aportado a comprender 

que el estudio histórico de las emociones abre una vía privilegiada para 

entender cómo se producen subjetividades políticas, se movilizan los 

afectos en escenarios de disputa, y se reconfiguran las relaciones de 

poder en la región. Al mismo tiempo sabemos que pese los avances 

realizados hasta el momento este campo de estudios enfrenta 

complejos desafíos en la actualidad como construir marcos teóricos más 

situados, superar los enfoques anecdóticos o puramente 

fenomenológicos, fomentar investigaciones comparativas entre países y 

períodos y lograr avances significativos a partir de los contextos 

particulares de cada país en la región. Ese el desafío de futuros trabajos 

que están por hacerse y a los que esperamos haber contribuido.  

Referencias bibliográficas 

Acción Ciudadana (23 de abril de 2020). Acción Ciudadana interpuso una demanda de amparo 
debido al bloqueo de usuarios en Twitter por el presidente Bukele. Recuperado de 
https://accion-ciudadana.org/accion-ciudadana-interpuso-una-demanda-de-amparo-debido-
al-bloqueo-de-usuarios-en-twitter-por-el-presidente-bukele/ 

Ahmed, Sara (2004) The Cultural Politics of Emotion. Edimburgo: Routledge. 

https://accion-ciudadana.org/accion-ciudadana-interpuso-una-demanda-de-amparo-debido-al-bloqueo-de-usuarios-en-twitter-por-el-presidente-bukele/
https://accion-ciudadana.org/accion-ciudadana-interpuso-una-demanda-de-amparo-debido-al-bloqueo-de-usuarios-en-twitter-por-el-presidente-bukele/


WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                61 

Alcívar Trejo, Carlos y Albert Márquez, José Joaquín (2021). El socialismo del siglo XXI y las 
nuevas democracias. Revista Científica ECOCIENCIA, 8(4), 16-28. DOI: 
https://doi.org/10.21855/ecociencia.84.440 

Amnistía Internacional (20 de octubre de 2021) Los mil días de Bolsonaro y la grave crisis de 
derechos humanos en Brasil. Recuperado de http://anmesty.org/es/latest/news/2021/10/mil-
dias-bolsonaro-grave-crisis-derechos-humanos-brasil/  

Arias, Juan (20 de agosto de 2019). Brasil vive un clima de prenazismo mientras la oposición 
enmudece. El País. Recuperado de 
https://elpais.com/elpais/2019/08/20/opinion/1566316716_376578.html 

Bauer, Carolina S. (2019). La dictadura cívico-militar brasileña en los discursos de Jair Bolsonaro: 
usos del pasado y negacionismo. Relaciones Internacionales, 28(57), 37–51. DOI: 
https://doi.org/10.24215/23142766e070 

Bjerg, María (2019). Lazos rotos. La inmigración, el matrimonio y las emociones en la Argentina 
entre los siglos XIX y XX. Quilmes: Editorial Universidad Nacional de Quilmes. 

Bjerg, María (2021). Emotions and Migration in Argentina at the Turn of the 20th Century. 
London: Bloomsbury. 

Bjerg, María y Gayol, Sandra (2020). Presentación Dossier: “Historia de las Emociones y 
Emociones con historia”. Anuario del Instituto de Historia Argentina, 20(1), e119. DOI: 
https://doi.org/10.24215/2314257Xe119 

Bjerg, María (2021). Emotions and Migration in Argentina at the Turn of the 20th Century, 
Londres, Bloomsbury. 

Boquet, Demien y Nagy, Piroska (Eds.) (2016). Une histoire intellectuelle des émotions de 
l’Antiquité à nos jours. Ateliers du Centre de Recherches Historiques, (16), 7-24. Recuperado de: 
https://acrh.revues. org/6720  

Brown, Wendy (2019). In the Ruins of Neoliberalism: The Rise of Antidemocratic Politics in the 
West. New York: Columbia University Press. 

Bukele Nayib [@nayibbukele]. (20 de julio de 2019). Los delincuentes pretendían violar los 
derechos humanos de sus víctimas. Por eso el Estado los repele, para PROTEGER los derechos 
humanos… [Twitter] https://x.com/nayibbukele/status/1648790190639578027 

Bukele, Nayib [@nayibbukele]. (22 de julio de 2025). Quieren que la gente piense que perseguir 
a los criminales está mal, porque quieren que esos criminales corran desenfrenados por las 
calles [Twitter/X] https://x.com/nayibbukele/status/1947714990049530024 

Bukele, Nayib [@nayibbukele]. (24 de agosto de 2025). A los que no les gustan las medidas que 
se están tomando en El Salvador, no se preocupen… [Twitter/X]. 
https://x.com/nayibbukele/status/1959801641663693118 

Bukele, Nayib. [@nayibbukele]. (s.f.). [Cuenta en X]. Recuperado el 15 de octubre de 2025, de 
https://x.com/nayibbukele) 

Burke, Peter (2019) What is Cultural History? Cambridge: Polity Press. 

Burke, Peter (Ed.) (2001). New Perspectives on Historical Writing. University Park: Pennsylvania 

https://doi.org/10.21855/ecociencia.84.440
http://anmesty.org/es/latest/news/2021/10/mil-dias-bolsonaro-grave-crisis-derechos-humanos-brasil/
http://anmesty.org/es/latest/news/2021/10/mil-dias-bolsonaro-grave-crisis-derechos-humanos-brasil/
https://elpais.com/elpais/2019/08/20/opinion/1566316716_376578.html
https://doi.org/10.24215/23142766e070
file:///C:/Users/wapir/Downloads/
file:///C:/Users/wapir/Downloads/
https://doi.org/10.24215/2314257Xe119%E2%80%8B
https://x.com/nayibbukele/status/1648790190639578027
https://x.com/nayibbukele/status/1947714990049530024
https://x.com/nayibbukele/status/1959801641663693118
https://x.com/nayibbukele


EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

62          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

State University Press. 

Burke, Peter y Tamm, Marek. (Eds.) (2018). Debating new approaches to history. London: 
Bloomsbury 

Cancel-Sepúlveda, Mario (2023). Historiografía y enfoques de la historia: Pensamiento y 
escritura histórica. Plaza Mayor 

Clarín (2 de enero de 2020). Bolsonaro desafía a Macron y Greta Thunberg tras los incendios en 
Australia. Recuperado de https://www.clarin.com/mundo/jair-bolsonaro-arremete-emmanuel-
macron-silencio-devastadores-incendios-forestales-australia_0_4ao7Mdbw.html 

CNN (20 de diciembre de 2024,). Johannes Kaiser en CNN Prime [Video]. YouTube. 
https://www.youtube.com/watch?v=M7ZA7WGIgFI 

DW (29 de setiembre de 2019). Bukele se toma selfi para denunciar lo "obsoleto" de la ONU. 
Recuperado de: https://www.dw.com/es/bukele-se-toma-selfi-en-estrado-de-la-onu-para-
denunciar-su-formato-obsoleto/a-50600113?  

DW (24 de junio de 2023). Bolsonaro admite interés en disputar la presidencia de Brasil en 2026. 
Recuperado de https://www.dw.com/es/bolsonaro-admite-inter%C3%A9s-en-disputar-la-
presidencia-de-brasil-en-2026/a-66018982 

Elias, Norbert (2012 [1939]). El proceso de la civilización. México: Fondo de Cultura Económica. 

Estarque, Marina. (7 de enero de 2020). Presidente brasileño, Jair Bolsonaro, realizó 116 
ataques contra la prensa en 2019, según Fenaj. LatAm Journalism Review. 
https://latamjournalismreview.org/es/articles/presidente-brasileno-jair-bolsonaro-realizo-
116-ataques-contra-la-prensa-en-2019-segun-fenaj/ 

Feierstein, Daniel (2022) La construcción del enano fascista: Transitar el autoritarismo en 
democracia: Buenos Aires: Marea. 

Ferraris, Maurizio (2018). Posverdad y otros enigmas. Madrid: Alianza Editorial. 

Ferreira, Nicolás. [@nikolas_dm]. (15 de octubre de 2025). ANISTIA JÁ! [Twitter/X] 
https://x.com/nikolas_dm/status/1968455261867139175 

Fuccille, Alexandre (2020). Brasil, Jair Bolsonaro y el COVID 19. Real Instituto Elcano. 
Recuperado de https://media.realinstitutoelcano.org/wp-content/uploads/2021/11/ari50-
2020-fuccille-brasil-jair-bolsonaro-y-el-covid-19.pdf 

Garrido Otoya, Margarita (2020). Historia de las emociones y los sentimientos: aprendizajes y 
preguntas desde América Latina. Historia Crítica, (78), 9-23. DOI: 
https://doi.org/10.7440/histcrit78.2020.02 

Gerbaudo, Paolo (2018). The Digital Party: Political Organisation and Online Democracy. 
London: Pluto Press. 

Grassetti, Julieta (2020). “El discurso político de Nayib Bukele en Twitter”. En: Cuadernos del 
Centro de Estudios en Diseño y Comunicación  Nº 112 pp. 205-224. DOI: 
https://doi.org/10.18682/cdc.vi112  

GESMyC [Grupo de Estudios Sociales sobre Emociones y Cuerpos]. Sitio de internet: 
https://cuerposyemociones.com.ar 

https://www.clarin.com/mundo/jair-bolsonaro-arremete-emmanuel-macron-silencio-devastadores-incendios-forestales-australia_0_4ao7Mdbw.html
https://www.clarin.com/mundo/jair-bolsonaro-arremete-emmanuel-macron-silencio-devastadores-incendios-forestales-australia_0_4ao7Mdbw.html
https://www.youtube.com/watch?v=M7ZA7WGIgFI
https://www.dw.com/es/bukele-se-toma-selfi-en-estrado-de-la-onu-para-denunciar-su-formato-obsoleto/a-50600113
https://www.dw.com/es/bukele-se-toma-selfi-en-estrado-de-la-onu-para-denunciar-su-formato-obsoleto/a-50600113
https://www.dw.com/es/bolsonaro-admite-inter%C3%A9s-en-disputar-la-presidencia-de-brasil-en-2026/a-66018982
https://www.dw.com/es/bolsonaro-admite-inter%C3%A9s-en-disputar-la-presidencia-de-brasil-en-2026/a-66018982
https://latamjournalismreview.org/es/articles/presidente-brasileno-jair-bolsonaro-realizo-116-ataques-contra-la-prensa-en-2019-segun-fenaj/
https://latamjournalismreview.org/es/articles/presidente-brasileno-jair-bolsonaro-realizo-116-ataques-contra-la-prensa-en-2019-segun-fenaj/
https://x.com/nikolas_dm/status/1968455261867139175
https://media.realinstitutoelcano.org/wp-content/uploads/2021/11/ari50-2020-fuccille-brasil-jair-bolsonaro-y-el-covid-19.pdf
https://media.realinstitutoelcano.org/wp-content/uploads/2021/11/ari50-2020-fuccille-brasil-jair-bolsonaro-y-el-covid-19.pdf
https://doi.org/10.7440/histcrit78.2020.02
https://dspace.palermo.edu/ojs/index.php/cdc/issue/view/239
https://doi.org/10.18682/cdc.vi112
https://cuerposyemociones.com.ar/


WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                63 

Hertz, Noreena. (2021). El siglo de la soledad. Barcelona: Ariel 

Illouz, Eva (2007). La salvación del alma moderna: Terapia, emociones y la cultura del 
capitalismo. Madrid: Katz Editores. 

Infobae (21 de octubre de 2020). Reporteros Sin Fronteras denunció la “censura indirecta” de 
Jair Bolsonaro a la prensa. Recuperado de https://www.infobae.com/america/america-
latina/2020/10/21/reporteros-sin-fronteras-denuncio-la-censura-indirecta-de-jair-bolsonaro-
a-la-prensa/ 

Infobae (13 de octubre de 2025). El juez Alexandre de Moraes decidió mantener la prisión 
domiciliaria de Jair Bolsonaro por un “fundado riesgo de fuga”. Recuperado de 
https://www.infobae.com/america/mundo/2025/10/13el-juez-alexandre-de-moraes-dedicio-
mantener-la-prision-domiciliaria-de-jair-bolsonario-por-un-fundado-riesgo-de-fuga-/ 

Jimeno Santoyo, Myriam (2004). Etnicidad, identidad y pueblos indios en Colombia. En George 
de Cerqueira Leite Zarur (Ed.), Etnia y Nación en América Latina (Vol. I, pp. 117–129). 
Organización de Estados Americanos (OEA). Recuperado de 
https://www.academia.edu/34765833/Etnicidad_identidad_y_pueblos_indios_en_Colombia 

Kast, José Antonio [@joseantoniokast]. (1 de abril de 2025). Sigue plenamente vigente y su 
amor por un Chile libre, en paz y progresando sigue inspirándonos a todos los que buscamos 
servir a nuestra Patria. [Twitter/X] 
https://x.com/joseantoniokast/status/1907183215024255122  

Kast, José Antonio [@joseantoniokast]. (8 de junio de 2025). Nos estamos preparando para 
cerrar la frontera y frenar la inmigración ilegal. Desde el primer día. Súmate al cambio radical 
que Chile necesita! [Twitter/X]  https://x.com/joseantoniokast/status/1931847506184532199  

Kast, José Antonio [@joseantoniokast], (2 de agosto de 2025). El narcotráfico y la delincuencia 
no se enfrentan con “amor”, sino con la fuerza del Estado de Derecho y todo el rigor de la ley. 
[Twitter/X]  https://x.com/joseantoniokast/status/1951797599847215289 

Koury, Mauro (2014). Estilos de vida e individualidade: escritos em antropologia e sociologia das 
emoções. Curitiba: Appris. Recuperado de https://editoraappris.com.br/produto/estilos-de-
vida-e-individualidade-escritos-em-antropologia-e-sociologia-das-emocoes/ 

Koury, Mauro y Barbosa, Raoni (Eds.) (2015). Da subjetividade às emoções: A antropologia e a 
sociologia das emoções no Brasil (Série Cadernos do GREM n. 7). Recife: Edições Bagaço / 
Edições GREM. 

Laje, Agustín (25 de marzo de 2021). Como dar la batalla cultural [Conferencia en el canal Iglesia 
Cristiana de Santo Domingo]. [Video]. YouTube. Recuperado de 
https://www.youtube.com/watch?v=AKaRjjicaBY  

Laje, Agustín y Márquez, Nicolás (2016). El libro negro de la nueva izquierda: Ideología de género 
o subversión cultural. Buenos Aires: Grupo Unión. 

Le Goff, Jacques (1997). Une enquête sur le rire. Annales. Histoire, Sciences Sociales, 52(3), 449-
455. 

Lemm, Vanesa (2020). The Government of Emotion: Affect, Power, and Neoliberalism in Latin 
America. Durham NC: Duke University Press. 

https://www.infobae.com/america/america-latina/2020/10/21/reporteros-sin-fronteras-denuncio-la-censura-indirecta-de-jair-bolsonaro-a-la-prensa/
https://www.infobae.com/america/america-latina/2020/10/21/reporteros-sin-fronteras-denuncio-la-censura-indirecta-de-jair-bolsonaro-a-la-prensa/
https://www.infobae.com/america/america-latina/2020/10/21/reporteros-sin-fronteras-denuncio-la-censura-indirecta-de-jair-bolsonaro-a-la-prensa/
https://www.academia.edu/34765833/Etnicidad_identidad_y_pueblos_indios_en_Colombia
https://x.com/joseantoniokast/status/1907183215024255122
https://x.com/joseantoniokast/status/1931847506184532199
https://x.com/joseantoniokast/status/1951797599847215289
https://editoraappris.com.br/produto/estilos-de-vida-e-individualidade-escritos-em-antropologia-e-sociologia-das-emocoes/
https://editoraappris.com.br/produto/estilos-de-vida-e-individualidade-escritos-em-antropologia-e-sociologia-das-emocoes/
https://www.youtube.com/watch?v=AKaRjjicaBY


EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

64          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Letra P (12 de abril de 2024). Milei en Twitter: “El periodismo se ha corrompido, ensuciado y 
prostituido”. Recuperado de https://www.letrap.com.ar/politica/javier-milei-twitter-el-
periodismo-se-ha-corrompido-ensuciado-yprostituido-n5407749 

Lopes, Roberta. [@robertalopesdm]. (13 de abril de 2025). Homofobia do bem, rachadinha, 
agressão, propaganda pró-Hamas e por aí vai. Tudo isso a esquerda fez na Câmara. [Twitter/X] 
https://x.com/robertalopesdm/status/1917555785921352120 

López Sánchez, Oliva (2016). La dimensión emocional para la comprensión del mundo social, 
desde la perspectiva socio-cultural. Revista Electrónica de Psicología Iztacala, 19(3), pp. 1-11. 
Recuperado de https://www.revistas.unam.mx/index.php/repi/article/view/57273 

Lorca, Javier (10 de diciembre de 2024). La estrategia comunicacional de Milei y sus milicias 
digitales: disciplinar y amedrentar. El País. Recuperado de https://elpais.com/argentina/2024-
12-10/la-estrategia-comunicacional-de-milei-y-sus-milicias-digitales-disciplinar-y-
amedrentar.html 

Lorca, Javier (17 de abril de 2025). Cinco horas al aire con Milei y sus ataques a sus adversarios: 
“Lloren, mandriles inmundos”. El País. https://elpais.com/argentina/2025-04-17/cinco-horas-
al-aire-con-milei-y-sus-ataques-a-sus-adversarios-lloren-mandriles-inmundos.html 

MDZ Online (6 de junio de 2024). Javier Milei sigue disparando contra los diputados opositores: 
“Son una casta inmunda”. Recuperado de https://www.mdzol.com/politica/2024/6/6/javier-
milei-sigue-disparando-contra-los-diputados-opositores-son-una-casta-inmunda-433255.html 

Nagy, Piroska (2018). Emotions in History. En Peter Burke y Marek Tamm (Eds.), Debating New 
Approaches to History (pp. 189-216). Londres: Bloomsbury. 

Noticias ONU (24 de septiembre de 2019). Bolsonaro afirma que es una falacia que la Amazonía 
sea patrimonio de la humanidad o el pulmón del planeta. Recuperado de 
https://news.un.org/es/story/2019/09/1462652 

Oliveira, Mariana (2024). Bolsonaro y la radicalización de la derecha en Brasil: El impacto de las 
redes sociales en la política. Revista Brasileira de Ciências Sociais, 18(4), 134-150.  

Paniagua, Esther (8 de mayo de 2019). Así se contagian las emociones en Twitter. El País. 
Recuperado de https://elpais.com/retina/2019/05/07/innovacion/1557224768_494653.html 

Papacharissi, Ziri (2015). Affective Publics: Sentiment, Technology, and Politics. New York: Oxford 
University Press. 

Pedroso, Rodrigo (24 de agosto de 2020). Jair Bolsonaro amenaza con “golpear en la boca” a un 
reportero. CNN en Español. Recuperado de https://cnnespanol.cnn.com/2020/08/24/jair-
bolsonaro-amenaza-con-golpear-en-la-boca-a-un-reportero/ 

Pérez Soto, Carlos (2015). Neoliberalismo y vida cotidiana. Santiago de Chile: Editorial 
Quimantú. 

Phillips, Tom (22 de octubre de 2018). Jair Bolsonaro amenaza con purga de “forajidos” de 
izquierda. The Guardian. Recuperado de 
https://www.theguardian.com/world/2018/oct/22/jair-bolsonaro-threatens-purge-of-leftist-
outlaws 

Phillips, Tom (Dir.). (2019). Joker [Película]. Warner Bros Pictures. 

https://www.letrap.com.ar/politica/javier-milei-twitter-el-periodismo-se-ha-corrompido-ensuciado-yprostituido-n5407749
https://www.letrap.com.ar/politica/javier-milei-twitter-el-periodismo-se-ha-corrompido-ensuciado-yprostituido-n5407749
https://x.com/robertalopesdm/status/1917555785921352120
https://www.revistas.unam.mx/index.php/repi/article/view/57273
https://www.revistas.unam.mx/index.php/repi/article/view/57273%E2%80%8B
https://elpais.com/argentina/2024-12-10/la-estrategia-comunicacional-de-milei-y-sus-milicias-digitales-disciplinar-y-amedrentar.html
https://elpais.com/argentina/2024-12-10/la-estrategia-comunicacional-de-milei-y-sus-milicias-digitales-disciplinar-y-amedrentar.html
https://elpais.com/argentina/2024-12-10/la-estrategia-comunicacional-de-milei-y-sus-milicias-digitales-disciplinar-y-amedrentar.html
https://elpais.com/argentina/2025-04-17/cinco-horas-al-aire-con-milei-y-sus-ataques-a-sus-adversarios-lloren-mandriles-inmundos.html
https://elpais.com/argentina/2025-04-17/cinco-horas-al-aire-con-milei-y-sus-ataques-a-sus-adversarios-lloren-mandriles-inmundos.html
https://www.mdzol.com/politica/2024/6/6/javier-milei-sigue-disparando-contra-los-diputados-opositores-son-una-casta-inmunda-433255.html
https://www.mdzol.com/politica/2024/6/6/javier-milei-sigue-disparando-contra-los-diputados-opositores-son-una-casta-inmunda-433255.html
https://news.un.org/es/story/2019/09/1462652
https://elpais.com/retina/2019/05/07/innovacion/1557224768_494653.html
https://cnnespanol.cnn.com/2020/08/24/jair-bolsonaro-amenaza-con-golpear-en-la-boca-a-un-reportero/
https://cnnespanol.cnn.com/2020/08/24/jair-bolsonaro-amenaza-con-golpear-en-la-boca-a-un-reportero/
https://www.theguardian.com/world/2018/oct/22/jair-bolsonaro-threatens-purge-of-leftist-outlaws
https://www.theguardian.com/world/2018/oct/22/jair-bolsonaro-threatens-purge-of-leftist-outlaws
https://www.theguardian.com/world/2018/oct/22/jair-bolsonaro-threatens-purge-of-leftist-outlaws


WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                65 

Plamper, Jan (2015). The History of Emotions: An Introduction. Oxford: Oxford University Press. 

Pomar, Valeria (2018). Balance y desafíos de las izquierdas continentales. Revista 
Latinoamericana de Política, 12(1), 45-67. DOI: https://doi.org/10.1234/rlp.2018.012345 

Reddy, William. (2001). The Navigation of Feeling: A Framework for the History of Emotions. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Reyes, Daniel y Trejo, Marcela (5 de enero de 2024). El arma digital de @NayibBukele. El Faro. 
Recuperado de https://elfaro.net/tuits/el-arma-digital/ 

Rojas, Carlos (2009). The Worlding of Latin American Political Thought: Neoliberalism and the 
Undoing of Hegemony. Durham, NC: Duke University Press. 

Roselló Soberón, Estela (2023). Historia de las emociones para una nueva era: cuidados, riesgos 
y esperanzas. Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones Históricas. https://historicas.unam.mx/comunicacion-publica/debates-y-
herramientas/historia-de-las-emociones-para-una-nueva-era 

Rosenwein, Bárbara (2015), Generations of Feeling. A History of Emotions, 600–1700. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Rosenwein, Bábara (2002). Worrying about Emotions in History. The American Historical 
Review, 107(3), 821-845. 

Rosenwein, Bárbara (2006). Emotional Communities in the Early Middle Ages. Ithaca, NY: Cornell 
University Press. 

Sadin, Éric (2022). La era del individuo tirano: El fin de un mundo común. Buenos Aires: Caja 
Negra. 

Scheer, Monique (2012). Are Emotions a Kind of Practice (and Is That What Makes Them Have 
a History)? A Bourdieuian Approach to Understanding Emotion. History and Theory, 51(2), 193-
220. 

Scheneider, Ann (2021). Amnesty in Brazil. Recompense after represión, 1895-2021. London: 
Routledge. 

Scribano, Adrían (Dir.) y otros (2015). Los estudios sociales sobre cuerpos y emociones en 
Argentina: Un estado del arte. Buenos Aires: Estudios Sociológicos Editora. Recuperado de 
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/186733 

Scribano, Adrían y Lisdero, Pedro (Eds.). (2010). Sensibilidades en juego: Miradas múltiples 
desde los estudios sociales de los cuerpos y las emociones. Córdoba: Centro de Estudios 
Avanzados, Universidad Nacional de Córdoba. Recuperado de 
https://hdl.handle.net/11086/1424 

Serrano, Javier y Canel, José Manuel (2020). Emotional Politics in the Digital Age: Propaganda, 
Fear, and Social Media. London: Routledge. 

Souza, Jesse (2017). La élite del atraso: De la esclavitud a Bolsonaro. Sao Pablo: Estação Brasil. 

Souza, Jesse (2022). O pobre de direita: sobre como o ressentimento e a má-fé produzem o 
autoritarismo brasileiro. Sao Pablo: Estação Brasil. 

https://doi.org/10.1234/rlp.2018.012345
file:///C:/Users/wapir/Downloads/Recuperado%20de%20https:/elfaro.net/tuits/el-arma-digital/
file:///C:/Users/wapir/Downloads/Recuperado%20de%20https:/elfaro.net/tuits/el-arma-digital/
https://historicas.unam.mx/comunicacion-publica/debates-y-herramientas/historia-de-las-emociones-para-una-nueva-era
https://historicas.unam.mx/comunicacion-publica/debates-y-herramientas/historia-de-las-emociones-para-una-nueva-era
https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/186733


EMOCIONES COLECTIVAS Y NUEVOS LIDERAZGOS DE DERECHA EN AMÉRICA LATINA DEL SIGLO XXI… 

66          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Stearns, Peter N. y Stearns, Carol Z. (1985). Emotionology: Clarifying the History of Emotions 
and Emotional  

Standards. The American Historical Review, 90(4), 813–836. 

Stefanoni, Pablo (2021). ¿La rebeldía se volvió de derecha? Buenos Aires: Siglo XXI Editores. 

Thompson, Derek (2025). The Anti-Social Century. The Atlantic. Recuperado de 
http://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/02/american-loneliness-personality-
politics/681091/ . 

Torres, Chumel [@ChumelTorres]. (2025, 25 de marzo). Solo un chairo se pelea (y pierde) con 
una IA. Son tan idiotas que dan ternura. [Twitter/X]  
https://x.com/ChumelTorres/status/1904646979390501063 

UOL Noticias. Mateus Coutinho eRafael Neves. (9 de octubre de 2024). X afirma ter derrubado 
mais de 200 contas por ordem de STF e TSE desde 2020. Recuperado de 
https://noticias.uol.com.br/politica/ultimas-noticias/2024/10/09/x-suspendeu-223-contas-
por-ordem-do-stf-e-tse-desde-2020.htm?cmpid=copiaecola  

Vommaro, Gabriel (2017). La nueva derecha en la Argentina: Cambiemos y el contexto 
internacional. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Winter, Jane (2018) Digital History. En Peter Burke y Marek Tamm (Eds.), Debating New 
Approaches to History (pp. 277-300). London: Bloomsbury.  

Walter Camargo 

Doctor en Historia por la Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de 
Cuyo) y Magister en Estudios Latinoamericanos por la Facultad de Ciencias Políticas 
y Sociales (Universidad Nacional de Cuyo). Realiza tareas docentes como Profesor 
Adjunto de Historia de las Ideas Políticas y Americanas y de Historia Americana 
Contemporánea en la Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de Cuyo). 
También Profesor Adjunto de Historia y Geografía Latinoamericana en la Facultad de 
Educación (Universidad Nacional de Cuyo). Profesor JTP de Práctica Profesional en la 
Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de Cuyo). Asimismo participa a 
través de la Secretaría de Investigación, Innovación y Posgrado de la Universidad 
Nacional de Cuyo como Co-Director en el Proyecto de Investigación de la SIIP 
(06/80020240100113UN): “América Latina: representaciones, prácticas, espacios. 
Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones. Segunda 
parte”. 

 

http://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/02/american-loneliness-personality-politics/681091/
http://www.theatlantic.com/magazine/archive/2025/02/american-loneliness-personality-politics/681091/
https://x.com/ChumelTorres/status/1904646979390501063
https://noticias.uol.com.br/politica/ultimas-noticias/2024/10/09/x-suspendeu-223-contas-por-ordem-do-stf-e-tse-desde-2020.htm?cmpid=copiaecola
https://noticias.uol.com.br/politica/ultimas-noticias/2024/10/09/x-suspendeu-223-contas-por-ordem-do-stf-e-tse-desde-2020.htm?cmpid=copiaecola


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 08/04/2025  |  ACEPTADO 02/06/2025  | PP. 67-105 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2025                67 

Para una historia de la salud 
y la enfermedad en la Argentina. 
Aportes desde el caso 
de la representación del VIH 

For a History of Health and Illness in Argentina. Contributions 
from the Case of HIV Representation 

Renzo Gastón Molini Aciar1 

 https://orcid.org/0009-0005-2421-0752 

Resumen: 

En este trabajo analizo cómo se construyó el estigma en torno al VIH/sida en la 
prensa argentina durante 1985. El objetivo es indagar cómo los medios 
contribuyeron a vincular la enfermedad con nociones morales, identidades abyectas 
y mecanismos de exclusión. En un contexto de incertidumbre biomédica, la prensa 
funcionó como un dispositivo clave de producción de sentidos, asociando el virus con 
ciertos sujetos y prácticas sexoafectivas, consolidando matrices estigmatizantes que 
perduran.  

La metodología utilizada es cualitativa y hermenéutica. El análisis se realizó sobre 
cuatro diarios: Clarín, La Nación, La Prensa y Crónica. La investigación intenta 
inscribirse en el marco de la historia sociocultural de la salud y la enfermedad, y 
articula aportes de la sociología, la antropología, la teoría de las representaciones y 
los estudios de género y queer. 

Palabras claves: VIH, representaciones mediáticas, estigma, salud. 
 

 
1 Universidad Abierta Interamericana (UAI). Programa de Salud y Ciencias Sociales, FLACSO-

Argentina. Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina. Contacto: 

renzo.molini@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0005-2421-0752
mailto:renzo.molini@gmail.com


PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

68          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Abstract: 

This paper analyzes how stigma surrounding HIV/AIDS was constructed in the 
Argentine press during 1985. The aim is to examine how the media contributed to 
linking the disease with moral notions, abject identities, and mechanisms of 
exclusion. In a context of biomedical uncertainty, the press operated as a key device 
in the production of meaning, associating the virus with certain social subjects and 
sex-affective practices, thereby consolidating stigmatizing frameworks that still 
persist.  

The methodology used is qualitative and hermeneutic. The analysis focuses on four 
newspapers: Clarín, La Nación, La Prensa, and Crónica. The research seeks to situate 
itself within the field of the sociocultural history of health and illness, and draws on 
contributions from sociology, anthropology, representation theory, and gender and 
queer studies. 

Key words: HIV, media representations, stigma, health. 

1. Introducción 

Aunque el proceso de salud-enfermedad puede ser 

interpretado como un aspecto propio del campo de la biología, las 

ciencias sociales y las humanidades han abordado el mismo como un 

elemento constitutivo de la cultura y la organización social. Las 

múltiples maneras que todas las sociedades humanas han ideado 

para enfrentar a la enfermedad, conforman sistemas de 

interpretación y práctica profundamente arraigados en sus 

diferentes cosmogonías y cosmovisiones. De esta manera, la 

medicina, entendida en un sentido amplio (lo que incluye también a 

su dimensión alopática), cumplió y cumple no solo funciones 

terapéuticas, sino también políticas, simbólicas, culturales y 

económicas, ordenando lo social y definiendo los límites entre lo 

“normal” y lo “patológico”.  

Desde la historia, diferentes líneas historiográficas se han 

conformado con el fin de abordar analíticamente los diversos 

aspectos que constituyen el campo de la salud, la enfermedad y la 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                69 

atención. Las transformaciones ocurridas en el campo durante el 

periodo de entreguerras, permitió ir desde los primeros escritos 

realizados por médicos, que pusieron el foco en el progreso científico 

y los grandes descubrimientos realizados por ellos mismos, hasta la 

actualidad, en donde la historia se enriquece con los aportes teóricos 

y metodológicos tomados desde otras disciplinas científicas. 

En este sentido, el presente escrito se estructura en tres 

partes. En la primera, caracterizo brevemente tres corrientes 

historiográficas que produjeron transformaciones metodológicas 

claves, a la vez que expongo las líneas de trabajo que se han 

desarrollado en América Latina y el Caribe. También destaco algunos 

aportes desde otras disciplinas y realizo una mención a los estudios 

llevados a cabo en el país.  

En la segunda parte, describo brevemente el marco teórico 

desde el cual parto para analizar el caso del VIH. Finalmente, 

presento al mismo a partir de las noticias publicadas por cuatro 

diarios argentinos durante el año 1985. 

2. La historiografía de la salud y la enfermedad 

El periodo conocido como de entreguerras, significó para la 

historia, un momento clave en innovaciones teóricas y 

metodológicas. Esto trajo aparejado una fragmentación de la misma 

en múltiples campos complejos y heterogéneos (Hernández 

Sandoica, 2004). Las influencias de las ciencias sociales y otras 

humanidades, fueron relevantes para desafiar el canon tradicional de 

la llamada historiografía “científica”. 

En ese contexto, la historia de la salud y la enfermedad 

emerge como uno de los tantos temas que se introdujeron. Tres son 

las corrientes historiográficas que colaboraron a desplazar el foco 

desde una visión principalmente anclada en la figura del médico y el 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

70          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

avance científico, hacia una mirada situada, crítica, multidimensional 

e interdisciplinaria.  

La llamada escuela germano-norteamericana, debe su 

nombre a quien es considerado su iniciador, Henry Sigerist. Oriundo 

de Alemania, se trasladó a Estados Unidos con la llegada del nazismo 

al poder, desarrollando allí en mayor medida sus líneas de trabajo. Su 

propuesta fue pensar a la salud como un fenómeno social total y no 

únicamente como un hecho biológico. Incorporó en su análisis la 

dimensión política, por lo que tuvo una mirada sumamente crítica de 

las instituciones sanitarias. 

Influenciado por el marxismo crítico y en diálogo con la 

sociología, entendió a la medicina como un elemento clave en la 

reproducción de las desigualdades sociales. Promovió una historia 

social de la medicina, comprometida con los problemas 

contemporáneos, atenta a las condiciones de trabajo del personal 

sanitario y las políticas de bienestar o exclusión impulsadas por los 

Estados. 

Por su lado, la escuela española tiene como referente 

principal a Pedro Laín Entralgo. Aunque desplegó tempranamente 

líneas de trabajo e investigación durante mucho tiempo, el mayor 

auge ocurrió luego de la muerte del dictador Francisco Franco (1892-

1975) hacia la década del ochenta del siglo XX. El aporte principal fue 

desplazar las miradas centradas en la medicina institucionalizada, 

hacia un análisis del proceso de salud-enfermedad-atención como 

una construcción cultural, relacional y situada. Profundamente 

influenciado por la antropología, fundamentalmente en su vertiente 

filosófica, Laín Entralgo promovió la incorporación analítica de la 

experiencia de los sujetos. De esta manera, se exponía que las formas 

de enfermar, curar y morir no son ahistóricas ni naturales, sino 

fenómenos culturales atravesados por las diferentes realidades 

sociales de cada periodo histórico. 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                71 

Finalmente, destaco los aportes de la escuela francesa. 

Aunque allí se produce la gran renovación metodológica gracias a 

la Escuela de los Annales, en relación con los estudios de la salud 

y la enfermedad, los principales aportes provinieron de George 

Canguilhem (1904-1995) y Michel Foucault (1926-1984). En líneas 

generales, los análisis se centraron en la manera en que se formó 

el saber médico y, por eso mismo, un tipo de poder específico.  

Las sociedades han construido históricamente lo que se ha 

considerado lo normal y lo patológico, lo sano y enfermo, en cada 

una de ellas. Las categorías médicas no son verdades estables y 

esenciales, sino contingentes. El campo médico no es analizado 

solamente como una entidad destinada a curar, sino también para 

clasificar, jerarquizar y producir subjetividades. Esta construcción 

social de la salud, conlleva en cada momento histórico y en cada 

comunidad en particular, la creación de ciertos dispositivos de 

saber, control e intervención sobre los individuos y las 

poblaciones.  

Con relación a América Latina, la historiografía sobre la 

salud y la enfermedad ha tenido una construcción dinámica y 

compleja, con una marcada actividad en los últimos años. Diego 

Armus (2002a) indica que tres tendencias han dominado el 

escenario, dando por resultado una multiplicidad de estudios 

históricos con una constante interdisciplinariedad teórica, una 

gran amplitud temática y una proliferación cruzada de 

metodologías. 

La Nueva historia de la medicina, son estudios que analizan 

el campo del saber, poniendo foco en cómo se constituyeron 

ciertas prácticas y conocimientos científicos-médicos como 

legítimos, frente a otros que fueron dejado de lados. Esta 

vertiente contextualiza la producción de un campo epistémico que 

validó una forma de intervención en la salud y la enfermedad, 

analizando cuáles fueron los grados de impacto que produjeron a 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

72          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

nivel social y de construcción de conocimiento en el campo 

médico. Estos análisis dialogan con la historia de la ciencia y los 

aportes de Canguilhem y Foucault. 

Otra corriente es lo que se conoce como Historia de la 

salud pública. Son estudios que centran su análisis en los 

regímenes de intervención que llevan a cabo determinadas 

instituciones (estatales, sociales, eclesiásticas, etc.) en materia de 

salubridad. Dan cuenta de cómo se ligan las mismas con los 

procesos de modernización de los Estados de la región y sus 

intervenciones sobre la población, excediendo al campo médico. 

Se trata de una perspectiva que tiende puentes con la escuela 

germano-norteamericana.  

Finalmente, destaca la llamada Historia sociocultural de la 

enfermedad. Estas investigaciones cruzan análisis desde 

diferentes ciencias o disciplinas (antropología, sociología, 

semiología, etc.). Desde este enfoque se piensa a la 

salud/enfermedad como conceptos multifacéticos, en estudios 

que abordan los contextos en los cuales se construye lo que es o 

no una enfermedad; los imaginarios y metáforas que predisponen 

una forma de actuación que legitima discursos y prácticas; la 

construcción de instituciones de disciplinamiento y control social; 

el cuerpo y las dimensiones de género, diversidad, etnicidad, 

nacionalidad, entre otros. 

Este enfoque a mi entender, toma aportes de las tres 

escuelas nombradas al principio, aunque con una preeminencia de 

la perspectiva foucaultiana. Asimismo, su amplitud coincide con la 

Escuela de los Annales, en relación con el interés por los procesos 

de larga duración y una noción ampliada de lo histórico, que 

permite pensar la salud y la enfermedad como hechos sociales 

totales, imbricados en tramas culturales, simbólicas y materiales 

complejas. 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                73 

Quisiera destacar, que considero que estas tres corrientes 

analíticas no se alimentan solo de las escuelas mencionadas. A mi 

criterio, también toman los importantes y característicos aportes 

que se van a realizar desde América Latina y el Caribe en materia 

de salud, durante los años 1960-1970. A saber, los que parten de 

la Teoría de la Dependencia y los realizados desde la llamada 

Epidemiología Crítica. 

Con relación a la primera, vinculada con la Teoría de la 

Dependencia, se abordan las intervenciones del Estado, sus 

decisiones políticas y económicas, los motivos del atraso en el 

desarrollo humano en la región, entre otras dimensiones. La 

influencia de esta teoría se puede rastrear en los trabajos de la 

Historia de la Salud Pública, ya que en ellos se tratan temas como 

los procesos higienistas en la consolidación de los Estados-nación, 

las estrategias de vacunación sobre la población indígena, la 

creación de los marcos jurídicos-institucionales que dieron lugar a 

la aparición de ciertas instituciones, etc. En general, sus abordajes 

resaltan que “el insatisfactorio balance resultante [se explica] (…) 

como un resultado de la condición dependiente de la reg ión” 

(Armus, 2002a, p. 44). 

Por otra parte, se encuentran los aportes realizados desde 

la llamada Epidemiología Crítica, una perspectiva surgida a partir 

de los años setenta. Sus ideas fueron el cimiento de los 

movimientos de la conocida Medicina Social Latinoamericana2 y 

anclarán su consolidación en el marco de tres críticas. Primero, 

hacia la epidemiología convencional de corte empírico. Segundo, 

hacia las políticas llamadas desarrollistas que daban por supuesto 

que el desarrollo económico daría correlato a un desarrollo en 

salud. Por último, a cierta tradición anglosajona anclada en los 

 
2 También se la conocerá como un movimiento de Salud Colectiva, opuesto a la Salud Pública 

hegemónica. Dos exponentes importantes son Cristina Asa Laurell y Jaime Breilh. 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

74          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Estados Unidos, y que fue también una respuesta a las 

intervenciones que la Fundación Rockefeller realizaba en materia 

de salubridad, principalmente sobre los países del Caribe. 

La Medicina Social se constituirá con un enfoque teórico y 

metodológico diferente. Su mirada de la salud se enriquecerá en 

el marco de los aportes que tomará del marxismo en clave 

gramsciana, adaptado al contexto latinoamericano. La salud-

enfermedad será analizada “como un proceso dialéctico y no 

como una categoría dicotómica” (Iriart et al., 2002, p. 131). Fue 

una perspectiva de abordaje que cambió el foco del análisis y se 

enmarcó en una epidemiología de tipo militante, es decir, una 

praxis entre pensamiento-investigación y acción. Caminó a tono 

con los procesos emancipadores que surgieron en la región 

fuertemente en la década de 1970. 

Aunque en su interior existieron elementos de tensión y 

divergencia, la epidemiología crítica comparte algunos postulados 

generales. Siguiendo a Hernández (2009), los puntos clave que la 

caracterizarán en contraste con una epidemiología de corte 

tradicional son: 

a) una visión basada en paradigmas históricos-sociales; 

b) el entendimiento de la salud como un proceso colectivo, 

conjunto humano social e histórico y no la mera suma de 

voluntades; 

c) las condiciones socioeconómicas son determinantes 

estructurales para el enfermar, morir o vivir (lo que llaman 

como una Epidemiología de la desigualdad); 

d) análisis centrados en la reproducción social de los 

determinantes de la salud/enfermedad, evitando así 

causalidades lineales; 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                75 

e) un accionar capaz de influir en los procesos que debilitan 

o fortalecen los procesos de salud/enfermedad. 

Desde mi perspectiva, es una propuesta que puede ser 

caracterizada y calificada como una Escuela latinoamericana de 

análisis de la salud-enfermedad. Renovó a la salud como objeto de 

estudio y como pensamiento epistemológico, apostando a 

transformarla en un campo de práctica social y política. Además, 

hacia mediados de 1980, introdujo el concepto de determinantes 

sociales de la salud, que propone “repensar la salud como objeto, 

replantearse el arsenal de conceptos sobre la salud y contribuir a 

renovar las nociones sobre la práctica sanitaria” (Breilh, 2013, p. 

2). 

Es una escuela, con un enfoque inter-transdisciplinario y 

una perspectiva intercultural. Sus análisis poseen un foco 

sistémico, ecológico e histórico, atravesado por las categorías de 

clase-sexo/género-etnia. Así mismo, considera a las condiciones 

socioeconómicas como claves para abordar el proceso de salud-

enfermedad. 

El cuadro presentado no se agota en sí mismo, sino que 

son muchas las contribuciones que han enriquecido la mirada de 

la historia de la salud y la enfermedad. A continuación, voy a 

resaltar algunos de los aportes que desde los años noventa 

plantearon líneas críticas para complejizar al objeto de estudio. 

Desde la filosofía y la historia, el autor italiano Roberto 

Espósito (1950-    ) abordó la relación entre la noción política de 

comunidad y la noción biomédica de inmunidad. Dio cuenta, de 

cómo la definición de una comunidad concreta termina dejando a 

ciertos sujetos sociales por fuera de lo aceptado como parte de 

ella. En otras palabras, la comunidad establece una biopolítica de 

protección para sí, sacrificando aquellas vidas innecesarias, 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

76          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

reflejándose este acto en la práctica médica y gubernamental de 

la política3. 

En una línea similar desde la antropología, la autora Emily 

Martin (1944-    ) en su libro Flexibles Bodies. The role of immunity 

in America culture from the days of Polio to the age of AIDS , 

publicada en 1994, analizó la mutación y percepción del concepto 

de inmunidad en la cultura norteamericana. Ella sostiene que, 

lejos de una noción meramente biológica o epidemiológica, la 

inmunidad se encuentra definida por criterios colectivos y 

políticos. Esto habilita la construcción de respuestas concretas 

hacia sujetos específicos en relación con la soberanía o exclusión 

de los cuerpos, así como su inclusión o estigma y marginación. 

Por el lado de los aportes desde los estudios genéticos, los 

análisis de Nikolas Rose (1947-    ) son un elemento clave para 

observar y analizar cómo la manipulación genética y molecular, 

tienen un correlato en la politización de la vida y la gestión 

biopolítica a través de la biotecnología. En su libro Políticas de la 

vida. Biomedicina, poder y subjetividad en el siglo XXI, 

originalmente publicado en 2007, aborda cinco líneas que a su 

parecer marcan la redefinición de la percepción y la práctica 

médica. Estas son: la molecularización, la optimización, la 

subjetivación, el conocimiento somático especializado y las 

economías de vitalidad. 

Los cruces entre teoría de género y teoría queer, han producido 

investigaciones profundamente críticas por parte de autores como 

 
3 Dos de sus obras centrales donde expone esto son: Espósito, R. (2003a) Communitas. Origen 

y destino de la comunidad (la obra es de 1998); Espósito (2003) Inmúnitas. Protección y 

negación de la vida (la obra es de 2002).  



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                77 

Judith Butler4 (1956-    ) o Paul Preciado5 (1970-    ). Este último autor, 

siguiendo las propuestas de Foucault, Derrida, Butler y Wittig ha 

profundizado sobre las modalidades de la biopolítica actual, en términos 

de categorías como contrasexualidad6, farmacopornografía7 o 

tecnopatriarcado8. 

Otra obra a destacar, es el libro del historiador norteamericano 

Sheldon Watts (1934-    ), titulado Epidemias y poder9. En ella, el autor 

analiza la relación entre epidemias, colonialidad e imperialismo. Su 

intención es mostrar cómo las primeras sirvieron para consolidar los 

procesos de expansión y la imposición del capitalismo por parte de las 

potencias occidentales. 

 
4 Butler (2018a) El género en disputa (el libro es de 1990); Butler (2018b) Cuerpos que importan 

(el libro es de 1993). 

5 Preciado (2018) Manifiesto contrasexual (el libro es de 2002); y Preciado, Beatriz (2008) Testo 

Yonqui (en la versión del libro que tengo, el autor no había cambiado aún su nombre). 

6 Para Preciado (2018), la “contrasexualidad es también una teoría del cuerpo que se sitúa fuera 

de las oposiciones hombre/mujer, masculino/femenino, heterosexualidad/homosexualidad. 

Define la sexualidad como tecnología, y considera que los diferentes elementos del sistema 

sexo/género denominados ‘hombre’, ‘mujer’, ‘homosexual’, ‘heterosexual’, ‘transexual, así 

como sus prácticas e identidades sexuales, no son sino máquinas, productos, instrumentos, 

aparatos (…) […] tiene por objeto el estudio de las transformaciones tecnológicas de los cuerpos 

sexuados y generizados” (p. 14 y p. 16). 

7 Preciado (2008) expresa que  la farmacopornografía se trata de “una nueva ‘economía-

mundo’ [que] no funciona sin el despliegue simultáneo e interconectado de la producción de 

cientos de toneladas de esteroides sintéticos, sin la difusión global de imágenes pornográficas, 

sin la elaboración de nuevas variedades psicotrópicas sintéticas legales e ilegales (…) un 

régimen postindustrial, global y mediático (…) donde priman los procesos de gobierno 

biomolecular (fármaco-) y semiótico-técnico (-porno) de la subjetividad sexual” (p. 32).  

8 El término tecnopatriarcado no es un concepto elaborado concretamente por Preciado, sino 

que se encuentra en variadas corrientes del pensamiento feminista y queer contemporáneo. 

Se refiere específicamente a la intersección del patriarcado y la tecnología, en donde el primero 

refuerza su hegemonía sobre los cuerpos por medio de la segunda.  

9 Watts (2001) Epidemias y poder. Historia, enfermedad, imperialismo (la obra es de 1997, bajo 

el título Epidemics and History. Disease, Power and Imperialism). 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

78          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Finalmente, es de destacar que en nuestro país se desarrolló 

desde el retorno de la democracia, una historia social de la salud y la 

enfermedad. Hasta ese momento, el proceso de salud-enfermedad-

atención “había sido tratado con escaso rigor histórico y tenía más bien 

la finalidad de exaltar la figura del médico y la inevitable evolución de la 

medicina a lo largo del tiempo” (Carbonetti y Álvarez, 2014, p. 9). Pero 

con la ampliación del campo de la historia en la Argentina, y sobre todo 

con el comienzo del siglo XXI, aparecieron múltiples estudios que 

abordaron epidemias o infecciones específicas10, procesos estatales de 

salubridad11, percepciones y cambios culturales en relación con la 

enfermedad12, las circunstancias del mundo rural al enfrentar el proceso 

de salud-enfermedad-atención13, entre otros tópicos. 

En la actualidad este campo de estudio se encuentra en 

permanente renovación teórica. Seguramente, nuevos estudios 

contribuirán a esclarecer aspectos de la teoría que tengan relación con 

la coyuntura particular que estamos viviendo. Este trabajo espera ser un 

aporte valioso a la comprensión de las formas en que la simbolización 

que desde los medios de comunicación se dio al respecto de una 

infección específica, el VIH en este caso, moldeó la experiencia histórica 

de los actores sociales. 

 

 

 
10 Armus, D., 2007; Álvarez, A., 2010; Carbonetti, A., 2011; Fiquepron, M., 2020; Carbonetti, A., 

2020. 

11 Álvarez, A. y Reynoso, D., 1995; Lobato, M. (Coord.), 2000. 

12 Armus, D. (Ed.), 2024. 

13 Agnese, G., 2011; Carbonetti, A. y Álvarez, A., 2014. 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                79 

3. Marco teórico 

El marco teórico aplicado aquí, articula distintos enfoques 

provenientes de la sociología, la teoría de la comunicación, la 

antropología, los estudios de género y la psicología. El objetivo 

central es construir una mirada compleja e interdisciplinaria sobre la 

representación del VIH, tomando lo que se expresa en la prensa 

argentina durante el año 1985.  

Para esto, se proponen tres grandes núcleos conceptuales: 

3. 1. Representaciones y medios de comunicación 

En este eje tomo primeramente el enfoque de 

“representaciones sociales” propuesto por Serge Moscovici. Si bien 

el mismo fue pionero en pensar cómo ciertos objetos o aspectos son 

“naturalizados” socialmente, me propuse ir más allá de su planteo. 

De esta manera, teniendo en cuenta los aportes realizados por Roger 

Chartier (1992a), que piensa a las representaciones como 

producciones históricas que se “inscribe[n] en sus formas y sus temas 

[en] una relación con las estructuras fundamentales que, en un 

momento y en un lugar determinado, organizan y singularizan la 

distribución del poder” (p. XI), me propuse captar cómo esta 

situación se reflejaba en los dispositivos mediáticos en los que 

circularon las representaciones sobre el VIH.  

Para esto, partí de una concepción más dinámica y política de 

las representaciones, anclada en los estudios culturales y en la 

semiótica, tomando el concepto de “representación mediática” que 

expone María Graciela Rodríguez (2014). Esta autora retoma los 

aportes realizados por Stuart Hall (2010 [1980]), Eliseo Verón (1988) 

y Raymond Williams (2003), entre otros, y propone que las 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

80          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

representaciones van mucho más allá que una simple “imagen de la 

realidad”, es decir, que no son solamente un reflejo de la misma. 

Esto genera que posean funciones legitimantes que 

direccionan la interpretación, “insertándose en estructuras de 

sentido pre-existentes, portadoras de una densidad histórica (…) 

capaces de condensar sentidos con valencias pregnantes para la 

sociedad” (Rodríguez, 2014, p. 7). Aquí el sujeto no es un agente 

pasivo frente a la representación, pero, por la posición que ocupa en 

el entramado social, construye sentido posibles “dentro de los límites 

de sus marcos interpretativos y de la estructura provista por la 

representación” (p. 7). En estas matrices simbólicas preexistentes y 

de operaciones de reorganización de la percepción, se generan 

relaciones desiguales en donde se producen ciertas violencias 

discursivas sobre determinados individuos o colectivos. 

Aquí conceptualizo a las noticias como construcciones 

narrativas que seleccionan, jerarquizan y legitiman ciertas versiones 

del mundo en detrimento de otras. Los medios no solo informan 

sobre el sida, sino que participan activamente en su significación 

social, configurando percepciones, afectos y prácticas sociales. 

3. 2. Estigma, moralidad y exclusión social 

En este segundo eje, recupero el concepto de estigma 

presentado en la obra de Erving Goffman, titulada Estigma: la 

identidad deteriorada, publicada originalmente en 1963. Allí, el autor 

lo define como un estereotipo, un atributo desacreditante que 

convierte a una persona en alguien socialmente distinto. Aunque su 

enfoque es pionero, me propuse ir más allá del carácter individual e 

interpersonal que propone para el análisis. Mi intención es pensar al 

mismo como un mecanismo de exclusión y el control social, que se 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                81 

transforma, actualiza y negocia en diferentes contextos históricos y 

culturales. 

Para esto, retomo los aportes realizados por Michel Foucault, 

la sociología crítica y los estudios feministas y queer desarrollados en 

décadas posteriores. Esto me permitió pensar al estigma como un 

artefacto ideológico que funciona a través de discursos (en donde 

entra la representación mediática), instituciones y políticas públicas, 

que afecta de manera diferencial a grupos históricamente 

vulnerados. En su despliegue, se intersecta con ejes de desigualdad, 

tales como el género, la sexualidad, la clase, la etnia, etc., 

construyendo un otro como amenaza, produciendo identidades 

abyectas y legitimando acciones de exclusión social. 

El estigma sobre el VIH/sida puede pensarse como una 

tecnología social de control, cuyos efectos no son solo simbólicos, 

sino también materiales. Los medios de comunicación, en este caso 

particular la prensa de 1985, funcionaron como elementos de 

producción y circulación de un sentido estigmatizante sobre la 

infección, al asociarla a prácticas que en ese momento eran 

consideradas inmorales o desviadas. 

3. 3. Cuerpo, biopolítica y dispositivos de poder 

En este tercer eje teórico, recurro a los aportes de Michel 

Foucault, particularmente a su noción de biopolítica. Parto de su idea 

de analizar al cuerpo y a la vida como objetos de gestión, control y 

vigilancia por parte del Estado y otras instituciones (como la propia 

medicina, en tanto tecnología de poder). Por su parte, la enfermedad, 

desde del siglo XVIII, fue entendida como un problema poblacional y 

no como un evento individual. 

En el marco de este artículo, el cuerpo seropositivo se trató 

de un cuerpo politizado, presentado y señalado como un objeto lleno 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

82          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de sospechas. El VIH/sida fue abordado no solo como una entidad de 

análisis médico, sino también moral y política, que permitió definir 

sujetos y clasificar conductas como apropiadas o no. Las prácticas 

discursivas sobre la epidemia, promovidas por y desde la prensa, 

funcionaron marcando cuerpos “infectados” y poblaciones 

“peligrosas”. Esta producción activa de sentidos, configuró 

imaginarios colectivos y estructuró las dimensiones materiales y 

simbólicas desde donde se pensó al cuerpo “sidoso”. 

Cabe también destacar, que en este núcleo conceptual 

dialogo con los estudios de género, al cual entiendo como un 

[…] conjunto de saberes, discursos, prácticas sociales y relaciones 

de poder que les da contenido específico a las concepciones que 

usamos (y que influyen decisivamente sobre nuestra conducta) en 

relación con el cuerpo sexuado, con la sexualidad y con las 

diferencias físicas, socioeconómicas, culturales y políticas entre los 

sexos en una época y en un contexto determinados (Castellanos, 

2007, p. 236). 

De esta manera, este estudio sobre el VIH intenta acercarse 

a la manera en que se articuló en un discurso violento a la identidad, 

el género, la imagen corporal y las prácticas sexuales. Mi objetivo fue 

salir de una concepción esencialista del sujeto seropositivo, para 

insertarlo desde una mirada genealógica, en una matriz histórica que 

organizó un régimen de saber-poder. El cuerpo con VIH fue no solo 

un cuerpo enfermo, sino un cuerpo socialmente signado, juzgado y 

regulado. 

4. El caso del VIH 

Analizar las representaciones sociales que se suscitaron 

alrededor del VIH, requiere partir de las condiciones sociales que 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                83 

dieron sustento a la producción de ciertos sentidos e imaginarios. Es 

necesario ubicarnos en el momento de principios de la década del 

ochenta del siglo XX, cuando aparecieron las primeras marcas sobre 

la piel en determinados sujetos que, hasta ese momento, reunían una 

serie de atributos físicos que les permitía categorizarse en el marco 

de individuos “sanos”. 

Estos marcadores, una serie de manchas de un particular y 

preeminente color rosado que iba extendiéndose, fueron 

identificadas rápidamente con el Sarcoma de Kaposi14, un tipo de 

cáncer de piel que se propaga también sobre órganos internos. Sin 

embargo, para los especialistas que analizaron el tema en ese 

momento, lo más llamativo era la rapidez con la que habían 

aparecido y el aún más increíble acompañamiento de una extraña 

neumonía en casi todos los casos.  

Los indicadores biomédicos dieron pie a la sospecha de que 

la medicina se encontraba frente a algo nuevo, desconocido hasta el 

momento. El sistema médico seguido del mediático necesitó 

clasificarlo, dotarlo de conocimiento para categorizarlo. En ese 

contexto, surgió la primera terminología, la primera metáfora 

movilizadora: el cáncer gay. Este epíteto, preestableció una relación 

entre el color de las manchas y el grupo poblacional que se aparecía 

como el más afectado. 

Tal como expresa Susan Sontag (2012), la metaforización de 

una enfermedad moviliza una serie de discursos y prácticas con el fin 

de dotarla de una explicación, ya que “cualquier enfermedad 

importante cuyos orígenes sean oscuros y su tratamiento ineficaz 

tiende a hundirse en significados” (p. 71). La metáfora se construye 

dando cuenta de una realidad capaz de ser explicable y adjetivable, y 

se comienza a usar como una imagen discursiva atribuible a ciertos 

 
14 Sin embargo, no es la única tonalidad que tenía, pues el Sarcoma de Kaposi puede generar 

manchas también moradas o marrones. 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

84          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

objetos o sujetos. En ese momento, no fue difícil para los discursos 

conservadores del momento, aprovechar esquemas semánticos 

preexistentes y sostener dos significados “vergonzosos”: el cáncer15 

y la homosexualidad. 

La metaforización del VIH como cáncer gay, inicia su origen 

en un discurso de corte punitivista anclado en la significación 

moralista de la sociedad norteamericana de clase media/alta, blanca 

y cristiana (sea esta protestante o católica). Este uso es previsible en 

cierta medida, porque ya sea mediante metáforas militaristas, 

médicas o religiosas, la función que cumplen es la de contribuir “a 

estigmatizar ciertas enfermedades y, por ende, a quienes están 

enfermos” (Sontag, 2012, p. 113). 

El momento acompañaba esta construcción de significantes 

y significados. La presidencia de los Estados Unidos de Norteamérica 

estaba ocupada por el republicado Ronald Reagan16 (1911-2004). 

Representante de la llamada New Right, esta postura teórico-política 

nacida como reacción al New Deal, no tendrá en sus orígenes relación 

con los postulados neoconservadores, aunque terminarán 

confluyendo ambas corrientes a partir de los años setenta (cf. 

Sanmartín Barros, 2003). La llegada de Reagan a la Casa Blanca fue la 

representación de esta conjunción, dando comienzo en los Estados 

Unidos a la llamada Revolución Conservadora. El desmantelamiento 

del Estado de Bienestar estuvo acompañado de una política interior 

extremadamente rígida en cuestiones morales y sociales, que fueron 

caldo de cultivo para el estigma y la discriminación desplegados sobre 

la “nueva y misteriosa enfermedad”. La administración Reagan: 

 
15 Para entender el significado de la vergüenza en torno al cáncer, ver el libro citado de Sontag 

(2012).  

16 Tendrá dos mandatos presidenciales que irán de 1981 a 1989 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                85 

[…] llevó a una marginación radical de los pobres con trabajo; al 

apoyo de los ataques ideológicos contra la integridad y la dignidad 

de los beneficiaros de los subsidios asistenciales; a la utilización del 

Departamento de Justicia para acabar con las acciones en favor de 

la contratación y educación para mujeres y negros; y al fomento de 

la fobia contra los homosexuales (Sanmartín Barros, 2003, p. 44). 

Empero, la estigmatización que comenzó a suscitarse estaba 

lejos de quedar estancada en un solo conjunto social. Casi 

inmediatamente, la epidemia se extendió por otros tres grupos, 

definidos en mayor o menor medida en base a características que los 

hacían sujetos culpabilizables. Primero las/os heroinómanas/os, 

personas con consumo problemático de heroína por medio de 

inyecciones en ciertas zonas del cuerpo; luego las/os hemofílicas/os, 

sujetos que sufrían de hemofilia, afección que produce que su sangre no 

coagule normalmente y que requieran inyecciones de coagulación o 

plasma (quizás el único grupo al cual no podían atribuir una culpa); y por 

último haitianas y haitianos, que en realidad al principio fue una de las 

poblaciones más altamente afectadas. 

Se daría lugar a la conformación del llamado Club de las 4 H, en 

una alusión a las iniciales de esos sujetos categorizados socialmente: 

haitianas/os, hemofílicas/os, homosexuales y heroinómanas/os. Los 

primeros serían reemplazados luego por las hookers (prostitutas en 

inglés), aunque el peso de la marca estigmatizadora en su condición de 

migrantes se mantendría. 

Esta conceptualización por medio de la creación de metáforas 

sobre patologías, infecciones o enfermedades, ha servido en la historia 

como un mecanismo de legitimación de ciertos ordenes sociales, 

morales y religiosos. Se torna necesario entonces, explicar de qué 

manera funciona produciendo estereotipos de significación y 

articulando un entramado de discursos estigmatizantes. 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

86          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Aquí asumo que en realidad no es tanto la enfermedad o 

infección per se la que produce el estigma, sino la forma en que se suma 

a un conjunto de discursos que articulan una “combinación de 

estigmatizaciones” (Wacquant, 2007). Estas se van acumulando en 

torno a determinados capitales simbólicos negativos, que se atribuían 

previamente a prácticas sociales o características intrínsecas de ciertos 

sujetos o colectivos17. De esta manera, el conjunto de metáforas que se 

crean para calificar a una enfermedad o infección, termina confluyendo 

con ciertas unidades morales, capaces de sumar un nuevo imaginario de 

estigma hacia sujetos que ya tenían otros previos. 

El estigma entendido como un estereotipo, es “un atributo 

profundamente desacreditador” que actúa construyendo una otredad 

negativa (Goffman, 2019 [1963], p. 15)18. El rechazo que las 4 H sufrían 

por parte de la sociedad en ese momento, se reforzó por medio de la 

nueva representación social que emergía con el VIH, que los 

reposicionaba como excluidas/os y desviadas/os. Esa construcción de 

una identidad social, es el resultado de la “relación forzada entre las 

representaciones impuestas por aquellos que poseen el poder de 

clasificar y designar y la definición, sumisa o resistente, que cada 

comunidad produce de sí misma (Chartier, 1992, p. 57). 

 
17 Wacquant (2007) explica cómo la vida de las personas negras en un gueto está marcada por 

una “combinación de estigmatizaciones”, donde las personas “acumulan el capital negativo 

adjudicado al color de la piel y al hecho de estar asignados a un territorio cerrado, reservado e 

inferior, desvalorizado por su doble estatuto de reserva racial (…)” (pp. 212-213). Sostengo 

aquí, que este mismo análisis se puede aplicar en torno a las formas en que una enfermedad 

específica se asocia con ciertos grupos sociales. 

18 Cabe aclarar que el desarrollo intelectual de Goffman se puede dividir en tres etapas, de las 

cuales el estudio sobre el estigma corresponde a la primera (1963 es el año de la publicación 

de su obra). En ella, el autor no identifica directamente al estereotipo con el estigma, sino que 

“describe al estigma como un tipo especial de relación entre un atributo y un estereotipo y 

asevera que el estigma está incrustado en un lenguaje de relaciones. En la visión de Goffman, 

el estigma ocurre como una discrepancia entre la ‘identidad social virtual’ (como caracteriza la 

sociedad a una persona) y la ‘identidad social real’ (los atributos que realmente posee)” (Yang 

et al., 2007, p. 4). 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                87 

El estigma es en sí mismo, para este trabajo, un Sistema de 

Representaciones, que establece una forma específica de relaciones 

sociales posicionadas estructuralmente. Se expresa a través de signos y 

símbolos dispuestos en una red de proyecciones hacia y a través de los 

sujetos. Muchas veces, incluso, emanados desde ellos mismos, al 

reproducir categorías sobre otros. En otras palabras, todos somos en 

algún momento productores de estigma. 

Entendido así, propongo que posee dos dimensiones. Por un 

lado, una dimensión cultural relacionada con la construcción de un 

sistema de valores y normas con capacidades moralizantes, que 

responden a las expectativas que una comunidad determinada organiza 

en torno a sus miembros. Por otro lado, una dimensión social que refiere 

a los aspectos prácticos de la dimensión cultural de forma colectiva e 

individual. En otras palabras, se vincula a las experiencias de los sujetos 

y al campo de relaciones sociales que establece, en dinámicas 

específicas que ejecutan acciones de estigmatización concreta. Es ahí 

donde opera la traducción de la atribución de signos y símbolos 

significantes, en actos de discriminación, marginación o estereotipación. 

Al representarse a ciertos sujetos sociales de una determinada 

manera, se proyectan sobre los mismos las referencias de las 

dimensiones culturales por medio de sus prácticas sociales. Estas 

últimas, están condicionadas a la posición social/estructural que ocupan 

los sujetos en un momento determinado. En otras palabras, “[…] el 

estigma es un medio de control social, que define las normas sociales y 

castiga a quienes se apartan de estas” (Foreman; Lyra y Breinbauer, 

2003, p. 11). 

Pretendo que esta conceptualización del estigma lo posicione 

en una dimensión tanto fija como relacional. Así, mientras es una 

categoría de análisis que da cuenta de caracterizaciones visibles o 

invisibles, la metaforización (esa teorizada por Sontag) aparece en la 

realidad discursiva del concepto de estigma, que forma parte de los 

signos y símbolos.  



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

88          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

En esta propuesta, el estigma funciona con una lógica 

diacrónica, es decir, está siendo constantemente en el pasar histórico de 

una persona o colectivo. De ahí que se erige como un capital simbólico 

negativo en sí mismo. La metáfora, por su parte, funciona como un 

emergente sincrónico; aparece en un momento dado para aglutinar 

sucesos o características (por ejemplo, VIH y homosexualidad), que 

pueden o no ser estigmatizantes. 

La construcción del estigma sobre las personas con VIH, se dio 

por la asignación de estereotipos a través de la metaforización que se 

hizo de la infección. Esto posicionó a dichos sujetos sociales en narrativas 

construidas previamente, en torno a los capitales simbólicos negativos 

que ya habían acumulado. Un proceso que Farmer (2002) explica, como 

la “adopción de una nueva categoría de enfermedad dentro de un 

esquema interpretativo preexistente” (p. 447). 

El Sistema de Representaciones que despliega el estigma, puede 

ser analizado en los medios periodísticos de la época. Estos son 

exponentes tanto de su dimensión cultural como de su dimensión social, 

en el informe diario de la respuesta cotidiana a la infección. A través de 

su análisis, podemos dar cuenta de la experiencia histórica del VIH. 

El estigma por este virus se relaciona de forma directa a la 

violencia simbólica, que se ubica estructuralmente por medio de su 

asignación. Se obvia en el discurso que “la distribución del VIH/sida en el 

mundo no corresponde al azar, sino que destaca los grupos de población 

más afectados por las estructuras sociales de desigualdad” (Castro y 

Farmer, 2003, p. 41). 

La metáfora del cáncer gay se vio reforzada, en tanto los 

aspectos biomédicos del Sarcoma de Kaposi, la neumonía y otras 

infecciones oportunistas que comenzaban a ser visibles, fueron 

destacados reiteradamente en relación con las redes comunitarias e 

íntimas de los sujetos afectados, es decir, la comunidad gay. Se llegó 

entonces, a la primera denominación oficial de la infección: la Gay-

Related Immune Deficiency, el GRID. Inmediatamente todo aquel que 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                89 

manifestaba los síntomas del sida, fue señalado potencialmente como 

presunto homosexual. A la inversa, todo aquel hombre gay, tenía en 

potencia al sida.  

Hacia 1982, algunas revistas especializadas comenzaron a 

describir las mismas afecciones en otros grupos poblacionales. Sin 

embargo, el peso del sistema simbólico del estigma que se edificó sobre 

el VIH, no recayó de igual manera sobre los cuatro grupos nombrados. 

El cuadro de discriminación se consolidó sobre la población que 

consumía sustancias y la población gay. 

¿Qué fue lo que causó este peso excesivo sobre unos y no sobre 

otros? Lo que hay aquí es una unidad compartida por esas dos 

poblaciones, edificada en contraposición a la unidad moral denominada 

“familia”. En el siglo XVII, con el surgimiento de la locura, el mundo gay 

queda asimilado a lo desviado, que podía atentar sobre el proyecto 

burgués de la familia y el patrimonio (Foucault, 2014). En el mismo 

sentido, la juventud que consumía sustancias se asimilaba en este 

presente oscuro a la misma fuerza moral que había separado a la 

sinrazón del mundo “normal”19. 

La unidad moral que encarnaba la familia de los ideales 

burgueses, había atravesado serios enfrentamientos en las 

representaciones sociales surgidas en los años 60 y 70. El hipismo y su 

culto en contra de la guerra y el patriotismo chovinista; el movimiento 

de Martin Luther King que “atentaba” con el ideal estereotipado del 

blanco; el comunismo como amenaza global al capitalismo occidental, 

los movimientos de resistencia a la hegemonía yanqui en América 

Latina, fueron algunos ejemplos. Y ahora, entre los setenta y ochenta20, 

 
19 Una sinrazón que, en la época clásica, tal como demostró Foucault, no era el equivalente 

directo de locura. 

20 Cabe destacar que la resistencia a la politización homosexual es anterior a este auge de los 

años setenta y ochenta: “El macartismo americano de los años cincuenta suma a la persecución 

patriótica del comunismo la lucha contra la homosexualidad como forma de antinacionalismo, 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

90          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

la liberación gay como desafío a la perpetuación del apellido paterno y 

la vergüenza de su exposición. 

El VIH, el sida como “azote de Dios”, se transformó en uno de 

los discursos que vertebraron la metaforización como defensa del ideal 

burgués norteamericano. Vergüenza ante el escándalo, valoración 

moral, experiencia ética, los mismos elementos asignados a la locura 

durante la época clásica. Ese momento donde se agrupaba en una 

misma categoría a todo lo que se entendía como sinrazón, como la 

herejía y la depravación sexual, parecen resurgir en el discurso ético 

cristiano-protestante de las familias conservadoras norteamericanas. 

No faltará mucho para que el catolicismo tome una senda similar. 

 
Imagen 1. Diario The Sun, 7 de febrero de 1985 

Fuente: https://www.flickr.com/photos/91003754@N06/8264911160 

 

al mismo tiempo que exalta los valores familiaristas de la masculinidad laboriosa y la 

maternidad doméstica” (Preciado, 2008, p. 27).  

https://www.flickr.com/photos/91003754@N06/8264911160


RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                91 

El proceso de aglutinación de elementos en torno al VIH 

continuará, superando a la individualidad que representaba el 

cáncer. Se pasará de un carácter único, singular, ubicado en ciertas 

personas, hacia la grupalidad a través del término de Peste. Este 

nuevo epíteto, será un elemento clave para acrecentar el juicio moral 

hacia las formas y prácticas de la sexualidad. 

Empero, la atribución de la culpabilidad en términos 

religiosos no dejará que la individualización deje de funcionar con sus 

mecanismos de estigmatización. Peste sí, amplia, tenebrosa, 

amenazante sobre el conjunto de la humanidad, pero también 

enfermedad/castigo apropiado y justo a los ojos de Dios, ante el 

“pecado de la sodomía” gay. Este doble sentido colectivo e individual, 

será la base de lo que se puede denominar el Constructo Sida. 

El concepto de Enfermedad Constructo sostiene que “aunque 

los contextos epidemiológicos diferían, con frecuencia la elite 

sostenía que la enfermedad atacaba a ciertas personas, y dejaba en 

paz a otras” (Watts, 1997, p. 18), es decir, cierta gente era 

merecedora de las mismas. De uso antiguo y reiterado, la Peste como 

recurso discursivo, como metáfora del mal, amplió el marco de 

exclusión y profundizó los sentidos de una alteridad negativa en 

torno a la conducta de ciertos individuos. Una operación ideológica, 

que posicionó la denominación de peste a ciertos grupos, siempre 

identificados de manera homogénea. 

La enfermedad-castigo anclada en las categorías compartidas 

de padecimiento-voluntad individual al elegir ser algo, confluirán 

reforzadas en la nueva enfermedad por la unidad moral 

conservadora que “resistía” ante la “desviación” social. Contribuirán 

también a esto, no pocas líneas de la psicología que hablaban de la 

homosexualidad como patología, como parte de una elección del 

sujeto, al cual se podía tratar con las correspondientes “técnicas de 

corrección”. 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

92          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

El sentido moral basado en justificaciones teológicas no fue 

solo divulgado por la prensa norteamericana. La línea expresada por 

el diario Crónica (imagen 2), del 18 de septiembre de 1985, articula 

el discurso del castigo en términos históricos, en una suerte de 

justificar el título sensacionalista del artículo: “LA PESTE ROSA, UN 

CASTIGO DE DIOS”. La perspectiva del Constructo Sida se fortalece a 

través de la justificación histórica, la ampliación los referentes 

legitimadores y la correspondencia entre enfermedad y pecado: 

• “[…] toda una corriente internacional de científicos, 

periodistas e investigadores está […] sugiriendo que los 

daños del Síndrome de Inmunodeficiencia Adquirida 

(SIDA) o del virus de Papova, se originan en una vida sexual 

desordenada”. 

• “Parece entonces retornar, con ritmo cíclico, la 

vinculación causa-efecto entre pecado y enfermedad; 

entre trasgresión de los mandamientos de Dios y castigo 

de Dios con el mal físico”. 

 
Imagen 2. Diario Crónica, 18 de septiembre de 1985 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                93 

La Peste Rosa envolverá dentro suyo al Cáncer Gay como 

metáfora para el estigma. Ambos estereotipos convivirán durante 

mucho tiempo. Aunque hubo noticias que expresaron que “el virus 

puede ser transmitido por contacto sexual de hombre a mujer, de 

mujer a hombre o de hombre a hombre” (imagen 3), los medios 

resaltarán en mayor medida, una y otra vez, el cuerpo-individuo de 

las personas gays, al igual que el de los usuarios de drogas 

inyectables. 

La exposición de “comportamientos moralmente 

reprobables” era visible en la extensión de las manchas de un 

“pecado”, una “contra-natura”. La vergüenza color rosa, será símbolo 

del doble estigma de “maricón” y “sidoso”, que poco a poco sería 

consumido en un espiral de desgaste interminable. 

 
Imagen 3. Diario La Prensa, 1 de octubre de 1985 

En la construcción de esta forma de representación que 

realizaron los medios, la peste en el cuerpo-social se reflejaba 

mediante la exposición del orgullo por la “desviación”. Sida y 

homosexualidad tendieron a confundirse. Ya no eran dos pestes por 

separado, sino una sola entidad amenazante para el conjunto 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

94          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

humano. La “peste de los gays”, símbolo de una amenaza a la 

sociedad y al individuo: 

 

“[…] una enfermedad urbana […] precisamente porque es en las 

ciudades donde hay grupos de homosexuales y toxicómanos […] 

categorías organizadas con las que han creado las condiciones de 

propagación de un virus preexistente” (imagen 4). 

 

Imagen 4. Diario Crónica, 9 de abril de 1985 

La noticia citada, al hablar de un “virus preexistente”, ubicaba 

al mismo en la “condición” de gay. ¿Ser gay era producto de un virus 

o era un virus para la sociedad? En todas las notas analizadas, el 

lenguaje osciló entre ambas interpretaciones. Esto es claro también 

en la nota del Diario Clarín del 10 de agosto (imagen 5). Allí se 

expresaba al respecto de la primera muerte a causa de sida en 

Mendoza, que: 

“[…] el enfermo vivía […] su homosexualidad de manera muy difícil. 

La condena del medio local impedía que este hombre, siendo casi 

un adolescente, pudiera desarrollar su existencia con su asumida 

patología […]”. 

Si la homosexualidad era patológica, el sida no tardaría en 

llegarle: 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                95 

“A poco de instalarse en el lugar, conoció al propietario de una 

boîte para homosexuales y constituye pareja con él, [pero] la 

especial característica de la personalidad de este ciudadano lo 

empuja a continuar manteniendo simultáneamente relaciones con 

otros homosexuales […]”. 

La nota refleja con claridad, la posición estructural que en el 

discurso ocupaba la relación entre práctica – vulnerabilidad, sujetos 

– riesgo, moralidad – inmoralidad. Las expresiones son claras al 

mostrar que esta persona se encontraba en el marco de una: 

“[…] existencia irregular y promiscua que derivó en su grave 

deterioro físico [donde] la noche de Nueva York no tardó en 

atraparlo y comenzó a desenvolverse en ese medio de manera 

promiscua”. 

 
Imagen 5. Diario Clarín, 10 de agosto de 1985 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

96          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Si el discurso da a entender que al sida se lo buscó 

explícitamente, a partir de otra patología, la homosexual, ya que 

“había asumido asimismo su homosexualidad como algo sumamente 

natural”. ¿Qué duda había entonces de la relación entre 

homosexualidad y sida? Ambas eran patologías, ambas eran el reflejo 

de la peste que se hacía carne en los individuos.  

El sistema médico y las representaciones mediáticas 

construyeron un tipo de relación entre identidad y práctica que 

tendió a someter a una disciplina precisa a quienes eran considerados 

“cuerpos desviados”, extendiendo diversas formas de control 

corporal. Sujeción en un doble sistema foucaultiano: nombrar y 

someter. Un poder médico difícil de resistir, cuando antaño había 

edificado una legitimidad absoluta para abordar los problemas de la 

salud y la enfermedad en cualquier población e individuo, 

acompañado de una representación mediática sugestiva a la 

construcción de sentidos negativos. 

La conexión entre los primeros casos de sida y una 

orientación sexual en particular, que ocurrió a principios de la 

epidemia, era una realidad. Pero la respuesta a los interrogantes de 

la aparición del virus a través de la culpabilización de ciertos actores, 

obvió el análisis de su ubicación estructural de exclusión, 

acrecentando la vulnerabilidad frente al virus. Como resultado, la 

marginación producto de la discriminación se perpetuó. 

El discurso entre naturalidad y patología en la prensa produjo 

retóricas ubicadas en parámetros de normalidad–anormalidad. La 

legitimación de estas interpretaciones estuvo en concordancia con la 

imposición del llamado Modelo Médico Hegemónico (Menéndez, 

1988). Este paradigma de atención en la salud, de la relación entre 

médicos y pacientes, no siempre fue el que sustentó todas las 

prácticas médicas, pero es el que se volvió dominante desde 1930 

con una serie de características precisas. Para Menéndez (1988), este 

modelo, también conocido como biomédico, constituye el 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                97 

[…] conjunto de prácticas, saberes y teorías generados por el 

desarrollo de lo que se conoce como medicina científica, el cual 

desde fines del siglo XVIII ha ido logrando establecer como 

subalternas al conjunto de prácticas, saberes e ideologías teóricas 

hasta entonces dominantes en los conjuntos sociales, hasta lograr 

identificarse como la única forma de atender la enfermedad 

legitimada tanto por criterios científicos, como por el Estado (s/p). 

Su función no implicó solamente maneras de atender los 

procesos de salud-enfermedad-atención, sino también formas de 

normatización, control y legitimación social. A medida que la 

medicina fue adquiriendo cada vez más importancia en las 

sociedades modernas, se apropió de aquellos aspectos que antes 

controlaban otras instituciones, principalmente las jurídicas y 

religiosas. En su esfuerzo de reinterpretar la conducta humana, 

calificó a muchas de ellas de enfermedad. Tal fue así que, “lo que en 

el pasado era llamado crimen, locura, degeneración, pecado, y aún 

pobreza, en nuestros días es llamado enfermedad” (Freidson, 1978, 

p. 252). 

La conducta pasó a ser parte de lo tratable, y el médico se 

transformó en guardián de la norma moral, capaz de reinterpretar el 

síntoma y el signo de la desviación social, condenando ahí donde veía 

una patología. En este sentido, el ámbito de intervención de la 

medicina, “se entiende mucho más allá de su capacidad demostrable 

para curar” (Freidson, 1978, p. 253). 

Tomemos, por ejemplo, la nota de La Nación del 31 de julio 

de 1985 (imagen 6). Allí se expresaba que “el SIDA podría producir 

una epidemia sin paralelo en la historia”. El tono catastrófico solo 

podía contribuir a extender el miedo generalizado en la población. 

Palabras como contagio, homosexualidad, muerte, sidoso, 

contaminación, lucha, mal, flagelo, víctima, entre tantas otras 

repetidas hasta el hartazgo, reforzaron reiteradamente los 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

98          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

estereotipos negativos, consolidando el estigma y promoviendo 

acciones de marginación y exclusión. 

Al condenarse a la enfermedad, se condenaba también a la 

persona que la tenía. La atribución de un significado social a una 

enfermedad actuaba de esta manera. La idea de la Enfermedad 

Constructo, en este caso el Constructo Sida, es parte de este 

razonamiento. El conjunto reforzó las prácticas de exclusión y control 

de aquellos que fueron considerados los desviados de la norma. 

 
Imagen 6. Diario La Nación, 31 de julio de 1985 



RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                99 

5. Conclusiones parciales 

Aunque el recorte realizado para este artículo es sumamente 

parcial21, mi intención ha sido mostrar que las noticias publicadas en 

el país durante el transcurso del año 1985, fueron mucho más que 

meros informes sobre el avance de la epidemia. Por medio de 

variados mecanismos de asociación, las representaciones mediáticas 

que se hicieron sobre el virus estructuraron una producción de 

sentidos muy específica sobre las personas afectadas. 

Una serie de valoraciones morales fueron proyectadas sobre 

las personas. En torno a ellas, se establecieron discursos y metáforas 

que sirvieron para la consolidación del estigma y la exclusión. Los 

medios de comunicación enunciaron un régimen de saber-poder-

placer (Foucault, 2002b), que se retroalimentaba en la emergencia 

de una pandemia desconocida y temida. Este régimen, que es previo 

al surgimiento del VIH, configuró un espacio discursivo y moral sobre 

la sexualidad, que el estigma sobre el virus se encargó de consolidar 

en un constante proceso de acumulación de capitales simbólicos 

negativos. 

Mi intención fue demostrar que el estigma constituye en sí 

mismo un modo de acción biopolítico específico, un efecto-

instrumento que se ramifica, se introduce, se emana y justifica. No 

pensé su sentido en relación meramente con el lenguaje y sus 

expresiones, sino también su vinculación con las formas y prácticas 

en términos de sus efectos, de las relaciones de poder que produce. 

Las prácticas del estigma han tratado de ser examinadas “de acuerdo 

a los modos en que construye[ron] determinadas posiciones de 

sujeto para los actores, contribuyendo a la proliferación de 

 
21 El trabajo de archivo completo recolectó cerca de 200 imágenes, de las cuales se usaron 84 

para ser analizadas a partir de articular los ejes teóricos planteados. 



PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

100          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

regímenes siempre más sutiles de poder y conocimiento moderno” 

(Ortner, 2009, p. 5).  

El estigma por el VIH, en tanto marca diferenciadora frente a 

un otro distinto, comparte espacio con otros signos dentro del cual 

halla su significación, construyendo un sistema de representaciones 

por medio de los sentidos que adquiere (Hall, 2010). Son estos 

últimos los que se pusieron en una red de producción, consumo y 

circulación por parte de los diarios, reproduciendo un modo común 

dominante para percibir a las personas con VIH. 

La creación de un Constructo Sida, es decir, una manera de 

percibir, concebir, conocer y actuar sobre la epidemia, implicó 

regulaciones, constricciones y prácticas disciplinarias, en tanto todo 

conocimiento presupone y constituye a la vez relaciones de poder 

(Foucault, 2014). Analizar los diarios y sus discursos me permitió 

penetrar en esas formas de enunciación que crearon un régimen de 

verdad en torno a los sujetos afectados e implicaron efectos reales 

de estigma y discriminación. 

El estigma por VIH es producto de la acumulación de capitales 

simbólicos negativos. Sus efectos reales fueron en parte fruto de las 

formas de representación asumidas, al instituir estrategias simbólicas 

que determinaron posiciones, percepciones y relaciones de poder 

sobre sujetos o grupos con relación a su identidad (Chartier, 1992). 

Desentrañarlo como discurso histórico es uno de los muchos desafíos 

que tenemos quienes estudiamos la historia. 

Lista de imágenes 

Imagen 1. The Sun (s.f.). El sida es la ira de Dios, dice Vicario [Fotografía]. 

https://www.flickr.com/photos/91003754@N06/8264911160 

Imagen 2. Diario Crónica (18 de septiembre de 1985). La peste rosa, un castigo de Dios [Recorte 
de periódico]. Biblioteca del Congreso de la Nación. 

https://www.flickr.com/photos/91003754@N06/8264911160


RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                101 

Imagen 3. Diario La Prensa (1 de octubre de 1985). Preguntas y respuestas sobre el SIDA 
[Recorte de periódico]. Biblioteca del Congreso de la Nación. 

Imagen 4. Diario Crónica (9 de abril de 1985). El tercer sexo está furioso con un médico por 
peste rosa [Recorte de periódico]. Biblioteca del Congreso de la Nación. 

Imagen 5. Diario Clarín (10 de agosto de 1985). El SIDA se ha cobrado a su primera víctima 
mendocina [Recorte de periódico]. Biblioteca del Congreso de la Nación. 

Imagen 6. Diario La Nación (31 de julio de 1985). El virus del SIDA se propaga sin control [Recorte 
de periódico]. Biblioteca del Congreso de la Nación. 

Referencias bibliográficas 

Agnese, Graciela. (2011) Historia de la fiebre hemorrágica Argentina. Rosario: Prohistoria  

Almeida, Tiago Santos (2016). História da medicina e história das ideias: de Sigerist a 
Canguilhem. Intelligere. Revista de História Intelectual, 2(1), 68-83. Recuperado de 
https://www.revistas.usp.br/revistaintelligere/article/view/114903/113266 

Álvarez, Adriana. (2010) Entre muerte y mosquitos. El regreso de las plagas en la Argentina 
(siglos XIX y XX). Buenos Aires: Biblos. 

Álvarez, Adriana. (Comp.) (2018). La historia de la salud y la enfermedad. Recursos archivísticos 
y metodológicos de un campo historiográfico en construcción. Mar del Plata: EUDEM. 

Álvarez, Adriana. y Reynoso, Daniel. (1995) Médicos e instituciones de salud. Mar del Plata 
1870-1960. Buenos Aires: HISA, Universidad Nacional de Mar del Plata 

Araya Umaña, Sandra. (2002). Las representaciones sociales: ejes teóricos para su discusión. 
Cuaderno de Ciencias Sociales 127. Costa Rica: FLACSO. 

Armus, Diego. (2002a) Cultura, historia y enfermedad. A modo de introducción. En Diego Armus 
(Ed.). Entre médicos y curanderos. Cultura, historia y enfermedad en América Latina moderna. 
(pp. 11-25). Buenos Aires: Norma. 

Armus, Diego. (2002b) La enfermedad en la Historiografía de América Latina Moderna. Asclepio, 
54(2), 41-60. DOI: https://doi.org/10.3989/asclepio.2002.v54.i2.140 

Armus, Diego. (2007) La ciudad impura. Salud, tuberculosis y cultura en Buenos Aires. Buenos 
Aires: EDHASA 

Armus, Diego. (2010) ¿Qué historia de la salud y la enfermedad? Salud Colectiva, 6(1), 5-10. 
DOI: http://dx.doi.org/10.18294/sc.2010.352  

Armus, Diego. (Ed.) (2024) Enfermedades Argentinas: 16 historias. Buenos Aires: FCE. 

Bacarlett, María y Lechuga, Amalia. (2009). Canguilhem y Foucault: de la normatividad a la 
normalización. Ludus Vitalis, XVII(31), 65-85. Recuperado de https://www.ludus-
vitalis.org/html/indice/ludus_31.html  

https://www.revistas.usp.br/revistaintelligere/article/view/114903/113266
https://doi.org/10.3989/asclepio.2002.v54.i2.140
http://dx.doi.org/10.18294/sc.2010.352
https://www.ludus-vitalis.org/html/indice/ludus_31.html
https://www.ludus-vitalis.org/html/indice/ludus_31.html


PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

102          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Beldarraín Chaple, Enrique. (2002). Henry E. Sigerist y la medicina social occidental. Revista 
Cubana de Salud Pública, 28(1), 62-70. Recuperado de 
http://scielo.sld.cu/scielo.php?pid=S0864-34662002000100007yscript=sci_abstract  

Breilh, Jaime. (2013) De la historiografía descriptiva de la medicina a la historia crítica de la salud 
colectiva. Hacia un paradigma crítico basado en la determinación social de la salud. Ponencia 
presentada en el Encuentro de la Red Latinoamericana de Historiadores de la Salud. Quito, 
Ecuador: Universidad Andina Simón Bolívar. [Repositorio Institucional]. 

Breilh, Jaime. (2008) Una perspectiva emancipadora de la investigación y acción, basada en los 
determinantes sociales de la salud. Quito, Ecuador: Universidad Andina Simón Bolívar 
[Repositorio Institucional]. 

Bustamante Arango, John Jaime. (2015). Acercamiento historiográfico a la enfermedad como 
problema desde el campo de estudio de la historia socio-cultural: una idea de un balance 
historiográfico. Revista Mundo Económico y Empresarial, (11). Recuperado de 
https://revistas.ut.edu.co/index.php/rmee/article/view/590  

Butler, Judith. (2018a). El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. 
Buenos Aires: Paidós. 

Butler, Judith. (2018b). Cuerpos que importan. Sobre los límites materiales y discursivos del 
“sexo”. Buenos Aires: Paidós. 

Burke, Peter. (1993). Obertura: la nueva historia, su pasado y su futuro. En Peter Burke (Ed.), 
Formas de hacer historia. (pp. 11-37). Madrid: Alianza Universidad.  

Calonge Cole, Sary. (2006). La representación mediática: teoría y método. Psicologia da 
Educação, (23), 75-102. Recuperado de 
https://revistas.pucsp.br/index.php/psicoeduca/issue/view/2193  

Canguilhem, George. (1971). Lo normal y lo patológico. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Cañas López, Sergio Arturo. (2004). Pedro Laín Entralgo: medicina e historia. Realidad, (98), 185-
193. DOI: https://doi.org/10.5377/realidad.v0i98.4604  

Caponi, Sandra. (2010). Georges Canguilhem: del cuerpo subjetivo a la localización cerebral. 
Salud Colectiva, 6(2), 149-161. DOI: https://doi.org/10.18294/sc.2010.363  

Carbonetti, Adrián. (2011) La ciudad de la peste blanca. Historia epidemiológica, política y 
cultural de la tuberculosis en la ciudad de Córdoba, Argentina, 1895-1947. México: BUAP 

Carbonetti, Adrián y Álvarez, Adriana. (Comp.) (2014) Fragmentos de la historia de la Salud en 
la Argentina Rural. Villa María: EDUVIM. 

Carbonetti, Adrián. (2020) Argentina en tiempos de pandemia: la gripe española de 1918-1919. 
Leer el pasado para comprender el presente. Córdoba: UNC. 

Castellanos, Gabriela. (2007). Sexo, género y feminismo: tres categorías en pugna. Género, 8(1), 
223-252. https://doi.org/10.22409/rg.v8i1.168 

Castiel, Luis y Álvarez-Dardet, Carlos. (2010) La salud persecutoria: los límites de la 
responsabilidad. Buenos Aires: Lugar Editorial. 

Castro, Arachu y Farmer, Paul. (2003) El sida y la violencia estructural: la culpabilización de la 

http://scielo.sld.cu/scielo.php?pid=S0864-34662002000100007&script=sci_abstract
https://revistas.ut.edu.co/index.php/rmee/article/view/590
https://revistas.pucsp.br/index.php/psicoeduca/issue/view/2193
https://doi.org/10.5377/realidad.v0i98.4604
https://doi.org/10.18294/sc.2010.363
https://doi.org/10.22409/rg.v8i1.168


RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                103 

víctima. Cuadernos de antropología social, (17), 29-47. Recuperado de 
http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/issue/view/380  

Chartier, Roger. (1992a) Prólogo a la edición española. En Roger Chartier, El mundo como 
representación. Estudios sobre historia cultural (pp. I-XII). Barcelona: Gedisa. 

Chartier, Roger. (1992b) El mundo como representación.  En Roger Chartier, El mundo como 
representación. Estudios sobre historia cultural. (pp. 45-62). Barcelona: Gedisa. 

Conrad, Peter. (2007). La medicalización de la sociedad: La transformación de las condiciones 
humanas en trastornos tratables. Baltimore: The Johns Hopkins University Press. 

Espósito, Roberto. (2003a) Communitas. Origen y destino de la comunidad. Buenos Aires: 
Amorrortu.  

Espósito, Roberto. (2003b) Inmúnitas. Protección y negación de la vida. Buenos Aires: 
Amorrortu 

Farmer, Paul. (2002) Brujería, política y concepciones sobre el sida en el Haití rural. En D. Armus 
(Ed.), Entre médicos y curanderos. Cultura, historia y enfermedad en América Latina moderna 
(pp. 417-455). Buenos Aires: Norma. 

Fiquepron, Maximiliano. (2020) Morir en las grandes pestes. Las epidemias de cólera y fiebre 
amarilla en la Buenos Aires del siglo XIX. Buenos Aires: Siglo XXI 

Foucault, Michel. (2002a) Historia de la sexualidad I. La voluntad del saber. Buenos Aires: Siglo 
XXI 

Foucault, Michel. (2002b). El nacimiento de la clínica. Una arqueología de la mirada médica. 
Buenos Aires: Siglo XXI 

Foucault, Michel. (2014) Historia de la locura en la época clásica. (Tomos I y II). Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica. 

Foreman, Martín; Lyra, Paulo y Breinbauer, Cecilia. (2003). Comprensión y respuesta al estigma 
y a la discriminación por el VIH/SIDA en el sector salud. Organización Panamericana de la Salud. 
Recuperado de https://iris.paho.org/handle/10665.2/59272 

Freidson, Eliot. (1978) La construcción profesional de conceptos de enfermedad. En Eliot 
Freidson, La profesión médica (pp. 247-277). España: Península 

Goffman, Erving. (2019) Estigma. La identidad deteriorada. Amorrortu. 

Hall, Stuart. (2010). El trabajo de la representación. En Eduardo Restrepo; Catherine Walsh, y 
Victor. Vich (Eds.), Sin garantías: trayectorias y problemáticas en estudios culturales (pp. 447-
482). Envión Editores. (Trabajo original publicado en 1980) 

Hernández, Luis Jorge (2009). ¿Qué critica la epidemiología crítica? Una aproximación a la 
mirada de Naomar Almeida Filho. Boletín del Observatorio de Salud, 2(4), 18-28. 

Hernández Sandoica, Elena. (2004) Los usos historiográficos actuales: una introducción crítica. 
En Elena Henández Sandoica, Tendencias historiográficas actuales. Escribir historia hoy. Madrid: 
Akal. 

Iggers, Georg . (2012). La historiografía del siglo XX. Desde la objetividad científica al desafío 

http://revistascientificas.filo.uba.ar/index.php/CAS/issue/view/380
https://iris.paho.org/handle/10665.2/59272


PARA UNA HISTORIA DE LA SALUD Y LA ENFERMEDAD EN LA ARGENTINA. APORTES DESDE EL CASO… 

104          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

posmoderno. Chile: FCE. 

Iriart, Celia, Waitzkin, Howard, Breilh, Jaime, Estrada, Alfredo y Elías Merhy, Emerson. (2002) 
Medicina Social Latinoamericana: aportes y desafíos. Revista Panamericana de Salud Pública, 
2(12), 128-136. 

Lobato, Mirta (Coord.) (2000) Políticas, médicos y enfermedades: Lecturas de historia de la salud 
en la Argentina. Buenos Aires: Biblos. 

Martin, Emily. (1994) Flexible Bodies. The role of immunity in America culture from the days of 
Polio to the age of AIDS. Boston: Beacon Press. 

Mejía Ama, Joseph Rodrigo. (2015). Invertidos, anormales, homosexuales y desviados: discurso 
de prensa sobre homosexualidad. Cali, 1960 a 1970. La manzana de la discordia, 10(2), 71-91. 
DOI: https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v10i2.1585 

Menéndez, Eduardo. (1988). Modelo médico Hegemónico y Atención Primaria de la Salud. 
[Ponencia] Segundas Jornadas de atención primaria de la salud. 

Menéndez, Eduardo. (1994). La enfermedad y la curación. ¿Qué es la medicina tradicional? 
Alteridades, 4(7), 71-83. Recuperado de 
https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/issue/view/44  

Menéndez, Eduardo. (1998). Modelo Médico Hegemónico: reproducción técnica y cultural. 
Natura Medicatrix, (51), 17-22. 

Menéndez, Eduardo. (2000). Factores Culturales. De las definiciones a los usos específicos. En 
Enrique Perdiguero y Josep Comelles (Ed.), Medicina y Cultura. Estudios entre la antropología y 
la medicina. (pp. 163-187). Edicions Bellaterra. 

Menéndez, Eduardo. (2012). Antropología Médica. Una genealogía más o menos 
autobiográfica. Gazeta de Antropología, 28(3), s/p. Recuperado de http://www.gazeta-
antropologia.es/?p=1567  

Menéndez, Eduardo. (2020). Modelo Médico Hegemónico: tendencias posibles y tendencias 
más o menos imaginarias. Salud Colectiva, (16), 1-25. DOI: 
https://doi.org/10.18294/sc.2020.2615   

Miric, Majira, Alvarado, José Luis, González, Rafael y Torres, Ana Raquel. (2018). Microsociología 
del estigma: aportes de Erving Goffman a la conceptualización psicosociológica del estigma 
social. Psicología e saber social, 6(2), 172-185. DOI: 
https://doi.org/10.12957/psi.saber.soc.2017.33552 

Ortner, Sherry. (2009). Resistencia densa: muerte y construcción cultural de agencia en el 
montañismo himalayo. Papeles de Trabajo del IDAES, 3(5), s/p. Recuperado de 
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/170 

Preciado, Beatriz. (2008) Testo Yonqui. España: Espasa. 

Preciado, Paul. (2018) Manifiesto contrasexual. España: Anagrama. 

Recoder, Laura. (2011). Experiencia de enfermedad y narrativa. Notas etnográficas sobre vivir 
con VIH/sida en una ciudad del nordeste brasilero. Papeles de trabajo de la UNR, (21), 80-98. 
DOI: https://doi.org/10.35305/revista.v0i21.109 

https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v10i2.1585
https://alteridades.izt.uam.mx/index.php/Alte/issue/view/44
http://www.gazeta-antropologia.es/?p=1567
http://www.gazeta-antropologia.es/?p=1567
https://doi.org/10.18294/sc.2020.2615
https://doi.org/10.12957/psi.saber.soc.2017.33552
https://revistasacademicas.unsam.edu.ar/index.php/papdetrab/article/view/170
https://doi.org/10.35305/revista.v0i21.109


RENZO GASTÓN MOLINI ACIAR 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                105 

Rodríguez, María Graciela. (2014). Luces y sombras: las representaciones mediáticas. En María 
Graciela Rodríguez, Sociedad, cultura y poder. Reflexiones teóricas y líneas de investigación. San 
Martín: UNSAM-edita. Recuperado de https://docer.com.ar/doc/80nvxc5 

Rose, Nicolas. (2012) Políticas de la vida. Biomedicina, poder y subjetividad en el siglo XXI. Lima: 
UNIPE, Editorial Universitaria. 

Sanmartín Barros, Israel. (2003). La “New Right” en los años ‘80 y ‘90. Historia Actual Online, 
(1), 39-53. DOI: https://doi.org/10.36132/hao.v0i1.7 

Singer, Merril (2004). The social origins and expressions of illness. British Medical Bulletin, (69), 
9-19. 

Sontag, Susan. (2012). La enfermedad y sus metáforas. El sida y sus metáforas. Buenos Aires: 
De bolsillo. 

Verón, Eliseo. (1988). La semiosis social. Fragmentos de una teoría de la discursividad. 
Barcelona: Gedisa. 

Wacquant, Loïc. (2007). Estigma y división: del corazón de Chicago a los márgenes de París. En 
Loïc Wacquant, Los condenados de la ciudad. Gueto, periferia y Estado (pp. 195-228). Buenos 
Aires: Siglo XXI. 

Watts, Sheldon. (2001) Epidemias y poder. Historia, enfermedad, imperialismo. Santiago de 
Chile: Editorial Andrés Bello. 

Williams, Raymond. (2003). Palabras claves. Buenos Aires: Nueva Visión. 

Yang, Lawrence Hsin, Kleinman, Arthur, Link, Bruce, Phelan, Jo, Lee, Sing, y Good, Byron (2007). 
Cultura y estigma: la experiencia moral. Este País. Tendencias y opiniones, (195), 4–15. 
Recuperado de https://archivo.estepais.com/site/2009/cultura-y-estigma-la-experiencia-
moral/ 

Renzo Gastón Molini Aciar 

Profesor y licenciado en Historia por la Universidad Nacional de Cuyo. Miembro del 
Programa de Ciencias Sociales y Salud de FLACSO-Argentina. Actualmente trabaja en 
el Departamento de Orientación Curricular de la Universidad Abierta Interamericana. 
Es autor del libro: Peste, flagelo y muerte. Narrativas del estigma sobre el VIH en la 
prensa argentina en 1985 (Prohistoria, 2024). Ha coordinado programas de inclusión 
social para personas con VIH y se ha desempeñado como consultor para ONUSIDA, 
UNFPA y FAO. Su trabajo se centra aspectos de la historia social y cultural de la salud 
y la enfermedad.

https://docer.com.ar/doc/80nvxc5
https://doi.org/10.36132/hao.v0i1.7
https://archivo.estepais.com/site/2009/cultura-y-estigma-la-experiencia-moral/
https://archivo.estepais.com/site/2009/cultura-y-estigma-la-experiencia-moral/




ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 24/04/2025  |  ACEPTADO 30/05/2025  | PP. 107-157 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2025                107 

Prácticas historiográficas en revistas 
culturales latinoamericanas del siglo XX1 

Historiographical Practices in 20th Century Latin American 
Cultural Magazines 

María Marcela Aranda2 

 https://orcid.org/0009-0002-0837-6929 

Resumen: 

La revista Cuadernos (1953-1965) forma parte de una cartografía editorial 
atravesada, institucionalmente, por la “guerra fría cultural”. Sus directores (Bondy, 
Gorkin, Araquistain y Arciniegas) definieron una escala conceptual transcontinental 
en sus tópicos y la elección de los colaboradores. Este trabajo indaga en las 
representaciones de “lo americano” a través de autores y temas seleccionados que 
marcaron épocas de publicación en la revista en los ‘50 y ‘60. Su pretensión 
performativa desnudó la sedimentación conflictiva de lecturas e interpretaciones 
entre quienes compartieron el momento temporal y el espacio escritural, o “espacio 
de experiencia”. El diálogo entre la historia de las ideas, la historia cultural y la 
dimensión histórica “global” facilita abordar historiográficamente esas tecnologías 
del conocimiento (producción, enunciación, redes de sociabilidad), aplicando las 
nociones “presente histórico” y “pasado práctico” en las múltiples espacialidades y 
temporalidades que situaron a Cuadernos en el campo político-cultural de la época. 

Palabras clave: revistas culturales latinoamericanas, historiografía, siglo XX. 
 

 
1 Artículo realizado en el marco del proyecto “América Latina: representaciones, prácticas, 

espacios. Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones” (SIIP-

UNCuyo, 2022-2024, Cód. 06/G059-T1. Res. 3713/2022-R.) 

2 Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. Contacto: 

marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0002-0837-6929
mailto:marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar


PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

108          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Abstract: 

The journal Cuadernos (1953-1965) is part of an editorial cartography institutionally 
influenced by the “cultural Cold War”. Its editors (Bondy, Gorkin, Araquistain, 
Arciniegas) defined a transcontinental conceptual scale in their topics and selection 
of contributors. This work explores the representations of “Americanism” through 
selected authors and themes that defined publication periods in the magazine in the 
1950s and 1960s. Its performative pretensions exposed the conflicting sedimentation 
of readings and interpretations among those who shared the same temporal 
moment and writing space, or “space of experience”. The dialogue between the 
history of ideas, the cultural history, and the “global” historical dimension facilitates 
the historiographical approach of these technologies of knowledge (production, 
enunciation, networks of sociability), by applying the notions “historical present” and 
“practical past” to the multiple spatialities and temporalities that placed Cuadernos 
in the political and cultural field of the time. 

Keywords: Latin American cultural magazines, historiography, 20th century. 

1. Introducción 

La revista Cuadernos del Congreso por la Libertad de la 

Cultura se editó sin interrupciones entre 1953 y 1965, formando una 

geografía editorial atravesada, institucionalmente, por los efectos de 

la “guerra fría cultural” (Stonor Saunders, 2013). Los sucesivos 

directores de la revista (François Bondy, Julián Gorkin, Luis 

Araquistain, Germán Arciniegas) definieron una escala conceptual 

transcontinental a través del programa, los tópicos y la elección de 

quienes escribirían en ella, haciendo gala de “una tradición previa y 

constituyente de su cultura letrada” (Jannello, 2021)3. La 

preocupación por “lo americano” fue sustantiva para muchos 

 
3 La tesis de la autora es que el “frente cultural occidental” o “frente atlantista” no fue 

homogéneo, más allá de su ubicuidad enfrentada a las políticas culturales del espacio soviético. 

Por ello, reconociendo sus articulaciones concretas, matices geográficos y cruces inesperados, 

el desafío investigativo es desbrozar una “guerra por las ideas”. En este proceso, las redes 

revisteriles en torno al Congreso por la Libertad de la Cultura estimularon la figura del gestor 

cultural, luego profesionalizado como cientista social. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                109 

colaboradores de la revista –de diversas pertenencias nacionales–, 

que hicieron de esta categoría un plan de acción con pretensión de 

globalidad, pero asentado en nuestras particulares tradiciones 

históricas. 

El presente trabajo –que hace dialogar la historia de las ideas 

políticas y sociales (Ferreira Funes y Llanos, 2014), la historia cultural 

(Chartier, 1992) y la historia global (Fazio Vengoa y Fazio Vargas, 

2018; Hausberger y Vázquez Valenzuela, 2023; Tamm y Burke, 2019; 

Conrad, 2017)– analiza las tecnologías del conocimiento y sus 

condiciones (producción, enunciación, redes de sociabilidad 

intelectual) articuladas con las múltiples temporalidades y 

espacialidades que hallaron, en la episteme “América Latina”, el lugar 

de Cuadernos en el campo cultural y político de la época. Las nociones 

de “presente histórico” (Koselleck, 1993) y “pasado práctico” (White, 

2012) permitirán estudiar en sus páginas un mosaico de 

representaciones sobre “lo americano” que, en su pretensión 

performativa, desnudó la sedimentación conflictiva de lecturas e 

interpretaciones entre quienes compartieron el momento temporal 

(o epocal) y el espacio escritural (Quijada Mauriño y Bustamante 

García, 2002), o espacio de contemporaneidad.  

En la tríada discurso-poder-ideología, la revista es un tipo de 

soporte material concretado como medio y discurso, pero sobre todo 

como “dispositivo”4 revelador de las fortalezas y limitaciones de las 

 
4 Según lo ha planteado Michel Foucault, un “dispositivo” es un conjunto heterogéneo de 

discursos, instituciones, instalaciones arquitectónicas, reglamentos, leyes, medidas 

administrativas, enunciados científicos, proposiciones filosóficas, morales, etc. que pertenecen 

a lo dicho y a lo no-dicho de una “red”. Estos elementos se vinculan en el programa de una 

institución, pero también pueden justificar y ocultar prácticas y habilitar nuevas prácticas de 

racionalidad. Así, un “dispositivo” es una formación que respondió a las urgencias de un 

momento histórico. Los dispositivos producen formas de subjetividad, pues los individuos 

inscriben en sus cuerpos, mediante prácticas discursivas y no discursivas, aquellas praxis, 

saberes, instituciones, cuyo objetivo es administrar, controlar, orientar, dar un sentido útil a 

sus propias gestualidades y pensamientos. Para Gilles Deleuze (1990) un “dispositivo” implica 

líneas de fuerzas que van de un punto singular a otro formando una trama de poder, saber y 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

110          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

batallas narrativas libradas en su época. Lejos de atribuirle notas 

previas al análisis de la revista, éstas se desprenden cuando la 

abordamos como objeto de estudio o información historiográfica 

(Aróstegui, 2001). Cuadernos moduló espacios de poder-saber cuyas 

tramas discursivas se complementaron y potenciaron en las 

tensiones regionales e internacionales durante las décadas de 1950 y 

1960: por un lado, el, auge de la tensión estadounidense-moscovita 

y posterior enfriamiento; por otro lado, el alineamiento triunfal del 

movimiento revolucionario cubano con la URSS y consecuente 

apogeo de la ola revolucionaria latinoamericana.  

Entonces ¿cómo repensar la relación cultural e ideológico-

política entre las creaciones editoriales americanas y las que fungían 

como tutelares occidentales durante los ‘50 y ‘60? La apropiación se 

produce en sentido hermenéutico porque el texto se actualiza en la 

lectura que se abre a la relación entre el mundo del texto y el mundo 

del lector que lo recibe, modificándose su representación del tiempo 

y los sujetos; pero también reconociendo las condiciones socio-

históricas que vuelven desigual aquel proceso (Chartier, 1992). Por 

un lado, la intertextualidad –analizada desde la historia de las ideas– 

precisa los conceptos de “contextos de publicación” y “contextos de 

edición”, operativos y necesarios a la forma material del objeto de 

estudio. Expresan mediaciones del lenguaje en la selección y 

diagramación de imágenes, textos, tipografías, avisos comerciales, 

etc. (Louis, 2014). También describen el marco, institucional o no, en 

que fueron editadas y que designa el conjunto de la publicación, así 

como la red constituida por las revistas publicadas dentro de una 

cultura. Cuadernos, por ejemplo, fue gestada desde una organización 

supraestatal (Congreso por la Libertad de la Cultura) que buscó incidir 

 

subjetividad, y es relativo a ciertos regímenes históricos de enunciación. Según Giorgio 

Agamben (2011), su disposición en red produce distintas posiciones de sujetos; y cada uno es 

lugar de múltiples procesos de subjetivación y de luchas por reconocer su identidad frente a la 

de otros. (García Fanlo, 2011). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                111 

en la arena cultural americana y occidental durante 1950 y 1960, al 

revelar la trayectoria de definiciones americanistas en autores y 

temas representativos. 

Por su parte, el concepto “contexto de producción” designa 

sus condiciones materiales específicas, culturales y sociales. Refieren 

a la elaboración de la revista: financiación, impresión, reuniones del 

grupo, proyecto intelectual detrás de la publicación, circuitos del 

papel, polémicas de época, etc. La reconstrucción de este contexto 

es menos previsible porque los rastros sobre el modo de producción 

de ciertos soportes materiales pueden ser escasos y complejos de 

interpretar. Aun así, su rastrillaje conduce hacia agentes e 

instituciones, grupos y asociaciones que dan luz a vinculaciones 

político-ideológicas y culturales enriquecedoras del estudio del 

conjunto de la publicación.  

De modo que la revista es práctica social y espacio de 

sociabilidad, donde se manifiestan las dimensiones políticas y 

culturales que identifican redes y fijan tácticas y estrategias de 

quienes intervienen como productores, mediadores y destinatarios 

(es decir, editores, autores, lectores, distribuidores) (cf. Louis, 2014). 

Estos procesos individuales o grupales facilitan comprender el 

recorrido del editor en su propósito de insertar la obra en un 

mercado específico, a pesar de los cuestionamientos al contenido de 

la revista. Las convergencias activas y afinidades electivas que se 

conjugan en ella atraviesan luchas por el poder e identifican las 

vinculaciones entre campo cultural y campo político. (Agulhon, 2009; 

Dosse, 2002; Löwy, 1997).  

¿Qué tipo de pasado estudiamos al analizar una revista 

cultural? Hayden White (2012) distingue entre pasado histórico y 

pasado práctico para diferenciar el estudio de los historiadores 

profesionales y las formas en que diferentes personas, incluso 

profesionales de otras disciplinas, evocan ese pasado al modo de un 

espacio de experiencia (Koselleck, 1993) y toman decisiones en la 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

112          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

vida cotidiana. La revista ofrece ese pasado práctico, pues se nutre 

de recuerdos, trasunta ilusiones, desafía el presente, adopta 

posturas, recoge valores y actitudes en la información que –en forma 

de artículos, reseñas, encuestas, notas de opinión, editoriales, 

imágenes, viñetas, etc.– los sujetos que escriben y sus grupos de 

pertenencia reúnen para justificar, excusar, encubrir, en fin, explicar 

las acciones de su propio proyecto de vida. Quienes escriben en una 

revista cultural se involucran con su espíritu y su trayectoria vital se 

sitúa entre la afinidad o la interpelación al programa de aquella. 

Entonces, la pregunta es: ¿qué puede ser considerado un 

hecho y qué un evento específicamente histórico? Porque las revistas 

ofrecen tramas intertextuales, que son archivos y guardianes de 

memorias, con nociones muy variadas. Son huellas indiciarias para 

entender qué hacer con los testimonios y cuán relevante es su legado 

para comprender problemas actuales. Estas empresas culturales 

introducen la experiencia de quienes –en otros tiempos, otros 

lugares y otras circunstancias– dieron cuenta de sus posibilidades y 

su intervención histórica. Nuestra actual posición historiográfica es 

privilegiada, por cierto, ya que nos dice qué evidencia –

adecuadamente procesada– nos autoriza a “afirmar un conocimiento 

acerca de un presente ya pasado que ningún actor de ese presente 

pudo haber poseído” (White, 2012, p. 25). Sin embargo, las revistas 

culturales irrumpieron en escenarios históricos candentes, 

tironeados entre la apología o la contestación al orden vigente. 

Conforman espacios de experiencia a los que se interroga desde el 

lugar práctico para descubrir, en la disposición de sus textos e 

imágenes, la relación entre la escritura factual y la escritura ficcional5. 

 
5 Hacia 1970 Hayden White definió la obra histórica como “estructura verbal en forma de 

discurso en prosa narrativa” (White, 1992, p. 9), conjeturando que literatura e historia tenían 

más en común que notas discordantes. Identificó tres tácticas narrativas principales que se 

combinarían diversamente: por la trama, por la argumentación y por la implicación ideológica. 

Esta teoría de los tropos no desestima la imbricación entre forma y contenido. Pues en el acto 

de configuración histórica el historiador elige un tipo de relato y en base a éste otorga 

significado y coherencia formal a la información historiográfica que arma la trama histórica. Si 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                113 

De hecho, las plumas exquisitas de los editores/directores de revistas 

en la traza de nuestras historias latinoamericanas, es una 

contribución historiográfica muy valiosa. 

¿Cómo acceder, entonces, al conocimiento de la historia 

latinoamericana a través de las revistas culturales? Se abre un campo 

novedoso cuando sus textos de índole social, política, científica, 

artística, literaria, filosófica, sociológica van cargando esos espacios 

de experiencia con nuevos contenidos que –en la individualidad de 

cada publicación– modifican a su vez el horizonte de expectativa 

(Koselleck, 1993). Los cambios de la modernidad en la relación entre 

pasado y futuro hicieron posible un tiempo nuevo, acelerado y 

abierto. Es preciso que la historia conceptual sirva de apoyo a la 

historia política y social, ya que el uso de los conceptos socio-políticos 

y la investigación de sus significados es decisivo para comprender el 

acontecer en su contexto.  Los tiempos modernos son tiempos de 

transición y ello se refleja en la acuñación de conceptos de 

movimiento –expresados por los “ismos”–, que son indicadores del 

cambio y formación de la conciencia y otorgan al lenguaje una doble 

función: de expresión y de fundación. Esto se manifiesta en revistas 

como Cuadernos, que dan cuenta del tiempo histórico en las cargas 

semánticas de conceptos centrales que expresan distintos niveles de 

la experiencia temporal, como “historia”, “revolución”, “reacción”, 

“latinoamericanismo”, “americanismo”, “iberoamericanismo”, 

“hispanoamericanismo”, “democracia”, “totalitarismo”, entre otros. 

 

bien las recientes teorías del discurso han disuelto la distinción entre discursos ficcionales y 

reales, todavía la narración histórica continúa en la búsqueda de realidades “ciertas” en 

relación a un sistema social vigente. Para White el discurso narrativo es un hecho cultural y 

universal, de allí el interés de los grupos (en nuestro análisis: editores, directores, 

colaboradores, instituciones patrocinadoras) en controlar los “mitos” que alimentan la 

formación cultural en la que viven. Al compartir sistemas de producción de significados, la 

historiografía, literatura y mito tienen fronteras frágiles. La “narrativa”, en una discusión teórica 

sobre la historia, representa el debate sobre la función de la imaginación en la producción de 

verdades humanas.  



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

114          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Esta noción de hermenéutica, heredera de la obra de Hans-

Georg Gadamer (2017), pone en el foco al historiador, quien al 

interpretar ya está desarrollando la comprensión. Las historias son 

transmitidas por una representación mediada por el lenguaje y 

reconstruidas con la investigación crítica, con lo cual la historia se 

reescribe continuamente. Koselleck se aparta en este punto de 

Gadamer y sostiene que, si bien el historiador no escapa a la 

hermenéutica, ya que depende de los textos y del lenguaje para 

conocer y narrar ese pasado, las condiciones de posibilidad de la 

historia van más allá. Pues en cada evento juegan muchos factores 

con su propio valor autónomo y, aunque se expresen a través del 

lenguaje, no se pierden objetivamente en él.  

Así planteado el abordaje teórico del campo revisteril, 

lenguaje e historia se remiten mutuamente sin llegar a coincidir. La 

diferencia es doble: “[…] por una parte, entre una historia que se 

realiza y su posibilitación lingüística y, por otra, entre una historia 

pasada y su reproducción lingüística. Determinar estas diferencias 

vuelve a ser de nuevo una producción lingüística que pertenece al 

quehacer del historiador” (Koselleck, 1993, p. 285). Son, entonces, las 

preguntas actuales a los textos de las revistas las que desnudan, en 

sus conceptos políticos y sociales, todo un contexto polisémico de 

experiencia; y su sentido, una vez localizado en el pasado, se trae al 

presente a través de expresiones que permitan su comprensión 

actual.  

Las revistas albergan múltiples tiempos históricos, aun 

cuando sus fechas de publicación definan fronteras entre procesos 

más o menos conflictivos y/o disruptivos. Esa relación entre pasado 

y futuro se analiza a través de dos categorías. Por un lado, el espacio 

de experiencia que, como se dijo, es la vibración sincrónica del 

momento de creación, producción y distribución del producto 

“revista” mediante la confluencia de intereses y vivencias propias y 

compartidas con espíritus culturales afines. Desde los primeros 

números de Cuadernos, el recorrido intelectual previo de los 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                115 

sucesivos directores facilitó la amalgama de personalidades afines a 

la reflexión americanista. Por otro lado, el horizonte de expectativa 

como proyección, posibilidad y modelo deseable de intervención en 

el campo cultural y que, si bien se crea en función de la experiencia, 

no deriva necesariamente de esta; acabó facilitando la gestión 

editorial aunada a la experiencia política y diplomática de sus 

responsables.  

Las revistas culturales –como Cuadernos, Marcha, Casa de las 

Américas, Mundo Nuevo, entre otras renombradas de esa época– 

que son objetos de estudio en sí mismas, ofrecen elementos que 

permitirían construir, justificar y legitimar un proyecto de futuro 

según compromisos políticos explícitos. En consecuencia, ¿qué 

posibilidad de conocimiento histórico hay si solo es posible 

comprenderla a partir de los testimonios, o de lo que nos dice de sí 

misma en los textos? Aunque los textos también remiten a realidades 

extratextuales, sería deseable que la historia no abandone su brújula 

de verdad reflexiva y que se fundamente en conceptos para acceder 

a los contextos –inmediatos y mediatos– y comprender, más 

cabalmente, los procesos históricos.  

Luego, la noción de historia global complementa este 

análisis, ya que las representaciones de “lo americano” en los 

diferentes números de Cuadernos, define el “encadenamiento que 

registran las disímiles trayectorias históricas, las cuales entran en 

sincronicidad, resonancia y retroalimentación en un contexto de 

globalidad” (Fazio Vengoa y Fazio Vargas, 2018, p. 3). Es decir, el 

tiempo social en la revista sería –según estos autores– un tiempo 

espacializado, porque no es lineal, sino que tiene relieves y 

protuberancias y comporta múltiples cadencias, ritmos y 

velocidades.  Si bien el derrotero historiográfico de la world history 

muestra algunas dificultades en su efectiva aplicación, hay notas de 

ella convenientes a nuestro estudio. Por ejemplo, cuestionar la 

centralidad de Occidente en la comprensión histórica requiere 

desmontar las visiones lineales y pensar las narrativas históricas 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

116          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

desde los pliegues o grietas que dan cuenta de interacciones 

novedosas, recorridos específicos y vastas experiencias. Lo disruptivo 

y crítico pasa a ser regularidad, ya que se aleja de las situaciones de 

equilibrio y sentido que provee un centro productor de saberes.  

En los objetivos del trabajo se ha planteado que los editores 

de Cuadernos aglutinaron a los colaboradores en un mismo espacio 

de experiencia. Ello no se homologa a un ahora homogéneo, sino que 

implica reconocer que existieron desigualdades temporales entre 

quienes en ella escribieron, pues “se compactan de diferentes 

maneras las experiencias diacrónicas con la sincronía del mundo 

globalizado” (Fazio Vengoa y Fazio Vargas, 2018, p. 16). El esfuerzo 

historiográfico radica en conjugar adecuadamente las 

configuraciones estructurantes con las heterogeneidades visibles en 

el mundo que se globaliza. El lazo mecanicista entre causa y efecto se 

abandona, y se incluye la libertad y las circunstancialidades al 

identificar varias temporalidades que participan del mismo proceso 

histórico. Sincronía y diacronía se retroalimentan pues las diacronías 

del interior de las sociedades se rehabilitan a través de la sincronía 

de un mundo globalizado. Este régimen de múltiples temporalidades 

sucede porque los diversos colectivos recuperan elementos de 

distintos pasados, que se sintetizan en el presente y buscan 

proyectarse hacia el futuro. Esos recogimientos y estiramientos 

continuos y fragmentarios dan relieve al mundo y a la historia global.  

La pertinencia de la historia global aplicada al estudio de 

revistas permite integrar distintos niveles de análisis como modos de 

estudiar dialécticamente un mismo problema, y bucear en la 

diversidad y heterogeneidad de itinerarios históricos. Las figuras de 

François Bondy, Julián Gorkin, Luis Araquistain y Germán Arciniegas 

al frente de Cuadernos reflotan la presencia del gestor cultural de 

fuerte y duradera tradición en el mundo intelectual socialista 

europeo y latinoamericano. El actual enfoque de las historias 

conectadas –en cuanto digresión historiográfica de la historia global– 

permite examinar contextos distantes vinculados entre sí, 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                117 

restableciendo conexiones continentales e intercontinentales que las 

historiografías nacionales pretendieron escamotear o desunir. 

Estudiar las revistas del Congreso por la Libertad de la Cultura según 

esta historia que trasciende los nichos de las historias nacionales, 

imperiales o civilizatorias, relativiza las nociones de centro y periferia 

y descubre una gama de heterogeneidades socio-culturales, más allá 

del paradigma occidental político-cultural liberal de la organización. 

Este enfoque histórico restituiría el espesor del juego social y 

la globalidad de los intercambios culturales que animaron las páginas 

de Cuadernos, dadas las transformaciones económicas, políticas, 

ideológicas y sociales durante los años ‘50 y ‘60. Tiempo y espacio se 

incluyen en el análisis social, y se relativizan ciertos hechos 

considerados insoslayables por la narrativa occidentalizante, 

poniendo en entredicho la idea de un curso natural (lineal) de la 

historia y destacando el valor de lo local-global. Fazio Vengoa y Fazio 

Vargas (2018) insisten en que la contemporaneidad no es un 

fenómeno unitario y que el horizonte espacio-temporal sincrónico 

refiere a una convergencia de temporalidades relativas. El espacio es 

historizable porque se modifica social, económica y políticamente, así 

como se configuran relaciones sociales que, a veces, son 

independientes del territorio. Las revistas se identifican por su locus 

de enunciación, pero también su naturaleza temporal responde “al 

canon de figuraciones topológicas, multidimensionales, con enlaces 

diferenciados, yuxtapuestos, colindantes y transversales” (Fazio 

Vengoa y Fazio Vargas, 2018, pp. 8-9)6 

 
6 Según los autores, la modificación histórica del espacio es contingente a las dinámicas de los 

grupos humanos. Si hasta 1960 la idea de soberanía territorial ordenaba las relaciones entre 

gobiernos y sociedades, a fines de esa década tal monopolio se perdió a manos del surgimiento 

de variadas espacialidades y/o desgajamientos de los emplazamientos territoriales existentes. 

En el campo historiográfico de las publicaciones periódicas resulta un concepto útil para 

entender las vinculaciones, superposiciones y fricciones entre distintos emprendimientos 

revisteriles latinoamericanos. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

118          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

2. La revista y su tiempo 

Las revistas se comprenden en su atmósfera, espontaneidad 

e incluso fugacidad, y son inseparables del momento histórico en que 

surgieron y del manifiesto liminar por el que sus hacedores 

irrumpieron en la escena cultural. Sus diferentes épocas se 

relacionan con cambios en la dirección editorial (y sus principios 

referenciales), dificultades de sostenimiento material, mudanzas en 

las condiciones de producción, etc. La larga vida de Cuadernos (100 

números publicados entre 1953 y 1965) se explica en función de la 

coyuntura geopolítica que ambientaría la conocida guerra fría 

cultural y que proveyó a la diatriba entre distintos emprendimientos 

editoriales que irradiaron sus coordenadas político-ideológicas para 

ampliar horizontes de enunciación y discusión de tradiciones 

culturales.  

Cuadernos nació bajo la guía intelectual del Congreso por la 

Libertad de la Cultura7, al amparo institucional del Departamento de 

Estado norteamericano y auxiliada financieramente por la CIA y 

organizaciones privadas (Fundación Ford). Justificaba un programa 

de expansión cultural e influencia política y militar, cuya incipiente 

diplomacia cultural estadounidense aseguraría la hegemonía liberal 

norteamericana mediante la circulación de información y 

documentos políticos y culturales relevantes. Se prestigió con 

 
7 El Congreso por la Libertad de la Cultura fue una organización germano-estadounidense 

fundada en Berlín Oeste en 1950, destinada a contrabalancear la eficaz propaganda cultural 

que Moscú venía gestando desde el Congreso Mundial de Intelectuales por la Paz (Breslavia, 

Polonia, 1948), Congreso Mundial de Partisanos por la Paz (París, 1949), Consejo Mundial de la 

Paz y su Llamamiento de Estocolmo (1949) y Conferencia Cultural y Científica por la Paz Mundial 

de la Kominform (Nueva York, 1949). Su Manifiesto, redactado por Arthur Koestler (1905-

1983), hacía de la libertad intelectual la garantía de la paz y las instituciones democráticas 

representativas, en contra de prácticas sociales y de gobiernos intolerantes. Entre los 

intelectuales (norteamericanos y europeos) de izquierda no comunista y conservadores en 

distintos grados que asistieron, destacan: Bertrand Russell, Karl Jaspers, Ignazio Silone, John 

Dewey, Raymond Aron, Benedetto Croce, Richard Lowenthal, Tennessee Williams, entre otros.  



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                119 

intelectuales (universitarios) renombrados, quienes organizaron 

exhibiciones de arte, conferencias internacionales y entregas de 

premios y galardones a artistas y escritores (Stonor Saunders, 2013; 

Ruiz Durán, 2014).  

Cuadernos fue parte de un ambicioso plan editorialista del 

Congreso por la Libertad de la Cultura e integró un conjunto de 

revistas entramadas a este proyecto cultural –Encounter, Der Monat, 

Preuves, Tiempo presente, China Quarterly, Black Orpheus, Minerva, 

Censorship, Perspektiv, Hiwar, Survey, Transition, New African, 

Solidarity–, todas ellas atravesadas por la definición del intelectual de 

izquierda antitotalitario no comunista (Ruiz Durán, 2014). Hasta 1960 

el Secretariado Internacional (con sede en París) se impuso al Comité 

norteamericano dominado por las pretensiones macartistas. Desde 

esa fecha las estructuras afiliadas en Japón, India y Australia fueron 

sustituidas por Institutos dispersos en zonas geográficas: Europa del 

este, Europa mediterránea, sureste asiático y América Latina, que 

gestionaron de manera diferenciada y con resultados dispares. 

No obstante sus urgencias de origen, Cuadernos produjo 

formas de subjetividad con definiciones particulares del “ser 

americano”: una topografía del sentido práctico, gestual y 

cognoscitivo de América Latina en/hacia/para el mundo. Las entregas 

aparecieron entre 1953 (marzo-mayo) y 1965 (septiembre): primero 

en formato trimestral (hasta octubre-diciembre de 1953), luego 

bimestral (desde enero-febrero de 1954) y finalmente mensual (a 

partir de mayo de 1961). Este entusiasmo fue sostenido desde el 

comienzo por sus responsables comprometidos en:  

[…] recoger y traducir lo universal a nuestro idioma, […] recoger y 

canalizar las ricas y variadas expresiones del espíritu 

latinoamericano hacia lo universal. Es éste un órgano de libre 

examen, de transmisión, de confrontación. Una tribuna abierta al 

pensamiento creador de las Américas y un medio de comunicación 

con la espiritualidad de los otros pueblos y continentes. El Nuevo 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

120          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Mundo tiene mucho que decir y mucho que juzgar; nos ofrecemos 

nosotros a traducirlo y a reflejarlo. Saludamos fraternalmente a 

todos los intelectuales y artistas libres y a todas las publicaciones 

democráticas de los pueblos latinoamericanos y esperamos de ellos 

aliento y beneplácito (Cuadernos, 1953, 1, p. 4). 

En su dirección editorial hubo tres etapas (Glondys, 2007). El 

primer editor fue François Bondy, desde su aparición hasta 1957, con 

quien se advierte la influencia del Secretariado Internacional del 

Congreso por la Libertad de la Cultura en la orientación de la revista, 

difundiendo la amenaza del expansionismo soviético para América 

Latina. Le siguió el influyente español Julián Gorkin desde 1953 

(número 28) hasta 1963 (número 68), quien abrió la revista a 

colaboraciones procedentes del interior de España, relegando las del 

Este europeo y el cercano y medio Oriente. Esa intención de tender 

puentes “entre la España exiliada y la España peninsular” (Glondys, 

2007, p. 53) se combinó con temas latinoamericanos –cuyos países 

estaban atravesados por dictaduras– y la aparición de la coexistencia 

pacífica, declinando la urgencia en mostrar el totalitaritarismo de la 

URSS. La tercera época inicia en febrero de 1963 (número 69) siendo 

su director Germán Arciniegas hasta el final (número 100, septiembre 

de 1965), quien priorizó autores y tópicos latinoamericanos con éxito 

relativo.  

Varios factores se conjugaron, luego, para el ocaso de la 

revista: algunos esgrimieron su desconexión de los eventos políticos 

internacionales, en particular la ola revolucionaria latinoamericana 

emergente del éxito cubano, y su conversión en revista literario-

liberal con aires decimonónicos. Otros mencionaron una brusca caída 

en las ventas, quizás subsanable con un cambio en el giro editorial. 

Finalmente, se habría impuesto el argumento de que, si bien contó 

con firmas académicas y de creadores importantes, Cuadernos se 

aferró a cierto tradicionalismo; y para competir con revistas político-

culturales de la época (Marcha, Casa de las Américas) debía 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                121 

promover posiciones políticas en otro tenor. Sobre todo, alejarse del 

énfasis hispanoamericanista y los intentos por canonizar la 

generación anterior, para adoptar un formato moderno y 

contrastante. La figura (dreyfussiana) del intelectual comprometido 

y el lenguaje literario como principal arma política crecían en el 

mercado editorial latinoamericano, y las revistas fueron laboratorios 

de ideas y prácticas intelectuales que las coyunturas locales y 

regionales hicieron triunfar, fracasar o languidecer (Gilman, 2012).  

América Latina tuvo escasa participación inicial en las 

reuniones del Congreso por la Libertad de la Cultura, excepto 

escritores de extensa y laureada trayectoria universitaria y política en 

sus países, que integraron el Consejo de Honor de Cuadernos: 

Rómulo Gallegos, Emilio Frugoni, Eduardo Santos, Jorge Mañach, 

Germán Arciniegas, Luis A. Sánchez, Francisco Romero, Erico 

Verissimo y Alfonso Reyes. El proyecto iberoamericanista más 

cercano a la tradición europeo-occidental –y no tanto 

norteamericana– fue impulsado por su primer redactor en jefe, Julián 

Gorkin, quien pretendió arraigar el Congreso por la Libertad de la 

Cultura en una red de comités nacionales (Santiago de Chile, 

Montevideo, Sao Paulo, Bogotá, México, La Habana y Buenos Aires). 

Se combinaron traducciones de artículos de las revistas Encounter 

(Gran Bretaña) y Preuves (Francia) y análisis latinoamericanos a cargo 

de figuras locales representativas, quienes se involucraron en el 

combate cultural desde lentes propias. Al anticomunismo que 

derivaba del exigido rechazo (estadounidense) al totalitarismo 

soviético, le sumaron denuncias por el atropello a las libertades 

democráticas en el contexto de las dictaduras militares de la región.  

En perspectiva histórica global, estos cambios editoriales 

estampan épocas que articulan las diversas tecnologías del 

conocimiento que intervienen en su creación, publicación y 

comercialización. Los colaboradores, directores, jefes de redacción, 

diagramadores, ilustradores, impresores, lectores, incluso libreros, 

anunciantes, puntos físicos de distribución y venta, modulan gustos, 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

122          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

construyen sentidos y configuran tradiciones que los lectores de hoy 

reconocen en la genealogía de los debates en sus páginas. Es la 

“cultura vivida” (Williams, 1994), donde las prácticas y relaciones 

sociales están axiológicamente pautadas según la actualidad de los 

autores y lectores (de ayer y de hoy).  

Las inflexiones del nombre América y el americanismo como 

práctica cultural y definición identitaria son recuperados como 

indicadores y factores de la realidad histórica (Hölscher, 1996). Esto 

no significa confundir historicidad del texto con textualidad de la 

historia, pues la atención prestada a los contextos culturales y 

políticos en el estudio de los lenguajes (políticos, por ej.) no debe 

entenderse como autonomía de las estructuras lingüísticas más allá 

de la conciencia del autor (Pocock, 2012), ni tampoco como la sola 

intencionalidad del autor/actor histórico (Skinner, 2007). También 

importa la participación del lector en la producción del sentido 

cuando aborda los referentes externos (cf. Sánchez-Prieto, 2009a); 

que en Cuadernos entrecruza el horizonte de los autores escogidos 

como narradores de una tradición y un tiempo histórico que, al 

mismo tiempo, los interpela como lectores y descifradores de su 

realidad. En efecto, los años 1950 y 1960 habían preparado la 

convergencia disciplinar entre sociología, historia y antropología 

hacia la ordenación simbólica de la realidad. Al respecto, Cuadernos 

adoptó una posición conservadora, pero no menos rigurosa en sus 

formulaciones teóricas. Dos décadas después, se renovaría la política 

y el estudio de las mentalidades colectivas mediante el 

desplazamiento epistemológico y metodológico desde lo económico 

y social hacia lo cultural.  

La escritura de ‘lo americano’ en Cuadernos lleva hacia 

formas de significación simbólica y materialidad (imágenes, 

diagramación, secciones, etc.), que nos conduce a las culturas 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                123 

políticas8. Se entabla una lucha social semántica por el concepto 

adecuado, que conecta las experiencias históricas con sus referencias 

objetivas teóricas y prácticas9. Las voces convocadas, de dentro y 

fuera del continente, entrecruzan pasado y futuro de la región 

tematizándolos como espacio de experiencia y horizonte de 

expectativa. Entonces América Latina es –pero no todavía– un 

proyecto material, tangible, que fusiona elaboraciones racionales con 

modos inconscientes del comportamiento propio y ajeno. Ese futuro 

hecho presente –sin ser simétricos complementarios– se descubre 

desde la actitud receptiva; pues lo que se espera para el futuro está 

limitado por lo que ya se ha sabido del pasado: “Las expectativas que 

se albergan se pueden revisar, las experiencias hechas, se reúnen” 

(Koselleck, 1993, p. 340). 

Estudiar a Cuadernos desde la historia global desafía las 

visiones eurocéntricas y occidentalizantes arraigadas en el contexto 

de la guerra fría cultural. Aquella aborda las relaciones, interacciones 

y transferencias de larga duración que trascienden las fronteras 

políticas y culturales en un momento dado, pues parten de un mundo 

de diferencias y fronteras que se intercomunican y/o fusionan y que 

aspiran a abarcar el globo (Hausberger y Vázquez Valenzuela, 2023). 

Los colaboradores de la revista compartieron el momento temporal 

y el espacio escritural. Dispusieron de cierto utillaje intelectual, 

enfrentaron semejantes problemas y propusieron soluciones en 

función de capacidades y expectativas individuales. Fueron 

contemporáneos tanto de su presente histórico como de su pasado 

 
8 Si bien no son propósito de este trabajo, actualmente la cultura política es objeto de 

investigación para la historia cultural / intelectual y se relaciona con: instituciones y política 

cultural; lugares y usos de la memoria; políticas simbólicas e imágenes urbanas; el papel de los 

intelectuales y otros mediadores culturales; los viejos y nuevos soportes de difusión de ideas y 

conformación ideológica; del libro a los medios de comunicación y al cine (como objetos de 

consumo cultural); la historia de la historiografía.  

9 Según Koselleck el legado moderno de los conceptos se manifiesta en su: temporalización, 

democratización, ideologización y politización (cf. Sánchez-Prieto, 2009b). 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

124          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

práctico y su actitud comprensiva fue resultado de la acumulación de 

lecturas e interpretaciones sucesivas10. 

Quienes escribieron en Cuadernos quedaron inscriptos en 

procesos contradictorios y fragmentados, en el escenario de la 

experiencia global; y ello se plasmó en la construcción identitaria, su 

representación e instrumentalización. Ante la variedad de opciones 

disponibles, interactuaron entre ellos sin descuidar las reglas 

institucionales de la revista. Pero la identidad es polifacética y nos 

atraviesa en distintos estratos (individual, familiar, profesional, 

social, cultural, étnico, regional, nacional, religioso, ideológico) que 

se completan y solapan. En perspectiva globalizadora, los autores de 

la revista ampliaron su autoconciencia y se adscribieron a una 

identidad macrorregional (por ejemplo, la civilización occidental) y 

hasta global o cosmopolita para tender puentes entre diferencias 

aparentes (es el caso de la tríada sociológica latinidad-negritud-

indianidad definida por Leopold Sedar Senghor hacia 1965). Las 

identidades son instrumentos necesarios y negociables, y sus 

estrategias individuales o colectivas, discursivas y performativas, 

oscilan entre el reforzamiento de su identidad ancestral, su 

abandono y la asimilación al nuevo entorno y las formas de 

hibridación. 

Sin embargo, los escritores disponen de espacios de libertad. 

Aun cuando la realidad esté “estructurada y ordenada por símbolos 

y significados, por instituciones y organizaciones, por relaciones de 

poder y de emoción, por normas de comunicación y de 

comportamiento” (Pries, 2019, pp. 402-403), los sujetos tienen 

márgenes y zonas de acción para aplicar su creatividad. Las relaciones 

 
10 Hayden White toma de Michael Oakeshott la noción de “pasado práctico”. Este concepto 

sirve para la vida cotidiana, pues –aunque no siempre conscientemente– da información sobre 

cómo hombres y mujeres entienden y se manejan en su presente, permitiéndoles resolver un 

problema, armar una estrategia o definir una táctica para la vida cotidiana (sea personal o 

comunitaria) (White, citado en Tozzi y Lavagnino, 2012). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                125 

sociales no son simétricas y la capacidad de relación con el contexto 

no consiste tanto en la abierta oposición a las estructuras 

hegemónicas, sino en la capacidad de manejarlas a su favor. Esta 

cuestión –en términos de la historia cultural– sugiere varias 

interpretaciones sobre las instancias de definición, inclusión, 

expulsión y enfrentamientos por el anhelo de pertenencia a un cierto 

campo cultural e intelectual. Por ello, en perspectiva de la historia 

global, el devenir de Cuadernos se homologa a “un grupo social, una 

institución, una estructura o un proceso [que] no funcionan y menos 

ganan dinámica porque todos se someten a sus reglas, sino a raíz de 

la interacción de una amplia gama de actuaciones que emplean los 

actores históricos” (Hausberger y Vázquez Valenzuela, 2023, p. 194). 

3. Los registros americanos de Cuadernos en perspectiva global 

El quehacer revisteril del director aglutina las ideas 

programáticas de la publicación y las despliega al organizarla en 

secciones, convocar al consejo y equipos de redacción y a los 

colaboradores, establecer las pautas de publicación, de impresión, 

comercialización y distribución de los ejemplares, etc. En Cuadernos 

destacaron dos personajes directrices: Julián Gorkin (1953-1963) y 

Germán Arciniegas (1963-1965), con un breve intermedio de Luis 

Araquistain (1958-1959). 

La revista ofreció artículos, comentarios, notas menores, 

reseñas bibliográficas, anuncios de eventos científicos, literarios y 

artísticos, fotografías, viñetas y dibujos, formando una cartografía de 

tradiciones culturales e ideas políticas que se intersectaron en sus 

secciones. Estas son: editoriales, ensayos-estudios, poesía, 

narraciones, cultura y libertad, historia, problemas de nuestro 

tiempo, crónicas, retratos, la obra del siglo XX, música, artes plásticas, 

encuestas, lecturas, reportajes, bellas artes, tribuna de discusión, 

entrevistas, diálogos, ciencia, relatos, notas. Los tópicos entraron y 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

126          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

salieron de la revista al compás de la radicalización social de esos 

años, subrayando asuntos internacionales y latinoamericanos 

refractados en su horizonte nacional: idea de América, relación del 

intelectual con el compromiso político-ideológico, situación de la 

literatura (latinoamericana) y rol de la crítica, lucha entre democracia 

y totalitarismo, entre los principales. Debido al extenso período que 

cubre la revista, es preciso sopesar la influencia de los autores: unos 

acreditan presencia permanente; otros, regular; algunos destacan 

como colaboradores directos; otros son referentes y los hay 

secundarios. La tensión entre sus urgencias nacionales y el 

compromiso que de ellos se esperaba por su pertenencia a América 

Latina, hizo de la revista una “comunidad imaginada que se produce 

y circula […] aludiendo a ideas abstractas que se plasman en actos 

concretos” (Pita González, 2014, pp. 243-244) 

Así, Julián Gorkin, ex poumista español11, imaginó una 

Iberoamérica más cercana a la tradición cultural europeo-occidental 

que a la estadounidense. Esta línea editorial explícitamente 

antitotalitaria aplicada al contexto latinoamericano dominado por el 

neocolonialismo económico y la injerencia político-militar 

estadounidense, ha sido blanco polémico de la historiografía, 

inclinada a valorar la revista solo como propaganda norteamericana 

(Ruiz Galbete, 2006). No obstante las dificultades de los demócratas, 

liberales y comunistas latinoamericanos, Cuadernos –bajo la premisa 

de crear un “mundo libre”– no abandonó su anticomunismo ni 

renunció a posiciones críticas frente a Washington. 

 
11 Su nombre real era Julián Gómez García (1901-1987) y había sido miembro fundador de la 

Federación Comunista de Levante, que luego convergería en el Partido Comunista Español. En 

los años veinte fue un “revolucionario permanente” de la Internacional Comunista, pero desde 

1929 militó en partidos revolucionarios de izquierda antiestalinista, como el Bloque Obrero y 

Campesino y el Partido Obrero de Unificación Marxista (POUM). Durante la guerra civil 

española, el POUM fue acusado de “trotskista” y perseguido por el comunismo soviético hasta 

el asesinato de su líder, Andrés Nin, enjuiciado en Moscú por colusión con el franquismo. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                127 

Germán Arciniegas12, en tanto, ensambló esta línea con la 

tradición publicista americana y convirtió a Cuadernos en tribuna del 

pensamiento, como se autodenominaban las empresas culturales a 

comienzos del siglo XX. Al tiempo que asumía como director de la 

revista –plasmando su impronta de gestor cultural polifacético– y en 

París se creaba el Instituto Latinoamericano de Relaciones 

Internacionales (ILARI), el nuevo paradigma intelectual 

latinoamericano renovaba el ascendente ideológico marxista, 

modulaba una red de sociabilidad político-cultural en torno a Cuba y 

profundizaba la identidad continental basada en el sentimiento 

antiimperialista norteamericano (Albuquerque, 2011; Ruiz Galbete, 

2013). Su editorial de abril de 1965 advertía:  

Cuadernos es una revista internacional. Sirve a veinte repúblicas y 

ha sido […] puente de enlace entre nuestra América y […] demás 

continentes […]. Hemos logrado que dialoguen con los 

latinoamericanos y los africanos, y que los europeos hayan 

comentado nuestros libros, discutido algunos de nuestros 

problemas […]. Así se van entretejiendo los trabajos […] en una 

revista que es como una placita de nuestra América, ubicada 

idealmente en el corazón de Francia. […] recibimos cartas de aldeas 

de México o Colombia en donde nos señalan errores, o de Suecia o 

 
12 Germán Arciniegas (1900-1999) fue ensayista, historiador, profesor universitario, 

diplomático y político colombiano. Fue activo periodista (en especial, en El Tiempo de Bogotá); 

impulsó y dirigió revistas culturales (Revista de las Indias, Revista de América, Correo de los 

Andes). Exaltó a los libertadores de América (Bolívar, Santander, Martí) y concibió la unidad 

regional en términos continentales (desde Alaska a la Patagonia). Promovió la reforma 

universitaria en su país (1933) y a la juventud como eje de movimientos históricos, políticos e 

intelectuales. Adhirió al partido liberal colombiano y fue ministro de Educación (1941-1942 y 

1945-1946); fundó el Instituto Caro y Cuervo, el Museo de Arte Colonial de Bogotá y dio nueva 

sede al Museo Nacional; además de abrir Colegios Mayores (Antioquía, Cundinamarca) para 

que estudiaran las mujeres. Amenazado por los conservadores se exilió en EEUU y trabajó en 

la Universidad de Columbia, donde escribíó en 1952 una de sus principales obras “Entre la 

libertad y el miedo”, que fue censurada en Colombia. Desempeñó cargos diplomáticos en 

Guatemala, Argentina, Italia, Israel, Venezuela y el Vaticano.  



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

128          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de España. […] nos regocija, porque sabemos […] que no se lanzan 

estas páginas a la indiferencia y al vacío (Cuadernos, 1965, 95, p. 2). 

El americanismo de Arciniegas fue claro, encarnado en las 

necesidades de su presente, ideas y procesos históricos. La 

frecuencia martiana se le impuso en cada oración y equiparó la idea 

de América con la de emancipación del pensamiento. Cuba (y 

América) era terreno ideal para luchar por los derechos conculcados, 

pero la sinrazón del gobierno español (por ejemplo, el triste episodio 

del fusilamiento de estudiantes universitarios en La Habana durante 

1871) y la avidez del gobierno estadounidense (la trágica guerra de 

1898) habían negado en Martí y otros independentistas anteriores y 

posteriores, el éxito final. Su muerte en Dos Ríos (1895) mostraba la 

paradoja actual de la región y su posible desenlace:  

Él siempre se mueve entre dos ríos, entre dos grandes corrientes 

de su tiempo, […] de una manera […] dramática, como en los 

violentos contrastes de luz y de sombra de la novela romántica […]. 

Ortega y Gasset […] ha hablado del hombre y su circunstancia. Éste 

no es un buen planteamiento del problema del hombre […]. El 

diálogo de quien ha de tomar una decisión en la vida no se hace 

oyendo a una sola voz. La cuestión está en tomar una decisión, en 

salir de la lucha contradictoria con una afirmación y con una 

negación (Cuadernos, 1953, 2, p. 4).  

En 1953 la inspiración americana se representa como una 

disyuntiva martiana, justa y determinante. Dice Arciniegas: “La voz 

de combate de Martí fue ¡Cuba Libre! Hoy se ha multiplicado en cada 

país y se dice también ¡América Libre! Pero hay ahí algo universal, 

que bien puede convertirse en lo que todos queremos: ¡Tierra Libre!” 

(Cuadernos, 1953, 2, p. 5).  Si el cubano se sintió hombre de dos siglos 

(XIX y XX) y entrevió los cambios fundamentales del modernismo, no 

desconoció las raíces culturales españolas, pero sí apuntó contra los 

timoratos que no desafiaron la falta de voluntad política del gobierno 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                129 

español para aceptar la independencia, ni aceptaron el ensayo 

republicano: “O Colonia o República. Y Martí se apuntó en la moneda 

a la cara de la república” (Cuadernos, 1953, 2, p. 4). 

En ocasión de la presentación del libro Entre la libertad y el 

miedo de Arciniegas, en 1952, el político español Joaquín Maurín13 

escribió una semblanza del autor en el mismo número de la revista. 

Con él compartía una idea de historia anclada en la identificación de 

nudos problemáticos en procesos de larga duración. Utiliza la idea de 

emancipación para explicar la actualidad americana. El siglo XIX fue 

el de la independencia y las luchas entre el espíritu de los libertadores 

(Miranda, Bolívar, San Martín, Artigas, Sucre, Santander y Martí) y los 

retoños de los adelantados y conquistadores (Rosas, García Moreno, 

Díaz, Castro, Gómez). Un siglo después la emancipación seguía siendo 

un asunto continental: la interdependencia que obligaba a “cada 

nación a interesarse por lo que pasa en las demás, mancomunando 

esfuerzos” (Cuadernos, 1953, 2, p. 102). En términos globales, 

reconquistar la libertad exigía justicia social, pues “Libertad sin 

justicia social es caricatura de libertad y justicia social sin libertad es 

un expediente falso y demagógico” (Cuadernos, 1953, 2, p. 102). Su 

pensamiento socialista rechazaba el servilismo colonial tanto como 

el caudillismo iberoamericano y la falsa dicotomía que el 

reaccionarismo nazifascista había infiltrado en la región, 

mostrándose como adversarios del comunismo para granjearse a 

Estados Unidos. Los dictadores –decía– “temen más a la pluma que 

dice la verdad, que a la bomba y a la pistola” (Cuadernos, 1953, 2, p. 

102). Hacia 1950, América es el “eje alrededor del cual gira la historia 

contemporánea” (Cuadernos, 1953, 2, p. 104). 

 
13 Joaquín Maurín Juliá (1896- 1973) fue dirigente de la Confederación Nacional del Trabajo 

(CNT), la Federación Comunista Catalano-Balear, el Bloque Obrero y Campesino (BOC) y el 

Partido Obrero de Unificación Marxista (POUM). Integró revistas y fue maestro. Fue 

republicano en la guerra civil española y hecho prisionero, juzgado, encarcelado y luego 

indultado. Se exilió en Nueva York y se dedicó al periodismo. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

130          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Dos años después, la reflexión americanista se imponía como 

alternativa de mestizaje universalizante o como expresión auténtica 

y permanente del pueblo y del continente. El peruano Antenor 

Orrego14 analizaba la especificidad e hibridez de nuestro mestizaje: 

“América es la cita jubilar de todas las especies y de las distintas 

culturas más recientes del planeta […] para fundir en una unidad 

cósmica las negaciones y contradicciones peculiares de cada una” 

(Cuadernos, 1955, 11, p. 79). La fusión humana –biológica y cultural– 

no era estado permanente de las sociedades, sino una etapa 

transitoria. Es decir, un camino que, de requerirlo su misión histórica, 

alcanzaría unidad de sangre, cultura y espíritu. No escapó a la 

tendencia homogeneizante de su época, equiparable a la raza 

cósmica de José Vasconcelos, pero imprimió notas propias al señalar 

que esa “digestión vital” coordinaría funcionalmente los diversos 

factores y expresaría un “colectivo espíritu unitario” (Cuadernos, 

1955, 11, p. 77). 

El proyecto de Orrego es fiel a su pertenencia andina: la tierra 

es energía telúrica donde se depositarían semillas de “una cultura 

con auténtica y espontánea vitalidad creadora (…) presente vivo, 

tremulante y creador de la época” (Cuadernos, 1955, 11, p. 79). Bajo 

esta condición, el arte americano tiene valor fundacional y exige su 

lugar dentro de la cultura humana ya que es revelación primigenia 

frente al mundo, la vida, la historia. No es sólo  

 
14 El peruano Antenor Orrego Espinoza (1892-1960) fue filósofo, periodista, ensayista y político. 

Integró el movimiento literario renovador La Bohemia Trujillana (1914) y colaboró en 

periódicos (La Libertad, La Reforma y La Semana de Trujillo). Escribió en la revista Amauta de 

José C. Mariátegui y prologó el poemario Trilce de un ignoto César Vallejo (1922). El partido 

Aprista peruano lo tuvo entre sus fundadores, junto a Víctor Raúl Haya de la Torre. Fue diputado 

nacional y rector de la Universidad de Trujillo. Publicó El Pueblo Continente. Ensayos para una 

interpretación de América Latina (Santiago de Chile, Ercilla, 1939), de gran acogida en círculos 

filosóficos y literarios. Encarcelado bajo el régimen de Manuel Odría (1945-1956), tras su 

liberación dirigió La Tribuna, órgano de prensa del PAP, entre 1957 y 1958. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                131 

[…] un telurismo sepulcral, arqueológico y pretérito, fruto de otras 

incitaciones del ambiente y otras respuestas victoriosas del hombre 

en el pasado, […] (sino también) […] la flor y el jugo de la tierra que 

estallan como un milagro de luz estremecida, en la dramática, 

alucinante y trágica peripecia de la hora presente (Cuadernos, 

1955, 11, p. 79). 

Al finalizar los años ‘50, el concepto “nueva” América fue 

recurrente en la línea editorial de la revista. Incorporó un repertorio 

de reflexiones históricas, literarias, filosóficas, artísticas, políticas, 

periodísticas, cuyas diferentes argumentaciones articularon una 

historia global marcada por la lucha cultural entre los paradigmas 

“científico” y “crítico”. Mientras algunos señalaban la importancia 

ineludible de la neutralidad axiológica, otros afirmaban al cientista 

social como conciencia crítica imprescindible de la época (Ruiz 

Galbete, 2013). 

Cuando estalló la revolución cubana en 1959, esta ya venía 

siendo narrada, advertida en las páginas de la revista. Es el caso del 

cubano Jorge Mañach15 que, un año antes, había expuesto la historia 

del pueblo desde el golpe de Batista en 1952 y, en particular, la 

construcción de poder en los grupos revolucionarios. No obstante 

que en “El drama de Cuba” expuso la falta de democracia real y la 

indefinición ideológica del Movimiento 26 de julio, que “está 

demasiado embargado por su lucha –y (…) limitado por la 

inexperiencia y la edad de quienes lo integran– para haber podido 

 
15 Jorge Mañach y Robato (1898-1961) fue escritor, periodista, ensayista y filósofo. Aunque su 

familia era españolista, cultivó el reformismo cultural. Escribió biografías noveladas y 

costumbristas (de José Martí) y ensayos filosóficos. Fundó el programa radial “La Universidad 

del Aire” (1932), pionero en América Latina en el uso de medios de comunicación de masas 

para la difusión cultural. Ejerció en la Universidad de La Habana (1940). Se enroló en la 

revolución de 1933, pero luego fue opositor. Defendió la revolución de 1959, aunque tras el 

abandono de los postulados liberales nacionalistas por parte de sus promotores, se exilió en 

Puerto Rico, donde falleció. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

132          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

fraguar todavía un ideario” (Cuadernos, 1958, (30), p. 73), destacaba 

al joven Fidel Castro como la mejor coincidencia que el presente 

histórico heredaba del sentimiento de frustración de varias 

generaciones cubanas republicanas. Decía en tono optimista:  

[…] el empeño de Castro y los suyos es tan desmesurado como 

heroico […]. Si Fidel Castro llegase a triunfar en ella, se abrirá para 

Cuba la incógnita natural de toda mutación semejante, pero bajo 

un signo indudable de fervor patriótico. Si, por desgracia, pereciese 

Castro en la contienda, es de temer que el proceso cubano no 

cambiaría sino en la superficie. En el fondo seguiría hirviendo la 

voluntad dolorida de un pueblo ya […] maduro en su vocación 

nacional para querer ordenar de una vez sus destinos (Cuadernos, 

1958, 30, p. 76) 

En 1960, Orrego teorizaba en Cuadernos acerca de los 

“gérmenes históricos o culturales”. En El Pueblo Continente (1939) 

había adelantado que la colisión de los mundos americano y europeo 

del siglo XVI significaba la desintegración de sus anteriores 

identidades culturales e históricas y, al mismo tiempo, su pervivencia 

dialéctica en nuestro entramado cultural. Ese nuevo alineamiento es 

un nuevo ser cultural, diferente a realidades culturales pretéritas, 

pues hay:  

[…] el designio de autodeterminación creadora del nuevo hombre 

americano frente al apremio histórico […] de un mundo en crisis, el 

cual para salir de su […] encrucijada actual necesita crear un nuevo 

tipo de hombre histórico. […] [Esa era] la misión universal del 

hombre americano de hoy y […] de la Nueva América (Cuadernos, 

1960, 44, pp. 53-54). 

Las ideas de Orrego fueron deudoras de la filosofía de Oswald 

Spengler y Arnold Toynbee y de la antropología de Lewis Munford. 

Distinguía dos factores culturales: uno, el morfológico o producto 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                133 

cultural en sí mismo, material y temporal (arquitectura, pintura, 

música, filosofía, tecnología, literatura, usos ceremoniales, rituales, 

costumbres); y otro, el interno, manifestado en los valores estéticos, 

éticos, religiosos, etc. que forman el espíritu del proceso cultural. 

Mientras el primero se extinguió al desintegrarse la cultura que lo 

creó, el segundo perduraría en el acervo humano en una época 

propicia a su alumbramiento. Ello explicaba los saltos culturales 

producidos en áreas lejanas sin contigüidad espacial o cronológica 

con culturas originarias, allegando gérmenes históricos procedentes 

de anteriores desintegraciones culturales sin relación directa e 

inmediata con ellas. 

La historia es para el peruano un campo de experiencias, en 

cuyo inconsciente estaban los gérmenes históricos esperando su 

circunstancia creadora. Si esta no era adecuada, se producían 

desequilibrios o crisis sociales. Entre esos hitos menciona las 

independencias del siglo XIX, que avivaron “una nueva conciencia de 

unidad continental, ya que América percibió que habíase 

estructurado una nueva realidad y un nuevo sentido de su destino 

histórico con significado y alcance universales” (Cuadernos, 1960, 44, 

pp 54-55); y, por otro lado, el periodo de entreguerras, cuando 

surgieron movimientos estéticos, políticos, filosóficos y literarios 

originales e independizados de la tutela europea, donde emergieron 

núcleos culturales de las antiguas sociedades mexicana y andina. 

Finalmente, Orrego se decantaría por el concepto humanismo 

americano, pero no como retorno a antiguas culturas, sino que, 

inspirándose en Jacobo Burkhardt, señalaba “lo mejor que así se 

produce no es imitación ya, sino propia y libre creación” (Cuadernos, 

1960, 44, p. 56). Los años ‘60 inauguraban, entonces, una continuidad 

reflexiva: definir al “americanismo” como práctica identitaria 

oscilante entre dos anhelos: mostrarse como universalidad 

occidentalizante sin dejar de buscar la autenticidad continental. 

Sin embargo, la urgencia por diferenciarse de otras áreas 

civilizadoras seguía animando a los colaboradores de la revista 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

134          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Cuadernos. El boliviano Fernando Diez de Medina16 escribía en 1961 

un jugoso contrapunto de la relación de conocimiento entre el 

mundo y nuestra América en el escenario bipolar de la época. 

Afirmaba nuestra identidad indo-hispano-mestizo-occidental y 

recelaba del juicio equivocado de Europa, que nos veía  

[…] como apéndice de la civilización occidental, cuando somos […] 

un organismo entero y autónomo, capaz de gravitar con peso y 

presencia propios en el concierto de los continentes. América, la 

Nuestra, es un continente en marcha […]. ”Pacha-Khantati” -dice el 

mito aimara: cuando el mundo amanece (Cuadernos, 1961, 47, p. 

10).  

Tiene una visión crítica de las denominaciones del 

continente: Hispanoamérica, Iberoamérica, Latinoamérica, 

Indoamérica, América mestiza, Panamérica, son “provisionales, 

insuficientes, irreales porque ninguna abarca la total complejidad del 

cosmos continental” (Cuadernos, 1961, 47, p. 10). Quiso recuperar la 

preocupación de los primeros americanos (Viscardo y Guzmán, 

Bolívar, San Martín, Martí) por nuestra identidad semántica. Prefería 

“América Bolivariana”, porque si esta se definía: 

[…] por el alma de sus pueblos y por la voluntad hacedora de su 

genio político, deberíamos llamárnosla América Bolivariana. 

Porque el Libertador es el padre de la América del Sur; el Hijo de 

 
16 Nació en 1908 y murió en 1990. Fue poeta, crítico literario y artístico y agregado comercial 

de su país en Washington. Colaboró en diarios y revistas (El Diario, La Razón, Última Hora y La 

Noche). Afín al movimiento nacionalista boliviano de los ’40 (“mística de la tierra”), fue discípulo 

del poeta, filósofo y político Franz Tamayo. Ambos coincidían en el poder creador de la “tierra 

andina”; sobre la cual la nación afirmaba su poder espiritual y determinaba la sensibilidad 

estética, moral y religiosa del pueblo boliviano. En esa ligazón con la naturaleza se sentaban las 

bases de una identidad nacional. El determinismo geográfico signado por la presencia de la 

cordillera de los Andes está presente en sus ensayos: Franz Tamayo, hechicero del Ande. Relato 

al modo fantástico (1944), Thunupa (1947), Pachakuti y otras páginas polémicas (1948), Sariri 

(1956), Nayjama (1950), Mateo Montemayor (1969). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                135 

sus desdichas y sus contradicciones enigmáticas; y el Espíritu Santo 

que nos devuelve al pueblo, a la libertad, a los valores morales y al 

sentido de la gloria, cada vez que castigamos a los déspotas que 

empañan nuestros blasones democráticos. Por desgracia los 

nacionalismos estrechos y el regionalismo disolvente impiden la 

consagración al héroe […]. Ni sombras, ni ecos, ni reflejos de nadie 

[…]. Somos la América del Sur (Cuadernos, 1961, 47, p. 12). 

Pertenecemos a la cultura occidental, decía, como creadores y 

no meros receptores. Al manejar registros históricos distintos, nuestras 

luchas culturales no eran análogas a las de Asia, Europa o Norteamérica. 

No obstante los binarismos que rotulaban a Europa y América del Sur –

razón/emoción, pensamiento sistemático/desorden aparente–, Diez de 

Medina incluyó una perspectiva analítica global novedosa: “Hay una 

atlanticidad cultural que se niega a reconocer el despertar de los 

continentes” (Cuadernos, 1961, 47, p. 13). Allí cabía la sociología 

americana, compuesta de “lo indígena, como lugar de arraigo y del 

afincamiento; lo ibérico en tensión de universalidad; y el mestizaje 

integrador que vitaliza y unimisma esa doble y conjugada herencia de 

ambas vertientes históricas” (Cuadernos, 1961, 47, p. 13). Esperaba 

fraternidad activa en las creaciones continentales, porque “aunque el 

planeta tienda a mecanizar y uniformar la vida moderna, siempre 

existirán un aire, un color, una presencia característica que son como el 

alma visible de los pueblos, su inconfundible, intransferible 

personalidad” (Cuadernos, 1961, 47, p. 14). 

En sintonía con su presente histórico, el ensayista boliviano 

advertía sobre los riesgos nostálgicos en la conciencia americana: 

“[…] es imposible regresar a las civilizaciones indígenas. E inadmisible 

que nos amoldemos solamente al mensaje transatlántico” 

(Cuadernos, 1961, 47, p. 15). Más urgente era involucrarnos con: 

[…] las mayorías trabajadoras que se afirman por la revolución 

nacional porque están tomando conciencia de su destino histórico 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

136          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

y de su responsabilidad social; ese impulso mestizo que desborda 

la frontera geográfica y aspira a transformar política, economía, 

cultura; esos motines y disturbios incesantes que reflejan la 

urgencia de reordenación que nos conmueve; esas multitudes que 

se cohesionan detrás de una idea o de un caudillo […]: esto es […] 

nuestra América […] donde cada día se ha de ganar la libertad para 

que cada noche otorgue la confianza […]. Tenemos deberes 

imperiosos, ineludibles, con las multitudes indias, mestizas, criollas, 

que la civilización olvidó durante 400 años. […] que se incorporen a 

una democracia efectiva, a la ciudadanía real. […] [Hay que] ensayar 

con amplitud el juego democrático para que la voluntad consentida 

de los más oriente y respalde la acción de los menos. En Sud y en 

Centroamérica, el pueblo manda y configura la vida política y social 

(Cuadernos, 1961, 47, p. 16). 

Diez de Medina definía el “americanismo” como pluralidad 

estructural que exigía nueva jurisprudencia, política, economía, 

cultura. Las revoluciones, reformas agrarias y transformación social 

integraban a Centroamérica, México y Caribe en la unidad de América 

del Sur. Este Pueblo-Continente, al decir de Orrego, debía gravitar en 

la pugna de los grandes bloques regionales: Estados Unidos, Unión 

Soviética, Europa, China, India, Japón, África. Es un proyecto histórico 

que sigue el futuro pasado (según Koselleck) y evoca al chileno 

Francisco Bilbao: 

Necesitamos constituir los Estados Unidos de América del Sur […] 

Todo lo demás es secundario […] Si el nuevo Bolívar no aparece en 

el horizonte, ¡pues a inventarlo! […]. Hay que tirar abajo fronteras, 

aduanas, sistemas, símbolos y chauvinismos nacionales para 

levantar un nuevo mundo unificado en el espíritu y en las técnicas 

de trabajo. Hay que salir al encuentro del tiempo nuevo. ¡Osad, 

perseverad! como enseñaba nuestro Tamayo. Y que nadie –pueblo, 

hombre, nación– se sienta aislado, extraviado, desligado de la 

elevada responsabilidad de servir a […] la unidad de nuestro 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                137 

hemisferio […] aceptemos […] defender la conciencia moral de la 

humanidad, restituir al hombre la dignidad del ser vivo, buscar el 

justo equilibrio entre bienestar material y responsabilidad 

espiritual, para que seamos criaturas libres, no siervos de la técnica 

y las máquinas (Cuadernos, 1961, 47, p. 20). 

En 1961 el uruguayo Emilio Nicolás Oribe17 escribió “Unidad 

de nuestra América en la historia y el pensamiento”, explicitando un 

contenido válido en el dispositivo verbal y en su aplicación inmediata 

a la época. Desde la perspectiva global, la agitación ideológica de los 

‘60 permeaba las definiciones americanistas y, en Oribe, “unidad” 

significaba “máxima abstracción circulante en toda concepción del 

espíritu” (Cuadernos, 1961, 49, p. 3). Esta unificación cultural se había 

ejecutado como continuidad de la mentalidad europea, que delimitó 

contenidos que diferenciaran al “Viejo” Mundo del “Nuevo” Mundo. 

El primero ayudaba a comprender el segundo y ambos adquirían, así, 

significación universal. La mirada de Oribe sobre la empresa 

conquistadora y colonizadora fue benévola. Nuevo Mundo era “el 

trasunto de una cosmovisión inteligible […] término […] significativo 

para la mentalidad plebeya y la cultura de la época” (Cuadernos, 

1961, (49), p. 4). 

Al mismo tiempo advertía que América no había sido un vacío 

de posibilidades civilizatorias para el espíritu europeo. Al contrario, 

sus civilizaciones con instituciones y normas y con sentido realista del 

dominio de la naturaleza, obligaron a la conciencia histórica del 

conquistador a luchar y armonizar, aún en la dominación trágica, “[…] 

para que de ese modo se crearan los preludios coloniales de las 

 
17 Emilio Oribe (1893-1975) fue ensayista, filósofo y médico. Ejerció como profesor y decano de 

la Facultad de Humanidades y Ciencias de la Universidad de la República y fue miembro de la 

Academia Uruguaya de Letras. Conformó la vanguardia ultraísta de la Generación del 

Centenario (1930). Su escritura aforística se plasmó en poemas (Alucinaciones de belleza, 1912; 

El castillo interior, 1917; La colina del pájaro rojo, 1925) y ensayos (Poética y plástica, 1930; 

Teoría del nous, 1934; El mito y el logo, 1945; Ars magna, 1960). 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

138          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

naciones que engendrarían los libertadores: Bolívar, San Martin, 

Hidalgo, Artigas y otros. (Cuadernos, 1961, 49, p. 6). En efecto, el 

Nuevo Mundo se había configurado en un proceso inverso, por el cual 

primero: 

[…] se constituyeron los conceptos y los principios, […] los 

fundamentos espirituales, humanistas, religiosos y filosóficos; […] 

se estatuyeron las normas pragmáticas ejecutoras y después se 

hicieron incluir en toda esta formalización rigurosa a los 

continentes, los imperios, los ríos y las comarcas del Nuevo Mundo, 

lográndose un reconocimiento perfectible e inteligible de esa 

espesa unidad de historia, creencia y pensamiento, en la que 

formamos parte integrante nosotros y que esperamos mantener en 

la comunidad de estas repúblicas americanas (Cuadernos, 1961, 49, 

p. 5). 

Oribe desarrolla una interpretación situada de su presente 

histórico: ¿qué peligros acechaban a la humanidad? ¿cuán valioso era 

el élan vital de la comunidad americana para ocupar un lugar 

distintivo en la historia global? No obstante las diversas concepciones 

sociales y políticas, así como la violencia y agitación ideológica en 

nuestras naciones, América debía ser fiel a su idea de unidad: 

En las diversas metamorfosis que adoptó […] utilizó las formas que 

he citado: cruzada, empresa racial, mito, utopía, en los primeros 

siglos; comunidad solidaria de hombres y pueblos libres, de 

inteligencias nutridas de idealidad y sabiduría, de organizaciones 

estatales con el signo de la democracia y la libertad, en los tiempos 

que nos toca vivir de las tempestades desencadenadas por los 

hombres (Cuadernos, 1961, 49, p. 8). 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                139 

Un año después, el español Luis Monguió18 analizaba, desde 

la literatura, el pasado práctico hecho presente histórico de la 

conflictividad social y política latinoamericanas, en conjunción con las 

oscilaciones del nacionalismo regional. Según su tesis, la búsqueda 

de la independencia intelectual y literaria era corolario de la 

independencia política desde el siglo XIX. Describió las etapas de este 

proceso a través de categorías, autores y obras. Durante la colonia, 

el lente de adelantados, conquistadores, viajeros y religiosos fue 

embrión de la conciencia española americana (o americana a secas). 

Inclusive, el uso del concepto ‘patria’ era moderno pues, en los años 

de la guerra contra Napoleón, peninsulares y americanos se unieron 

en las ideas liberales de las Cortes de Cádiz y la constitución española 

de 1812 para difundir en Hispanoamérica “la conciencia del derecho 

de los pueblos a decidir su propio destino” (Cuadernos, 1962, 58, p. 

42) 

Durante las guerras por la independencia, las publicaciones 

periódicas cumplieron un rol cívico-pedagógico fundamental 

exaltando el sentido de nacionalidad americana. Los nacidos en las 

distintas regiones (colombianos, ecuatorianos, venezolanos, 

argentinos, chilenos, bolivianos, etc.) sirvieron en sus ejércitos, la 

administración y hasta la presidencia de los Estados. La fidelidad 

patriótica se extendió a toda América y se relegaron las fidelidades 

regionales: “[…] la idea de una literatura nacional se refería más bien 

a una literatura americana que a una literatura argentina, chilena, 

mexicana […] una literatura general americana para una común 

patria americana (Cuadernos, 1962, 58, p. 42). 

 
18 Luis Monguió (1908-2005) fue abogado y filólogo. En los ‘30 prestó servicios diplomáticos en 

Valparaíso (Chile). Actuó en el bando republicano durante la guerra civil española, hasta que 

salió hacia Estados Unidos. Allí trabajó en la Universidad de California-Berkeley, en docencia y 

gestión académica. Su hispanismo lo llevó hacia la literatura colonial iberoamericana, en 

particular la peruana, llegando a ser miembro de la Academia Peruana de la Lengua. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

140          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Hacia 1830 el concepto Estado nacional dio tonos propios a 

la literatura hispanoamericana, permeada por la influencia del 

nacionalismo literario romántico europeo. La fórmula “cada Nación 

un Estado y cada Estado una nación” (Cuadernos, 1962, 58, p. 43) se 

trasuntó en el interés por crear en verso y prosa una literatura 

nacionalista y política, que diera cuenta de la inestabilidad 

predominante. El producto más emblemático fue la literatura 

costumbrista, donde “Pedro Henríquez Ureña calificó tan 

perspicazmente de literatura de servicio público o quizás a lo que hoy 

llamamos literatura instrumental, engagée o comprometida” 

(Cuadernos, 1962, 58, p. 43). 

En el último tercio del siglo XIX la literatura cosmopolita 

transitó hacia el positivismo, en el marco del ordenamiento 

económico mundial. En tanto, la guerra hispano-estadounidense 

(1898) y el asunto de Panamá (1903) movilizaron en los escritores “el 

sentido de la fraternidad hispanoamericana y del nacionalismo 

continental” (Cuadernos, 1962, 58, p. 44). Advertidos del peligro que 

representaba Estados Unidos en ese momento, buscaban “reafirmar 

los valores espirituales de su idioma, su religión, su tradición y su 

nacionalidad, valores que a sus ojos daban a Hispanoamérica su 

sentido, […] superior a los valores materialistas del filisteo burgués 

hispanoamericano” (Cuadernos, 1962, 58, p. 44). Una de las 

consecuencias de las campañas discursivas de Manuel Ugarte, Rufino 

Blanco Fombona, Ariel Rodó o Rubén Darío fue la actitud 

introspectiva para sintonizar con hechos como la revolución 

mexicana de 1910 o el ascenso radical de Yrigoyen en 1916 y 

comprender que esas “nuevas capas sociales, nuevos productores y 

consumidores de literatura […] [obligaban a estudiar el] propio 

continente, a una nueva consideración de su propia tierra, […] 

pueblo, de sus problemas y sus posibilidades propias” (Cuadernos, 

1962, 58, p. 45). 

A partir de 1930 las novelas partidistas describieron las 

agitaciones sociales, políticas y económicas, se denunciaron sus 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                141 

causas y se sugirieron soluciones. Ellas convocaron “a la opinión 

pública, a menudo desde puntos de vista social y políticos 

explícitamente declarados [denunciando] […] las injusticias raciales, 

políticas, sociales, económicas que deben ser corregidas” 

(Cuadernos, 1962, 58, pp. 45-46). La correlación de fuerzas entre 

terratenientes (explotadores) y peones (ya no resignados) había 

variado y, frente al predominio de los intereses comerciales 

norteamericanos –en connivencia con la dirigencia democrática o 

dictatorial y la Iglesia locales– los escritores se decidieron por “la 

revolución […] indigenista, agrario-proletaria, colectivista y 

nacionalista: contra la dictadura, contra la oligarquía y contra el 

capital extranjero” (Cuadernos, 1962, 58, p. 46). La poesía y la prosa 

adquirieron idéntico tono beligerante, nacionalista y revolucionario:  

[…] indigenista y agraria por los poetas nativistas del Perú […]; 

proletaria y revolucionaria […] en todos los países […]; en favor de 

los negros, de sentido social y antiimperialista por escritores de los 

países del Caribe; […] en las obras del poeta cubano Nicolás Guillén. 

(Cuadernos, 1962, 58, p. 46).  

En términos de la historia global, Monguió definió un estado 

de ánimo generalizado en América Latina, más emotivo que 

intelectual, que permitiría entender cómo frente a la revolución 

cubana, fueron tan dispares las afirmaciones de la opinión pública y 

la posición oficial de los gobiernos de la región: la primera, 

entusiasmada con la posibilidad real de cambio, los segundos, 

cautelosos por su diferente adhesión a las coordenadas geopolíticas 

de ese momento.  

Según el español, pasado práctico y presente histórico en la 

literatura latinoamericana de los años ‘60 se manifestaron en el 

empeño ontológico –psicológico y existencial– de sus escritores 

acerca del sentido de su cultura y ser nacionales. A diferencia de sus 

predecesores, priorizaron definir la naturaleza, propiedades y 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

142          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

relaciones de la realidad de sus naciones. Según entendían, los 

argentinos Enrique Mallea, Ezequiel Martínez Estrada, Héctor 

Murena; el guatemalteco Mario Monteforte Toledo; los mexicanos 

Carlos Fuentes, Octavio Paz y Rodolfo Usigli; el venezolano Mariano 

Picón-Salas, entre otros, lucharon desde la diversidad para recuperar, 

en la tradición literaria, conceptos siempre vigentes: descontento, 

nacionalismo y patriotismo. 

En sintonía conceptual Mariano Picón-Salas19 se refirió al 

conflicto latinoamericano de la época: desarrollo y subdesarrollo, 

aplicable al aspecto material de las comunidades, pero no a su 

dimensión cultural. Diversos hechos históricos lo ejemplificaban: las 

factorías europeas en Asia y África, el poblamiento y mestizaje 

español y portugués en nuestra América, los particulares 

movimientos independentistas del siglo XIX (que proponían una 

región mestiza abierta al mundo). La turbulencia latinoamericana del 

siglo XIX se comprendía en “la explicable lucha por acomodar estas 

nuevas formas en el subsuelo de tradiciones, prejuicios o intereses 

arcaicos” (Cuadernos, 1962, 61, p. 46).  

¿Cómo comprender el abismo en que la guerra fría cultural 

había situado a América Latina? El venezolano examinaba la relación 

entre los latinoamericanos y de estos con Europa y Estados Unidos, 

respectivamente. En el primer caso, la historia indicaba una 

conciencia americana solidaria e indivisible frente a la aventura de 

Napoleón III en México, la reconquista española en las costas de Perú 

y Chile, las amenazas de Theodore Roosevelt en el Caribe. Del mismo 

modo, Augusto Sandino, Benito Juárez, José Martí y José Manuel 

 
19 Mariano Picón-Salas (1901-1965) fue escritor, diplomático y académico venezolano. Escribió 

ensayos históricos, de crítica literaria y sobre la historia cultural de América Latina. Fundó y fue 

primer decano de la Facultad de Humanidades y Educación de la Universidad Central de 

Venezuela. Ejerció como Director de Cultura y Bellas Artes del Ministerio de Educación (1938-

1940) y fue embajador ante Colombia (1947-1949), Brasil (1958-1959) y la UNESCO (1959-

1963). Fue secretario del presidente Rómulo Betancourt entre 1963 y 1964. Su libro Los días de 

Cipriano Castro (1953) recibió el Premio Nacional de Literatura, junto a Pedro Henríquez Ureña. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                143 

Balmaceda se habían levantado contra atropellos e injusticias. Por lo 

tanto, a los esfuerzos de la CEPAL para saldar las deficiencias del 

desarrollo en nuestros Estados, debía corresponderle una 

“confederación de los espíritus […] [que integre] nuestra cultura 

dispersa” (Cuadernos, 1962, 61, p. 47).  

La contigüidad geográfica y económica con Estados Unidos 

era innegable. Picón-Salas no desestimó la Alianza para el Progreso 

de la administración Kennedy, pues coincidía en que el atraso 

económico engendraba miseria e ignorancia. Pero señalaba culpas 

compartidas en la construcción de mitos relacionados con la 

xenofobia y la deformación nacionalista:  

Tan detestables como los Mr. Danger o los Papa Verdes […] [de] la 

novelística latinoamericana, fueron los dictadores del sur que se 

pusieron a su servicio, y una ecuación que se establecía entre los 

abusos del imperialismo y los de nuestras tiranías domésticas. 

(Cuadernos, 1962, (61), p. 49) 

De modo que lo “continental americano” durante los años 

‘60 significaba apropiarnos de la civilización moderna y buscar el 

equilibrio entre propagandas e ideologías que afectaban a la política 

y la cultura: 

En la gran casa de América, los latinoamericanos ya no queremos 

que se nos recluya en el tercer patio porque queremos pasar 

también al salón. La tecnología, la industria, la aplicación de las 

ciencias a una gran tarea social no es privilegio de un solo país 

dominador entre pequeños países satélites (Cuadernos, 1962, 61, 

p. 50). 

Las influencias recibidas de Europa fueron importantes: 

cristianismo, humanismo, soberanía popular, democracia 

representativa. Pero entre nosotros actuaron de modo paradójico: 

por un lado, las habíamos respetado y adaptado; por otro lado, 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

144          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

experimentábamos la insatisfacción de vivir en la lejana periferia de 

su cultura, hundidos en la brecha del subdesarrollo. En su presente 

histórico, Picón-Salas apostaba a los recursos materiales y técnicos 

actuales y a recuperar el humanismo y la ética cristiana sembradas 

durante la conquista. Puesto que: 

América surgía con la aventura […] de circuir la tierra y acercar, en 

nuevo poblamiento y peregrinación de argonautas, la dividida 

familia de los hombres. Si en ese mundo nuevo las gentes podrán 

ser felices y vencer la desigualdad y la guerra que imperaba en las 

viejas sociedades, es la pregunta que durante todo el siglo XVI se 

formularon los humanistas […], desde Pedro Mártir hasta 

Montaigne, […] Tomás Moro. Cumplir después esa esperanza que 

se recogió en el Acta de Filadelfia y en el pensamiento de los 

libertadores, es todavía la mejor meta de toda la cultura americana, 

síntesis y concordia de las otras, de lo que poblaron y los que 

llegaron, que fraternalmente debemos hacer (Cuadernos, 1962, 61, 

p. 52). 

En 1963 arraigaron otras voces –entre ellas 

latinoamericanas– que anhelaban la comprensión global de los 

problemas en sociedades inestables, etiquetadas en categorías 

irreductibles según los centros de poder político, económico y militar: 

países desarrollados, subdesarrollados y en vías de desarrollo. En 

efecto, el senegalés Leopold Sédar Senghor20, quien venía ejerciendo 

 
20 Nació en 1906 y murió en 2001. Fue poeta, docente, ensayista y miembro de la Academia 

francesa. Estudió en La Sorbona, por provenir de una familia acomodada. Creó, junto al 

martiniqués Aimé Césaire y al guayanés Léon Gontran Damas, la revista L'Etudiant noir, en 

1934. Allí expresó por primera vez su noción de la negritud, luego introducida por Césaire en 

Négrerie. El proyecto de Sédar Senghor era crear una “civilización de lo universal” gracias a la 

poesía simbolista, que uniría las tradiciones más allá de sus diferencias y la igualdad dentro de 

la diversidad. Hacia 1945 se afilió al partido socialista francés, pero rehuyó la vía marxista. 

Durante los ‘50 fundó en Dakar la Escuela Superior de Artes y el Instituto de Estudios 

Superiores, luego convertido en Universidad Pública (1957). Luchó contra la ocupación colonial 

francesa y en 1960 juró como presidente de Senegal. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                145 

un notable activismo político en su país (antigua colonia del África 

occidental francesa), fue invitado por la Universidad de Bahía (Brasil) 

a dictar conferencias. Allí expuso su tesis: que el éxito cultural de 

América Latina, y de Brasil, radicaba  

[…] en la mezcla de sangre y los cambios de culturas […] [allí donde] 

[…] cuatro corrientes étnicas, o cuatro razas, y […] cuatro 

civilizaciones, formaron el brasileño de 1964. Y sobre todo porque 

se practica conscientemente, sin complejo alguno, una política de 

integración de los valores complementarios (Cuadernos, 1965, 92, 

p. 7). 

La indianidad era el tronco donde se había injertado, 

simbióticamente, el mundo de la latinidad, extensivo a la lusitanidad 

y la africanidad. Se precisaba un nuevo humanismo, con pivote en la 

universidad, para “enseñar en todas las disciplinas los valores de 

universalidad de cada civilización distinta” (Cuadernos, 1965, 92, p. 

8). Los estudios de la africanidad incluían la negritud o valores de 

civilización del mundo negro, concepto ya definido por Sédar Senghor 

y Aimé Cesaire. Brasil y Senegal se necesitaban mutuamente: 

mientras el primero construía la civilización de lo universal, el 

segundo buscaba esta salida y precisaba un interlocutor avezado en 

el diálogo global. Sédar Senghor afirmaba: “Nunca estas virtudes 

fueron más necesarias que en este siglo nuestro de dicotomías y de 

prejuicios, de confusiones y de simplificaciones, de ideologías sin 

espíritu y de estéticas sin imaginación” (Cuadernos, 1965, 92, p. 9). 

Estas reflexiones abrevaban en el pensamiento moderno, 

donde el modo de conocer es a través de la razón cartesiana, cuya 

rigurosidad metódica fluiría en el espíritu humano. Sin embargo, este 

se movía entre dos tensiones racionales, alimentadas por herencias 

de las civilizaciones mediterráneas (íberos y ligures, cretenses y 

semitas, sumerios y egipcios). Eran: 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

146          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

[…] la razón discursiva que distingue y abarca los hechos y la razón 

intuitiva que transfigura el hecho, haciendo de él una imagen-

símbolo dotada de sentido. En otros términos […] la razón 

discursiva se halla en el origen de las ciencias y de las técnicas, y la 

razón intuitiva en el de la religión y de la filosofía, de las letras y de 

las artes (Cuadernos, 1965, 92, p. 9). 

¿Cómo incorporar en la perspectiva global de la historia el 

concepto negritud? Según la noción de pasado práctico, la filosofía y 

la psicología –dice el senegalés– han discurrido hacia el binomio 

racismo-antirracismo. Junto con Cesaire sostenían que aquél era  

[…] el conjunto de valores de civilización de los negros de todo el 

mundo; […] la voluntad activa de cultivar estos valores para 

aportarlos como contribución a la elaboración de las respectivas 

culturas nacionales, mejor aún, a la edificación de la civilización de 

lo universal (Cuadernos, 1965, 92, p. 10).  

En este escenario, África era “el continente [donde] la regla 

de oro de la sociedad es rendir a cada hombre, cualquiera que sea su 

raza y su condición social, las muestras de respeto que se deben a la 

dignidad de la persona humana” (Cuadernos, 1965, 92, p. 11). Esa 

razón intuitiva fundía negritud y humanismo en la imaginación 

creadora del hombre. Y ésta era el instrumento por el cual el negro 

transmutaría su naturaleza y realidad en imagen-símbolo, 

transitando “del sentir al pensar: de la cantidad a la calidad, del signo 

al sentido, que es el movimiento mismo del humanismo, la definición 

del espíritu” (Cuadernos, 1965, 92, p. 10).  

El artículo de Sédar Senghor contribuye al estudio global del 

concepto mestizaje21, ya que lo sitúa en la intersección conciliadora 

 
21 El senegalés colaboró con varias universidades europeas, estadounidenses y latinoamericanas. Esta 

conferencia fue una invitación al Primer Festival de Artes negras y negro-africanas, a celebrarse en su 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                147 

entre “lo que el negro ha aportado y lo que ha recibido” (Cuadernos, 

1965, 92, p. 11). Y puesto que se trata del ser humano, se trata de 

universalidad y, por ende, de la universidad como polo de atracción 

para el estudio de los valores de mundos y áreas culturales. Su 

propósito era proyectarlos en la transformación inmediata de 

sociedades –latinoamericanas, africanas y asiáticas– que orbitaban 

en torno a las necesidades de los centros de poder. En rigor histórico, 

el tono desafiante de la guerra fría cultural desde mediados de 1960, 

incitaba mayores invectivas entre intelectuales de una orilla y de 

otra. Las revistas culturales dieron pruebas plenas de estas tensiones 

en el campo cultural regional. 

Víctor Raúl Haya de la Torre22, figura representativa del 

nacionalismo continental y revolucionario latinoamericano, fue 

asiduo colaborador de la revista Cuadernos. En 1965 escribía “La 

unidad latinoamericana, garantía de antiimperialismo y democracia”, 

cuya tesis es que solo el APRA había planteado una “solución 

decisoria de libertad, seguridad, antiimperialismo y democracia 

social para nuestros pueblos: la UNIFICACIÓN ECONÓMICA Y 

POLÍTICA” (Cuadernos, 1965, 93, p. 12. Mayúsculas en el original). Así 

enfrentaba a los reductos liberales y conservadores, y a los 

nacionalistas revolucionarios “que son los secuaces ultramarinos de 

la consigna staliniana de socialismo en un solo país, los cuales no 

vienen a ser sino nacionalsocialistas a la criolla, vale decir nazis a 

contrapelo” (Cuadernos, 1965, 93, p. 12). El texto inspirador fue 

 

país en diciembre de 1965. La repercusión del evento llegó a las páginas de las publicaciones 

emparentadas con el Congreso por la Libertad de La Cultura, entre ellas Cuadernos. 

22 Nació en 1895 y murió en 1979. Fue abogado, filósofo y político, fundador de la Alianza 

Popular Revolucionaria Americana (APRA) y líder del Partido Aprista Peruano, el más longevo y 

el de mayor consistencia orgánica de la política peruana. Enrolado en las filas del socialismo 

latinoamericano, tuvo acuerdos y desacuerdos con José C. Mariátegui, de quien terminó 

distanciándose. Su propuesta semántica “Indoamérica” resonó entre los intelectuales, no así 

en la arena política nacional y continental. Autor de numerosos libros y activo promotor del 

editorialismo político-ideológico latinoamericano. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

148          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

“Conciencismo: filosofía e ideología para la de-colonización”, 

publicado ese año por Kwame Nkhrumah, presidente de Ghana, 

quien había definido como “conciencismo o conciencialismo”  

[…] al despertar de la conciencia unionista, antiimperialista y 

socialista africana. […] [es decir] […] encontrar las armas del 

conocimiento e interpretación de la vida en el ambiente y las 

condiciones de vida del pueblo africano […] [el cual] […] dispondrá 

las fuerzas que capacitarán a la sociedad africana para asimilar los 

elementos occidentales, islámicos y eurocristianos en África y 

desarrollarlos en tal forma que ellos se ajusten a la personalidad 

africana (Cuadernos, 1965, 93, p. 12). 

En efecto, nuestro presente histórico, nuestro pasado 

práctico latinoamericano debía estudiarse a través del método 

relativista, cuya definición disruptiva de tiempo-espacio histórico 

expresaría que “la historia de los pueblos no europeos aparezca 

inteligible” (Cuadernos, 1965, 93, p. 13). La búsqueda del camino 

propio requería explicitar, según Haya de la Torre, un binomio 

semántico de fuerte carga ideológica: “[…] cuando leemos u oímos la 

demagógica sentencia de que la unidad latinoamericana tendrá que 

realizarse fuera del imperialismo, vienen muchas ganas de responder 

que el imperialismo sólo será puesto fuera de nuestra órbita 

mediante la unidad latinoamericana” (Cuadernos, 1965, 93, p. 13). A 

continuación describía las condiciones materiales de Perú y América 

Latina, donde pudieran surtir efecto transformador las 

interpelaciones cruzadas entre Moscú y Washington. Estaba 

convencido de que la publicitada coexistencia pacífica solo era la 

decisión soviética de convivir con un mundo social al que se 

pretendió abatir. Este nuevo capitalismo de Estado llevaría  

[…] implícito el renunciamiento a la lucha de clases, a la revolución 

y a la guerra; porque los avances inesperados de la otra revolución, 

la de la ciencia y de la técnica, vienen a recusar el lema marxista de 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                149 

que la violencia es la partera de la historia (Cuadernos, 1965, 93, p. 

15). 

A diferencia de otros escritores analizados en este trabajo, 

Haya ejerció una vocación política de militancia activa, dentro de un 

partido político, y priorizando la noción de  

[…] nuestra interdependencia creciente, demostrada en el hecho 

de que no hay posibilidad de parcelar nacional o localmente el gran 

problema social latinoamericano, porque es […] continental […] [De 

ese modo arribó] al enunciado aprista de postular el principio de 

nuestra unidad –federal o anfictiónica– latinoamericana […] que los 

grandes males nos unen, y por tanto deben unirnos los grandes 

remedios (Cuadernos, 1965, 93, p. 15). 

Estamos frente a una historia global, no solo por la agenda de 

temas y problemas para resolver en nuestra América (conectividad 

física, salud, educación, vivienda, alimentación, aprovechamiento de 

ríos, etc.) propuesta por Haya de la Torre, sino que también hay una 

dimensión de historia cultural, cuyo concepto fundante es que:  

Las soluciones de tipo nacional o local para todos aquellos 

problemas fundamentales tienen la limitación de las fronteras 

políticas sobre las cuales ellos rebasan. Porque ésta es regla 

histórica para América Latina: todo lo que en ella ha sido 

frustración se ha detenido o estancado en sus linderos nacionales 

(Cuadernos, 1965, 93, p. 16). 

En tal sentido, la principal revolución continental fue la 

independentista en el siglo XIX, que no pudo evitar –en lo sucesivo– 

que los distintos pleitos derivados de asuntos fronterizos evitaran la 

desintegración de aquel propósito unionista. No obstante, Haya de la 

Torre confiaba en dos factores capaces de consolidar nuestra 

tradición democrática. Por un lado, el mestizaje, proceso con su 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

150          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

propia dimensión y devenir. Parafraseando a José Vasconcelos, 

afirmaba: “Esa surgente raza cósmica […] que lleva implícita la 

negación de los prejuicios racistas, es la garantía normativa de una 

democracia auténtica; porque es la no discriminación racial un 

fundamento y condición de igualdad, acaso el más estable” 

(Cuadernos, 1965, 93, p. 16). Y, por otro lado, la vocación de libertad, 

protagonista de una tradición de luchas obstinadas  

[…] de masas y pueblos contra dictadores, caudillos y tiranos […] sin 

renunciar a la libertad de credo, de opinión y de elección […] sin 

caer bajo la dictadura que […] ya ha sido conocida y sufrida y es […] 

execrada por nuestros pueblos (Cuadernos, 1965, 93, p. 16). 

4. Palabras finales 

Este trabajo ha indagado en las tramas americanistas de 

autores y temas seleccionados que, en diferentes épocas de 

publicación de Cuadernos, contribuyeron a definir la personalidad 

continental de los ‘50 y ’60. Durante los años de publicación de la 

revista sucedieron distintas experiencias históricas que, siguiendo la 

historia global, nos acercan a los intercambios conceptuales 

plasmados en sus páginas. Estos colaboradores (G. Arciniegas, J. 

Maurín, A. Orrego, J. Mañach, F. Diez de Medina, E. Oribe, L. 

Monguió, M. Picón-Salas, L. Sédar Senghor y V. R. Haya de la Torre) 

han sido incluidos dentro de lo que François Hartog (2007) denomina 

régimen de historicidad. Ellos articularon en sus propuestas, el 

pasado, el presente y el futuro de América Latina a través de nociones 

históricas claves y, en tanto actores sociales, fueron espejo, lente o 

sonda para explorar diversas temáticas. Pero también fueron nuestro 

objeto de análisis por su capacidad para interpretar y aprovechar su 

–relativa– libertad frente a la fuerza estructural de instituciones, 

normas y tradiciones. 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                151 

Desde lo individual hacia lo global, sus experiencias 

discursivas configuran historias conectadas por los cruces 

programáticos significativos propuestos intencionalmente en 

Cuadernos. Los registros americanos analizados como práctica 

historiográfica y definición identitaria, adscriben a la noción de 

pasado práctico porque adoptaron una estrategia de resistencia 

intelectual cultivada desde el siglo XIX, que fue brújula para enfrentar 

el dilema político-ideológico de la época. Igual que Martí se movió 

entre dos ríos seculares (el XIX y el XX), América Latina saldría de esa 

contradicción con una afirmación (libertad) y una negación 

(autoritarismo). Además, la obsesión por la definición semántica 

precisa frente al mundo recupera el presente histórico, y esta ha sido 

una tarea permanente al interior de nuestras tradiciones 

intelectuales y culturas políticas. El boliviano Fernando Diez de 

Medina prefería “América Bolivariana” porque nuestros nombres 

eran provisorios, insuficientes e irreales y no respondían a la 

complejidad continental.  

En efecto, hemos identificado el engranaje de varios 

conceptos: independencia, emancipación; libertad; mestizaje; 

ontología del ser americano; adaptación y creación; unidad o 

unificación; tierra o energía telúrica; desintegración cultural; 

conciliación cultural; fraternidad americana; fusión de latinidad, 

africanidad-negritud e indianismo; humanismo americano; 

revolución (agraria-indigenista, proletaria; antiimperialista); 

nacionalismo regional; protesta social; nacionalismo americano; 

americanismo continental; espacio-tiempo histórico; desarrollo y 

subdesarrollo. Todos han sido resignificados en el contexto de su 

vinculación socio-histórica. Sus miradas provinieron de diferentes 

ángulos: historia, literatura, arte, política, antropología, sociología, 

filosofía. Los autores convocados habían desarrollado una experticia 

reflexiva en sus países de origen, coherente con la responsabilidad 

asumida al ser convocados para escribir en Cuadernos. Por sus 

afinidades político-ideológicas y su adscripción a determinados 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

152          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

campos culturales, su tradición intelectual ancló en el liberalismo y 

fue favorable al comunismo no estalinista. Pero el dolor epocal por 

América Latina se transmutó en historias conectadas que surgieron 

en esta ofensiva ideológica sobre un teatro geopolítico que 

desplegaban las diplomacias culturales estadounidense y soviética. 

Parafraseando a Antenor Orrego, la pertenencia a la tierra americana 

(montañosa, de llanura, de meseta, de desierto o insular) les daba 

estatura ética suficiente para alzar sus voces críticas, no 

necesariamente destructivas ni radicalizadas en la defensa de sus 

convicciones.  

Este recorrido conceptual es en parte lineal, en parte 

discontinuo, y se aferra a los procesos históricos que nos han 

conformado como región, con profusa referencia a autores y obras 

decisivos. Por ejemplo: la trayectoria civilizadora de las comunidades 

indígenas; las hazañas militares de los libertadores; la configuración 

inversa de nuestra América que fue desde la imposición de los 

principios hacia la inclusión de sus materialidades y espiritualidades; 

la insatisfacción de Manuel Ugarte, Rufino Blanco Fombona o Rubén 

Darío respecto de la vecindad conceptual con Europa y la cercanía 

geográfica y económica no deseable con Estados Unidos; José Martí 

y su grito inspirador de libertad y justicia; el proyecto educativo de 

Andrés Bello y José Joaquín de Mora; la tragedia humana de 

poblaciones indígenas y negras oprimidas y sin derecho a la 

ciudadanía real y efectiva del siglo XX; Francisco Bilbao y su 

proyectada raza latinoamericana, cuya favorable posición como 

bloque regional en el concierto mundial del siglo XX podía afincar en 

la tradición de ‘la unidad en la diversidad’. 

La lista es infinita, considerando que Cuadernos alcanzó 100 

ejemplares en poco más de una década; y donde fue significativo el 

papel de Julián Gorkin y Germán Arciniegas para construir una 

historia transcontinental de la cultura americana, que no renegaba 

de su origen europeo-occidental pero que deseaba hacer pivote en 

nuestro continente. Convocaron a la reflexión introspectiva, al 



MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                153 

diálogo con otras culturas y a la emergencia programática de un 

destino optimista a pesar de las dificultades. Allí estaba la historia 

para recordar lo transitado sin olvidar lo alcanzado y para seguir 

enhebrando una trama en torno a lo que Diez de Medina había 

llamado “atlanticidad cultural”; es decir un espacio que se 

identificaba como Nuevo Mundo para diferenciarse del Viejo 

(Mundo), y donde lo indígena y lo ibérico arraigaban en tensión de 

universalidad, pero integrando un élan vital de unidad histórica.  

La tesis de Leopold Sédar Senghor remataba, con acierto, el 

significado de la integración de los “valores complementarios” en la 

mixtura sociológica de la realidad americana. En efecto, latinidad, 

africanidad e indianidad se habían conjugado en el espíritu humano 

universal; y la negritud aportaba los valores civilizatorios de los 

negros y de los negros-africanos. La simbiosis de la razón discursiva y 

la razón intuitiva lograron que el mestizaje fuese integración 

conciliadora en América Latina. El diálogo de autores africanos, 

asiáticos y latinoamericanos en Cuadernos también ha permitido 

observar que la teoría de Antenor Orrego acerca de los gérmenes 

históricos o culturales desanda, en perspectiva global, la disyuntiva 

epocal: el humanismo americano es, entonces, una categoría 

universal integrada por derecho propio al registro occidental.  

Pues de lo que se trata, señala Víctor Raúl Haya de la Torre, 

es de fortalecer la comprensión global de los problemas a través de 

la teoría del espacio-tiempo histórico, o sea superar los límites 

nacionales para interpretar las modulaciones conectadas en nuestro 

presente histórico. Es decir, hallar herramientas para el conocimiento 

y la interpretación en el ambiente y las condiciones de vida del pueblo 

americano –y por extensión africano, asiático– que permitan asimilar 

otros gérmenes culturales que, aunque estuvieran inmersos en el 

inconsciente, emergerían a la superficie cuando fuese la oportunidad 

histórica creadora. 



PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

154          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Referencias bibliográficas 

Agamben, Giorgio (2011). ¿Qué es un dispositivo? Sociológica, (73), 249-264. 

Agulhon, Maurice (2009). El círculo burgués. La sociabilidad en Francia, 1810-1848. Buenos 
Aires: Siglo Veintiuno. 

Albuquerque F., Germán (2011). La trinchera letrada y los intelectuales latinoamericanos. 
Santiago: Ariadna Ediciones. 

AA.VV. (1953). Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (1), 4. 

Arciniegas, Germán (1953). José Martí, símbolo de América. Cuadernos del Congreso por la 
Libertad de la Cultura, (2), 3-5.  

Arciniegas, Germán (1963). Un saludo cordial. Cuadernos del Congreso por la Libertad de la 
Cultura, (70), 2. 

Aróstegui, Julio (2001). La investigación histórica: teoría y método. Barcelona: Crítica. 

Chartier, Roger (1992). El mundo como representación. Estudios sobre historia cultural. 
Barcelona: Gedisa. 

Conrad, Sebastian (2017). Historia Global. Una nueva visión para el Mundo actual. Barcelona: 
Crítica. 

Deleuze, Gilles (1990). ¿Qué es un dispositivo? En G. Deleuze, B. Gots, H. L. Dreyfus, M. Frank, 
A. Glücksmann y E. Balibar (comps.), Michel Foucault, filósofo (pp. 155-163). Barcelona: Gedisa. 

Diez de Medina, Fernando (1961). De América, la nuestra, y su destino. Cuadernos del Congreso 
por la Libertad de la Cultura, (47), 9-20. 

Dosse, François. (2002). De la historia de las ideas a la historia intelectual. Historia y grafía, 19, 
171-192. 

Fazio Vengoa, Hugo y Fazio Vargas, Luciana (2018). La historia global y la globalidad histórica 
contemporánea. Historia Crítica, (69), 3-20. https://doi.org/10.7440/histcrit69.2018.01 

Ferreira Funes, Florencia y Llano, María del Carmen (Coords.) (2014). Introducción. En 
Corrientes políticas y sociales en América Latina (pp. 15-69). Buenos Aires: Dunken. 

Gadamer, Hans-George (2017). Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica filosófica. 
(17° reimpresión). Salamanca: Sígueme. 

García Fanlo, Luis (2011). ¿Qué es un dispositivo?: Foucault, Deleuze, Agamben. A Parte Rei, 
(74), 1-8. 

Gilman, Claudia (2012). Entre la pluma y el fusil. Debates y dilemas del escritor revolucionario 
en América Latina. Buenos Aires: Siglo Veintiuno. 

Glondys, Olga (2007). Reivindicación de la Independencia Intelectual en la primera época de 
Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura: I (marzo-mayo de 1953)-XXVII 
(noviembre-diciembre de 1957). Barcelona: Universidad Autónoma de Barcelona. 

https://doi.org/10.7440/histcrit69.2018.01


MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                155 

Hartog, François (2007). Regímenes de historicidad. Presentismo y experiencias del tiempo. 
México: Universidad Iberoamericana. 

Hausberger, Bernd y Vázquez Valenzuela, David A. (2023). Presentación al Dossier Vidas 
globales. Enfoque biográfico e historia global. Revista Mexicana, 73(1), 289, 167-204. 

Haya de la Torre, Víctor Raúl (1965). La unidad latinoamericana, garantía de antiimperialismo y 
democracia. Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (93), 12-16. 

Hölscher, Lucien (1996). Los fundamentos teóricos de la historia de los conceptos. En: I. Olábarri 
y F. J. Caspistegui (Dirs.), La nueva historia cultural: la influencia del postestructuralismo y el 
auge de la interdisciplinariedad. (pp. 69-82). Madrid: Complutense. 

Jannello, Karina (2021). La Guerra Fría cultural en sus revistas. Universum, 36(1), 131-151 

Koselleck, Reinhardt (1993). Futuro pasado. Para una semántica de los tiempos históricos. 
Barcelona: Paidós Ibérica. 

Louis, Annick (2014). Las revistas literarias como objeto de estudio. En H. Ehrlicher y N. Ripler-
Pipka, Almacenes de un tiempo en fuga. Revistas culturales en la modernidad hispánica. Berlín: 
Shaker Verlag. Recuperado de: https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/annick-louis-
las-revistas-literarias-como-objeto-de-estudio 

Lowÿ, Michael (1997). Redención y Utopía. El judaísmo libertario en Europa Central. Un estudio 
de afinidad electiva. Buenos Aires: El Cielo por Asalto. 

Mañach, Jorge (1958). El drama de Cuba. Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, 
(30), 63-76. 

Maurín, Joaquín (1953). Arciniegas o la conciencia de América Latina. Cuadernos del Congreso 
por la Libertad de la Cultura, (2), 101-104. 

Monguió, Luis (1962). Nacionalismo y protesta social en la literatura hispanoamericana. 
Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (58), 41-48. 

Oribe, Emilio (1961). Unidad de nuestra América en la historia y el pensamiento. Cuadernos del 
Congreso por la Libertad de la Cultura, (49), 3-8. 

Orrego, Antenor (1955). ¿Arte mestizo o arte iberoamericano? Cuadernos del Congreso por la 
Libertad de la Cultura, (11), 77-80. 

Orrego, Antenor (1960). Clave del proceso cultural americano. Cuadernos del Congreso por la 
Libertad de la Cultura, (44), 51-56. 

Picón-Salas, Mariano (1962). América Latina: Vecindad y frontera (Mitos y formas del 
subdesarrollo). Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura, (62), 45-52. 

Pita González, Alexandra (2014). Las revistas culturales como soportes materiales, prácticas 
sociales y espacios de sociabilidad. En: H. Ehrlicher y N. Ripler-Pipka (eds.). Almacenes de un 
tiempo en fuga. Revistas culturales en la modernidad hispánica. Op. Cit. Recuperado de 
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/alexandra-pita-gonz%C3%A1lez-las-revistas-
culturales-como-soportes-materiales-pr%C3%A1cticas 

Pocock, John G. A. (2012). Pensamiento político e historia. Ensayo sobre la teoría y el método. 
Madrid: Akal. 

https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/annick-louis-las-revistas-literarias-como-objeto-de-estudio
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/annick-louis-las-revistas-literarias-como-objeto-de-estudio
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/alexandra-pita-gonz%C3%A1lez-las-revistas-culturales-como-soportes-materiales-pr%C3%A1cticas
https://www.revistas-culturales.de/es/buchseite/alexandra-pita-gonz%C3%A1lez-las-revistas-culturales-como-soportes-materiales-pr%C3%A1cticas


PRÁCTICAS HISTORIOGRÁFICAS EN REVISTAS CULTURALES LATINOAMERICANAS DEL SIGLO XX 

156          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Pries, Ludger (1996). ¿Institucionalización o desinstitucionalización del curso de vida? Biografía 
y sociedad como un enfoque integrativo e interdisciplinario. Estudios Demográficos y Urbanos, 
11(2), 395–417. https://doi.org/10.24201/edu.v11i2.975 

Quijada Mauriño, Mónica y Bustamante García, Jesús (eds.) (2002). Introducción. En Élites 
intelectuales y modelos colectivos. Mundo ibérico (siglos XVI-XIX) (pp. 29-32). Madrid: CSIC / 
Instituto de Historia / Departamento de Historia de América. 

Ruiz Durán, Francisco J. (2014). El Congreso por la Libertad Cultural, visto desde las dinámicas 
de la Guerra Fría. Memoria y sociedad, 18(36), 134-148. 
http://dx.doi.org/10.11144/Javeriana.MYS18-36.cplc 

Ruiz Galbete, Marta (2006). Los Cuadernos del Congreso por la Libertad de la Cultura: 
anticomunismo y guerra fría en América Latina. El Argonauta Español [En línea]. 
https://doi.org/10.4000/argonauta.1095 

Ruiz Galbete, Marta (2013). Los trabajos intelectuales del anticomunismo: el congreso por la 
libertad de la cultura en América latina. Nuevo Mundo, Mundos Nuevos [En línea]. 
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.66101 

Sánchez-Prieto, Juan María (2009a). Más allá del giro lingüístico: Koselleck y los nuevos 
horizontes de la historia intelectual. Anthropos. Huellas del conocimiento. (Dossier: Reinhart 
Koselleck. La investigación de una historia conceptual y su sentido socio-político), (223), 20-54. 

Sánchez-Prieto, Juan María (2009b). De los conceptos a las culturas políticas. Perspectivas, 
problemas y métodos. Anthropos. Huellas del conocimiento. (Dossier: Reinhart Koselleck. La 
investigación de una historia conceptual y su sentido socio-político), (223), 106-118. 

Sédar Senghor, Leopold (1965). Latinidad y negritud. Cuadernos del Congreso por la Libertad de 
la Cultura, (92), 7-11. 

Skinner, Quentin (2007). Lenguaje, política e historia. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes. 

Stonor Saunders, Frances (2013). La CIA y la guerra fría cultural. Barcelona: Debate. 

Tamm, Marey y Burke, Peter (2019). Debating new approaches to History. London: Bloomsbury 
Academic 

White, Hayden (1992). Metahistoria. La imaginación histórica en la Europa del siglo XIX. México: 
Fondo de Cultura Económica.  

White, Hayden (2012). El pasado práctico. En V. Tozzi y N. Lavagnino (Comps.), Hayden White, 
la escritura del pasado y la historiografía (pp. 19-39). Sáenz Peña: Editorial de la Universidad 
Nacional de Tres de Febrero. 

Williams, Raymond (1994). Sociología de la cultura. Barcelona: Paidós Ibérica. 

María Marcela Aranda 

Doctora en Historia (Universidad Nacional de Cuyo, 2008), Especialista en Docencia 
Universitaria (Universidad Nacional de Cuyo, 2014). Profesora y Licenciada en 
Historia (Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 1991 y 1994). 
Ha realizado estancias postdoctorales en el Instituto de Estudios Avanzados (IDEA), 

https://doi.org/10.24201/edu.v11i2.975
http://dx.doi.org/10.11144/Javeriana.MYS18-36.cplc
https://doi.org/10.4000/argonauta.1095
https://doi.org/10.4000/nuevomundo.66101


MARÍA MARCELA ARANDA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                157 

Universidad de Santiago de Chile (2009-2010). Es Profesora de Grado (Titular Efectiva 
en Historia de las Ideas Políticas y Sociales Americanas y Argentinas, Historia 
Americana Contemporánea y Diseño del Proyecto de Tesis de Licenciatura, en la 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo); y de Posgrado en la 
Universidad Nacional de Cuyo (Maestría en Estudios Latinoamericanos, Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales) y en la Universidad Nacional de San Juan (Maestría en 
Historia, Facultad de Filosofía Humanidades y Artes). Es Categoría II (Programa de 
Incentivos, Ministerio de Educación y Deportes).  

Sus líneas de investigación se orientan a la historia de las ideas políticas y sociales de 
América desde el siglo XIX hasta la actualidad, contextualizadas en su entramado 
político-institucional, social, económico y cultural; y atendiendo la producción 
historiográfica manifestada en diferentes soportes culturales. En esa complejidad 
epistemológica y metodológica se verifican: circuitos de producción y recepción, 
condiciones y lugares de enunciación, autorreferencialidad y mediaciones del 
lenguaje como actitud crítica que señala posibilidades, insuficiencias e 
inconsistencias de la vida histórica.  

Actualmente dirige el Proyecto: “América Latina: representaciones, prácticas, 
espacios. Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones” 
(SIIP, UNCuyo, 06/G059-T1.) y co-dirige “Culturas letradas: publicaciones periódicas, 
revistas culturales y literatura memorialista en el siglo XX. De las redes intelectuales 
y políticas al libro y la edición” (SGCyT, UNS, 24/1275) y “Debates historiográficos e 
historia presente en América Latina. Disputas por los sentidos y las representaciones” 
(Equipos en formación, FFyL, UNCuyo. 574/2022-CD.). Es autora de artículos de 
revistas científicas y capítulos de libros relacionados con sus líneas de investigación.





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 07/05/2025  |  ACEPTADO 10/07/2025  | PP. 159-192 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2025                159 

Discursos y operaciones 
historiográficas en la revista Crisis 
(1973-1976) 

Discourses and Historiographical Operations in Crisis Magazine 
(1973-1976) 

Facundo Lafalla1 

 https://orcid.org/0000-0002-4305-2906 

Resumen 

El artículo analiza los discursos históricos presentes en la revista Crisis (Buenos Aires, 
1973-1976) a partir de la identificación de sus operaciones historiográficas. El 
objetivo del trabajo es interrogarse acerca de las operaciones discursivas que generó 
la revista para sentar posición en el campo cultural de los años 1970s, más allá de la 
adscripción revisionista de la publicación. El trabajo asume como marco conceptual 
y metodológico el análisis del discurso histórico a partir de los desarrollos de Michel 
Foucault y Roland Barthes, y presenta un panorama del campo cultural de su tiempo. 
Además, analiza casos de artículos historiográficos de temas típicamente 
revisionistas, otro de carácter literario con base histórica y otro que conlleva la 
publicación de documentos históricos. Los resultados dan cuenta de discursos 
vinculados a relaciones históricas, lo que permite entender los diversos modos en 
que Crisis recurrió a la historia como herramienta de disputa en el campo cultural. 

Palabras clave: historia, discurso, revisionismo, revistas culturales. 
 

 

 
1 Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina. 

Contacto: faculaf@hotmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-4305-2906
mailto:faculaf@hotmail.com


DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

160          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Abstract 

This article analyzes the historical discourses present in Crisis magazine (Buenos 
Aires, 1973-1976) from the identification of its historiographic operations. The aim 
of the paper is to question the discursive operations generated by the magazine to 
establish a position in the cultural field of the 1970s, beyond the revisionist 
adscription of the publication. The work assumes as conceptual and methodological 
framework the analysis of historical discourse based on the contributions of Michel 
Foucault and Roland Barthes, and presents an overview of the cultural field of the 
time. In addition, it analyzes cases of historiographic articles on typically revisionist 
themes, another of a literary nature with a historical basis, and another involving the 
publication of historical documents. The results show discourses linked to historical 
relations, which allows us to understand the different ways in which Crisis resorted 
to history as a tool of dispute in the cultural field. 

Keywords: history, discourse, revisionism, cultural magazines. 

 

El presente artículo analiza los discursos históricos presentes 

en la época fundacional de la revista Ideas, letras, artes en la Crisis 

(Buenos Aires, 1973-1976), más conocida como Crisis2. Análisis 

 
2 La revista Ideas, letras, artes en la Crisis se publicó en Buenos Aires entre mayo de 1973 y 

agosto de 1976. De frecuencia mensual, llegó a publicar cuarenta números bajo la dirección del 

uruguayo Eduardo Galeano, acompañado por la periodista Julia Constenla como secretaria de 

redacción. Cada uno de sus números contaba con alrededor de ochenta páginas. Entre sus 

colaboradores más conocidos se encontraban escritores y escritoras latinoamericanas como 

Ricardo Piglia, Julio Cortázar, María Esther Gilio, Gabriel García Márquez, Mercedes López-

Baralt, Ernesto Cardenal y Roberto Fernández Retamar. Se destacaba la aparición regular de 

entrevistas extensas, informes de corresponsales de países latinoamericanos, adelanto de 

obras literarias y recuperación de testimonios. La publicación no presentaba regularmente 

secciones fijas, pero se podía encontrar la aparición esporádica de textos agrupados bajo títulos 

como “Datos para una ficha”, que reseñaba obras recientes de escritores y escritoras; “Carnet”, 

que ofrecía información puntual en general sobre actualidad; “Itinerarios” sobre artes plásticas 

y novedades editoriales. La revista alcanzó su máximo nivel de circulación en mayo de 1975 

habiendo vendido 26.630 ejemplares (Oliveira Prates, 2021, pág. 105). Además de la 

publicación de sus números mensuales, la revista editó la colección de libros Cuadernos de 

Crisis. Crisis se convirtió en una referencia de la cultura argentina y latinoamericana y se 

consolidó como una revista con gran repercusión continental. Los años de publicación de Crisis 

coincidieron con los del gobierno del “tercer peronismo” (1973-1976) y con los primeros meses 

de la dictadura surgida tras el golpe de Estado de 1976, por lo que sus páginas se hicieron eco 

de muchos de los conflictos sociales y políticos de esos tiempos. La colección de los números 

completos de Ideas, letras, artes en la Crisis se encuentra disponible en formato digital en el 

Archivo Histórico de Revistas Argentinas (https://ahira.com.ar), sostenido por la Universidad 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                161 

precedentes como los de De Diego (2003), Oliveira Prates (2021), 

Ponza (2014, 2018) y Sonderéguer (2008) permiten identificar el 

posicionamiento de la revista en el revisionismo histórico, corriente 

historiográfica argentina de gran impulso en la década de publicación 

de Crisis.  

Si partimos de la inscripción de los artículos históricos de 

Crisis en la corriente revisionista, puede interrogarse –como propone 

el presente trabajo– acerca de las operaciones discursivas, de 

carácter lingüístico e histórico, que generó la revista para sentar 

posición en el campo cultural de su época. Se trata de comprender 

cómo esos discursos historiográficos se construyeron en relación con 

las coordenadas sociales de su momento histórico. Se llevará 

adelante un análisis en profundidad de discursos vinculados al saber 

histórico. Para ello, se analizarán los casos de artículos 

historiográficos de temas típicamente revisionistas, otro de carácter 

literario con base histórica y otro que daba cuenta del ejercicio 

heurístico de publicación de documentos3. 

Para realizar este análisis, se asume aquí la comprensión del 

discurso “como un espacio que expone las huellas del ejercicio del 

lenguaje por parte de los sujetos”, tal como lo define Elvira Narvaja 

(2006, p. 20). El texto aparece como una construcción social de la que 

 

de Buenos Aires y la actual Agencia Nacional de Promoción de la Investigación, el Desarrollo 

Tecnológico y la Innovación. 

3 Sobre un universo de más de ochocientos artículos publicados por la revista, se identifica 

como muestra a 84 de los textos de dicho universo. Esta delimitación se ha realizado al 

identificar aquellos discursos que abordan temas historiográficos de forma explícita y la 

publicación de documentos históricos, con relación a los problemas de investigación del 

artículo. A través de un muestreo intencional, se han seleccionado artículos representativos 

para interrogar las claves aquí planteadas. Se trata de unidades de análisis que remiten a 

problemas propios del revisionismo histórico, a la labor de recuperación documental y a la 

formulación situada de nuevas interpretaciones sobre discursos acerca del pasado. La noción 

de muestreo teórico o intencional desarrollada por Barney Glaser y Anselm Strauss (1967) 

supone que la decisión muestral responde tanto a los propósitos teóricos como a los de 

relevancia de la investigación. 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

162          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

emergen estos elementos observables que pueden ser interpretados 

como indicios del proceso social que lo ha producido. 

Esta propuesta teórica y metodológica permite identificar en 

un discurso, que es en sí mismo intertextual –por eso Sigal y Verón 

hablan de interdiscurso (2004, p. 20)– sus condiciones sociales de 

producción4. El discurso como lenguaje producido socialmente 

puede, además de dar cuenta de otros discursos, remitir a sus propias 

“coordenadas históricas y sociales” (Altamirano y Sarlo, 1983, p. 51). 

Se trata de comprender estas coordenadas como “fisuras” capaces 

de revelar la conflictividad de un orden social concreto (Roig, 1984, 

p. 6). 

El desarrollo del artículo se inicia con un recorrido acerca del 

discurso histórico en los términos definidos por Michel Foucault y 

Roland Barthes, continua con una caracterización general del campo 

cultural en los años setenta del siglo XX y se adentra luego en el 

análisis de los casos indicados. 

Entre 1973 y 1976 la revista Ideas, letras, artes en la Crisis 

publicó distintos textos historiográficos que pueden ser adscriptos, 

en general, a la corriente revisionista en clave nacionalista popular. 

María Sonderéguer (2008) sostiene que la publicación construyó 

“una narrativa acerca de la nación que se expresa en la revisión 

cultural e historiográfica” (p. 10). Crisis presentó numerosos 

discursos historiográficos referidos a un particular modo de 

comprender el pasado. El cruce entre lo nacional y la estrategia 

 
4 En Fragmentos de un tejido, Eliseo Verón (2024) concibe la interdiscursividad como una de las 

“condiciones fundamentales de funcionamiento de los discursos sociales” (p. 55) y la define 

como aquellos otros discursos a los que remiten los discursos producidos, tanto en el nivel de 

las condiciones de producción como en las de reconocimiento de estos. Lo que nos interesa 

particularmente en este trabajo es aquello que Verón junto a Silvia Segal denominan dimensión 

ideológica del discurso, vinculada a las condiciones históricas de producción (Sigal y Verón, 

2004, p. 22). 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                163 

revisionista confluyeron en el particular escenario en el que las 

izquierdas se reconfiguraron a partir de las décadas de 1950 y 1960. 

Los discursos historiográficos publicados en la primera época 

de Crisis dieron cuenta de la sobreposición del campo intelectual con 

el campo de lo político, propio de las décadas de 1960 y 1970 en 

América Latina. El recorrido metodológico que se propone se centra 

en las herramientas del análisis de discursos, para identificar marcas 

históricas en la superficie discursiva que permitan dar cuenta de las 

condiciones históricas en la que esos discursos se produjeron.  

En estos años, las revistas político-culturales se constituyeron 

en ámbitos de discusión y de expresión de los intelectuales 

comprometidos del campo cultural de izquierdas. Claudia Gilman 

(2012) reconoce en ellas “un escenario” privilegiado en el que se 

constituían los escritores en intelectuales (p. 76). En sus palabras: “En 

las revistas, los escritores encontraron un poderoso eco de 

resonancia para sus discursos y al mismo tiempo se sintieron 

requeridos a pronunciarse y a tomar posiciones sobre los asuntos 

contemporáneos” (p. 77)5. 

Las revistas fueron ámbitos especialmente relevantes donde 

se manifestaron las discusiones estéticas y políticas y formaron parte 

de esa particular forma que la “ciudad letrada" adopta en las décadas 

de los 60 y 70. Esta categoría fue desarrollada por Ángel Rama para 

comprender históricamente el lugar social en relación al poder que 

los y las intelectuales han ocupado en América Latina y se configura 

 
5 Pablo Ponza (2014) retoma la línea argumental de Gilman y sostiene que “tradicionalmente, 

en el campo intelectual argentino, las publicaciones político-culturales fueron tanto un canal 

de enunciación para el intelectual comprometido políticamente como un escenario de 

socialización alternativo a las instituciones oficiales. Esto significa que analizar estas 

publicaciones creadas deliberadamente como herramientas de problematización, de debate, 

de opinión y de intervención en el campo intelectual de la época nos ofrece un excelente 

acercamiento no solo al pensamiento, la sensibilidad y las preocupaciones de su tiempo, sino 

también al modo de interacción y las realidades interiores de los grupos intelectuales de 

entonces” (p. 283). 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

164          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

en las décadas que se abordan aquí como una ciudad letrada 

revolucionada, en la que se articuló –no sin conflictos– “las espadas” 

de las y los revolucionarios con la de las y los intelectuales (cf. Rama, 

1998, p. 124). 

1. Acerca del discurso histórico 

El discurso historiográfico se configura como discurso 

particular a partir de la constitución de la historia como campo del 

saber. En Las palabras y las cosas, Michel Foucault (2010) analiza la 

constitución de la disciplina histórica en el marco del proceso abierto 

a principios del siglo XIX, que identifica como Modernidad (p. 318). 

En este período se desarrollaron las condiciones mediante las cuales 

la historia se constituyó como saber, en relación tanto con el triedro 

de los saberes como con el conjunto de las ciencias humanas. El 

triedro de los saberes está conformado por los saberes empíricos –

biología, economía política y filología–, la reflexión filosófica –

asociada a la analítica de la finitud– y las ciencias formales y exactas 

–dominios deductivos dependientes de la lógica y las matemáticas– 

(p. 260). Las ciencias humanas no pertenecen a este triedro, sino que 

se ubican en sus intersticios, esto es, en la intersección de sus planos. 

Encuentran fundamento en la finitud de las empiricidades de la vida 

–estudiadas por la biología–, del trabajo –estudiados por la economía 

política– y del lenguaje de la subjetividad –abordado por la filología6. 

El abandono tanto de la metafísica (p. 331) como de los discursos 

formalizadores, en beneficio de los métodos de la comprensión (pp. 

 
6 Las ciencias humanas toman de la biología los conceptos de funciones y normas; de la 

economía política, los conceptos de conflicto y reglas; y de la filología, la distinción entre 

significación y sistema (pp. 369-370). 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                165 

361-362)7, fueron parte de las condiciones que permitieron que se 

haya podido constituir, a principios del siglo XIX, el hombre como 

objeto del saber. Esto permite definir estos saberes en relación con 

su objeto: 

[…] las ciencias humanas se dirigen al hombre en la medida en que 

vive, en que habla y en que produce. […] Es posible fijar el sitio de 

las ciencias del hombre en la vecindad, en las fronteras inmediatas 

y todo a lo largo de esas ciencias en las que se trata de la vida, del 

trabajo y del lenguaje. (p. 364) 

La configuración histórica del objeto hombre y la particular 

relación de las ciencias humanas con el triedro dan cuenta de la 

precariedad epistemológica de estos saberes8. Para Michel Foucault, 

las ciencias humanas son peligrosas ya que amenazan a los otros 

saberes del triedro con “contagiarse de sus impurezas” (p. 360): las 

ciencias humanas dan cuenta de la construcción social e histórica de 

las demás regiones del conocimiento, pretendidamente universales. 

Concurrentemente, las ciencias humanas se encuentran en peligro: 

su constitución como saberes se vinculó a las condiciones –abiertas 

en el siglo XIX– que hicieron posible la configuración de su objeto de 

estudio. Escribía Foucault hacia 1966: “El hombre es sólo una 

invención reciente, una figura que no tiene ni dos siglos, un simple 

 
7 La consolidación de los métodos de la comprensión y la interpretación resultan correlativos al 

proceso de desmatematización de los saberes (pp. 361-362), lo que no implica que las ciencias 

humanas no se vinculen con (y apoyen en) las matemáticas. En palabras de Foucault: “el recurrir 

a las matemáticas, en una u otra forma, ha sido siempre la manera más simple de prestar al 

saber positivo acerca del hombre un estilo, una forma, una justificación científica” (p. 363). 

8 En palabras de Foucault: “Quizá sea esta repartición nebulosa en un espacio de tres 

dimensiones lo que hace que las ciencias humanas sean tan difíciles de situar, lo que da su 

irreductible precariedad a su localización en el dominio epistemológico y lo que las hace 

aparecer a la vez como peligrosas y en peligro” (p. 360). 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

166          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

pliegue en nuestro saber, y que desaparecerá en cuanto éste 

encuentre una forma nueva” (p. 17). 

La historia para Foucault es “tan vieja como la memoria 

humana” (p. 379). La entiende aquí como la definió Roland Barthes 

(1994): “la narración de acontecimientos pasados” (p. 163). Esta 

“actividad” histórica confluyó en el siglo XIX con el proceso de 

configuración moderna del hombre. Fue el momento en el que el 

hombre 

[…] comprueba que no sólo “tiene” en torno a sí mismo “Historia”, 

sino que es en su historicidad propia aquello por lo que se dibuja 

una historia de la vida humana, una historia de la economía, una 

historia de los lenguajes (Foucault, 2010, p. 381). 

Las ciencias aprendieron con la historia que la validez de sus 

conocimientos depende de la dimensión temporal (del momento 

histórico específico), al mismo tiempo que encontraron con ella un 

límite a dicha validez: la pretensión de universalidad vendrá puesta 

en cuestión por historicidad de las disciplinas (Foucault, 2010, p. 383). 

Los mismos postulados de la historia serán rehenes de su propia 

perspectiva, de su misma relatividad, es decir, de su propia 

historicidad. 

Tal como la definió Marc Bloch, la historia como saber de las 

ciencias humanas se delimita por su objeto. En el siglo XX, el 

historiador francés precisó: la historia es “la ciencia de los hombres 

en el tiempo” (Bloch, 2021, p. 50). La temporalidad permitió 

conformar una región del conocimiento en el campo de las ciencias 

humanas. Otro aspecto relevante de la historia es, como se advierte 

tras haber mencionado el acercamiento de Barthes a la historia, la 

dimensión narrativa. En continuidad con el argumento foucaultiano 

de la relación compleja con el triedro, sostiene el historiador Jacques 

Le Goff que: “la historia es una ciencia, pero una ciencia entre cuyas 

características puede estar su flaqueza pero también su virtud, que 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                167 

consiste en ser poética porque no se la puede reducir a 

abstracciones, a leyes, a estructuras” (Le Goff, 2001, p. 14). 

La filósofa argentina Verónica Tozzi (2009) define al discurso 

histórico como “todo aquel discurso en el que el pasado humano es 

su tema” (p. 75) y, siguiendo a Hayden White, considera que dicho 

sentido conlleva la comprensión de la dimensión lingüística de la obra 

histórica. La concepción de White (2019), que lo entiende como “una 

estructura verbal en forma de discurso en prosa narrativa” (p. 9), 

puede complementarse con el acercamiento hacia la dimensión 

referencial –el pasado o la temporalidad como tema–. Para White la 

obra histórica es “una estructura verbal en forma de discurso de 

prosa narrativa que dice ser un modelo, o imagen, de estructuras y 

procesos pasados con el fin de explicar lo que fueron 

representándolos” (p. 14). Los discursos son entendidos como 

prácticas sociales en sí mismas, capaces de producir sentidos, que 

establecen una relación intertextual tanto con otros discursos como 

con lo histórico-social (Bajtín, 1988, 1989, 1994, 2013; Kristeva, 1981; 

Arpini, 2003). 

2. Acerca del campo cultural en la década de 1970 

En palabras de José Luis De Diego (2003): “[…] los setentas se 

caracterizaron precisamente por una supresión casi total de las 

mediaciones entre el campo literario y el campo político” (p. 25). La 

sobreimpresión de los campos puede ser comprendida bajo figura 

arquetípica del escritor revolucionario. De Diego, que describe a 

modo de secuencia lógica la identificación de un escritor con las 

causas políticas revolucionarias, encuentra en este tipo de intelectual 

que el compromiso político opera como clave para lograr legitimidad 

en el campo cultural. Para De Diego, en los años sesenta y la primera 

mitad de los setenta, el intelectual –en sentido amplio, como artista, 

novelista, poeta, etc.– se identificaba con la figura del escritor 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

168          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

revolucionario cuando asumía un compromiso político. Para ello, era 

necesario que este escritor participase “en los debates de la vida 

social denunciando las situaciones de injusticia, asumiendo la 

defensa de los desposeídos, colaborando en la construcción del 

socialismo” (p. 27). 

Es que en las décadas de 1960 y 1970 la producción discursiva 

de los intelectuales como escritores revolucionarios se validaba en el 

espacio público (Gilman, 2012, p. 29). A estos procesos de 

autorización en el campo político-cultural subyacía una concepción 

que postulaba la equivalencia entre lo político y la revolución (De 

Diego, 2003, p. 30), lo que tendía a que buena parte del campo 

cultural se asumiera como un espacio en el que prevalecían las 

concepciones de izquierda, cuando no era pensado como un campo 

cultural de izquierdas. Claudia Gilman señala algunas de las 

condiciones que hicieron posible la estructuración particular de este 

campo cultural y político y la prevalencia de una cultura de 

izquierdas. Lo hace refiriéndose a los siguientes procesos: 

[…] la dominancia del progresismo político en el campo de las elites 

culturales; la hipótesis generalizada acerca de la inminencia de la 

revolución mundial; el debate sobre los “nuevos sujetos 

revolucionarios” que intentaban pensar qué nuevos actores 

sociales llevarían a cabo la transformación radical de la sociedad –

como, por ejemplo, los intelectuales, los estudiantes, los jóvenes, 

los negros y, según las distintas regiones de América Latina, otras 

diversas figuras de la “clase revolucionaria” (proletariado urbano, 

proletariado rural, campesinado, etc.)–; la voluntad de politización 

cultural y el interés por los asuntos públicos (Gilman, 2012, p. 29). 

La revolución cubana opera como un hito en el campo 

cultural latinoamericano ya que la consideración guevarista acerca de 

la necesidad de generar las condiciones subjetivas de la revolución 

no solo daba lugar a la estrategia foquista, sino que fue leída por los 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                169 

intelectuales como un llamado a colaborar con los procesos políticos 

revolucionarios (Gilman, 2012, p. 62). 

3. Los discursos de temas revisionistas en Crisis 

Crisis –como una publicación cultural y política– recurrió a la 

historiografía para marcar posición política en el campo cultural de 

los primeros setenta. El revisionismo histórico en clave nacional-

popular fue la perspectiva preponderante que emergía de las páginas 

de Crisis para abordar temas, problemas y biografías de la historia 

latinoamericana, con especial foco en el escenario argentino. Entre 

los discursos históricos presentes en la revista se podían destacar, 

además de los relatos históricos de personajes individuales, la 

recuperación de luchas sociales, la reconstrucción de hechos 

históricos vinculados a experiencias represivas y el abordaje de 

procesos de historia económica. 

A partir de la lectura de distintos artículos, se puede 

identificar que la revista construyó una doble genealogía que daba 

cuenta de su adscripción historiográfica. Por un lado, se vislumbraba 

en la revista una genealogía de la represión. La recopilación de 

testimonios de presos y presas políticas de las dictaduras que se 

iniciaron en 1955 y en 1966 daba cuenta de un ciclo represivo de 

mediana duración que abarcaba el período 1955-1973 (Cueva, 1973; 

Zito Lema y Bedoyan, 1973). La publicación de textos que formarían 

parte del libro La Patria fusilada de Paco Urondo remitía a la 

importancia que otorgaba tanto a la masacre de Trelew como a un 

acontecimiento contemporáneo a la producción de Crisis, la 

liberación de los presos y presas políticas el 25 de mayo de 1973 

(Urondo, 1973). La mirada historiográfica de Crisis volvía hacia 

experiencias anteriores a este ciclo represivo reciente, en el 

momento en que se abocaba a la reconstrucción de los hechos de la 

Semana Trágica de enero de 1919 (Orgambide, 1973; Seibel, 1975), 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

170          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de la represión de las huelgas de la “Patagonia rebelde” de 1921 

(Bayer, 1974) y del golpe de Estado de 1930 (Rivera, 1974). 

La genealogía de la represión estaba enlazada con otra que 

se centraba en el reconocimiento de las experiencias de lucha y de 

movilización social, con la que la revista buscaba adscribirse. Las 

experiencias de lucha presentes en la revista se situaban tanto en el 

marco argentino como en el territorio latinoamericano. Entre los 

temas nacionales, se puede leer la reivindicación de los caudillos 

federales del siglo XIX (Zito Lema, 1975), la cobertura que la prensa 

dio a la movilización obrera del 17 de octubre de 1945 (Mazziotti, 

1975) y el enfoque histórico de los debates económicos entre el 

librecambismo y el proteccionismo (Chávez, 1976b). Con perspectiva 

latinoamericana, la revista recopiló las voces de viejos 

revolucionarios mexicanos (Simpson, 1975), reconstruyó la historia 

del golpe de Estado de 1964 en Brasil (Silva, 1973) y reivindicó figuras 

latinoamericanistas como la de José Martí (Fernández Retamar, 

1973; Martínez Estrada, 1974) y Manuel Ugarte (Galasso, 1975). 

La figura de Manuel Ugarte fue reivindicada en el número 23, 

a los cien años de su nacimiento, donde se presentaba una biografía 

a cargo de Norberto Galasso. El recorrido que realizaba este autor se 

centraba en los hechos políticos de la vida de Ugarte y su posición 

con respecto a lo que denomina “revolución nacional” y “revolución 

social” (Galasso, 1975, p. 34). La biografía estaba acompañada de una 

selección de textos realizada por el historiador, que visitaba temas 

como el imperialismo, el nacionalismo, el socialismo, la unidad 

latinoamericana y el colonialismo intelectual. 

En el número 30, Vicente Zito Lema firmaba una 

reconstrucción histórica de la caída de Juan Manuel de Rosas. El 

relato comenzaba con las vísperas de la batalla de Caseros, en 1852, 

para continuar con el proceso judicial abierto al exgobernador 

bonaerense en el que se lo condenó a muerte. Zito Lema recorría los 

años de Rosas en el destierro hasta su muerte en Southampton en 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                171 

1877. En este trayecto biográfico, el discurso del autor procuraba 

polemizar con las interpretaciones divergentes acerca del caudillo 

decimonónico: 

[…] procuró reaglutinar los fragmentos dispersos del viejo 

virreynato [sic], que desunidos eran presa fácil para la diplomacia 

británica; este hombre, a quien jamás la diplomacia británica pudo 

vencer ni doblegar, en la historia oficial, que enaltece solamente a 

los agentes británicos disfrazados de gobernadores y presidentes 

argentinos, pasa como un tirano sanguinario y egoísta. (Zito Lema, 

1975, p. 32). 

La posición del autor era reforzada con la publicación del 

texto de la ley 8.134 de 1973 de la provincia de Buenos Aires, por la 

que se reivindicaba institucionalmente la figura del exgobernador y 

se derogaba una norma de 1857 que lo había considerado “reo de 

lesa patria”. 

En el número 35 de marzo de 1976, Fermín Chávez 

presentaba un artículo dedicado a las islas Malvinas (Chávez, 1976a). 

El historiador presentaba una serie de citas textuales extraídas de 

documentos históricos primarios, de enciclopedias y de bibliografía 

especializada de las ciencias naturales y las humanas. El compendio 

de fragmentos resaltaba argumentos en favor del reclamo argentino 

sobre la soberanía del archipiélago. Tanto la adscripción del 

compilador como el tema del artículo correspondían a la corriente 

revisionista en el contexto de “un avance notable de la vertiente 

nacionalista popular, acompañada por la ‘izquierda nacional’ y las 

vertientes más radicalizadas del peronismo” (Campione, 2002, p. 74). 

Numerosos antecedentes en el abordaje de Crisis, como los 

trabajos de De Diego (2003) y de Sonderéguer (2008), estudian la 

construcción de su discurso histórico y han identificado con énfasis la 

presencia de elementos antiliberales y de una estrategia de 

legitimación vinculada al revisionismo. La confluencia de la 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

172          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

revolución con el revisionismo histórico hace que el proyecto 

ideológico de la revista se oriente a la reconfiguración de la izquierda 

en clave nacional-popular. Se identifican elementos que permiten 

superar una interpretación dicotómica de los textos basada en el 

clivaje revisionismo-liberalismo para trazar una dimensión crítica del 

universo historiográfico de esas décadas. 

Por su parte, Pablo Ponza (2020), en “Revistas, redes 

intelectuales y zonas de incitación teórica”, destaca la particularidad 

de la primera época de Crisis (1973-1976) por vincular la labor 

intelectual con la labor político-revolucionaria a partir de “su 

heterodoxa, pero sistemática revisión historiográfica” (p. 35). Es en 

“Redes intelectuales: influencias y novedades en la Revista Crisis, 

Argentina: 1973-1987” donde Ponza (2018) profundiza en la 

caracterización de ese revisionismo histórico: Asía, África y América 

Latina eran representadas como el escenario de revoluciones sociales 

antiimperialistas y anticoloniales y la voz de los explotados era la que 

daba cuenta de una opresión que permanecía bajo las formas de los 

relatos historiográficos oficiales (pp. 125-126).  

Fernando Devoto y Nora Pagano (2009) conciben al conjunto 

de los revisionismos como “una reinterpretación de la historia 

argentina” (p. 285), que “como operación intelectual fue mucho más 

política que historiográfica” (p. 284). Daniel Campione (2002) 

sostiene que esta corriente historiográfica alcanza su “época de oro” 

entre 1973 y 1974, cuando el regreso del peronismo al gobierno 

permitió que referentes del revisionismo de corte nacionalista 

popular ocuparan cargos relevantes a nivel institucional (p. 74). Esta 

vertiente se caracterizaba por “una formulación antiimperialista y 

recurrentemente latinoamericanista fundada en la dupla nacional-

popular” (Devoto y Pagano, 2009, p. 311), tal como se puede 

identificar en Crisis. Con anterioridad a la publicación, la 

historiografía revisionista venía cobrando predicamento desde 

mediado de la década de 1960 y logró constituirse, al decir de 

Campione (2002), en “el ‘sentido común histórico’ de la mayoría de 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                173 

los argentinos” (p. 73). Esta noción es matizada por Fernando Devoto 

cuando afirma que a principios de la década de 1970 los ensayistas 

de la izquierda nacional –entre quienes ubica al mencionado Chávez– 

habían “alcanzado una gran visibilidad y un envidiable impacto en lo 

que suele llamarse la ‘opinión pública’” (Devoto y Pagano, 2004, p. 

107) y seguidamente sostiene que “en esa cultura de los años 60-70 

había muchas más cosas que nacionalismo o izquierda tradicional o 

nueva, ‘nacional’ o no” (Devoto y Pagano, 2004, p. 131). 

La presencia de discursos historiográficos en Crisis da cuenta 

de la preponderancia de esta corriente con la particular referencia a 

la noción nodal de “revolución”, que se constituyó en la referencia 

central en el campo cultural a partir de la identificación del escritor 

revolucionario como figura arquetípica (Gilman, 2012, p. 344). Más 

allá del campo cultural, el concepto de revolución sobresalía como 

“la nota dominante” del conjunto del orden social de los años sesenta 

y la primera parte de los setenta, como sostienen Waldo Ansaldi y 

Verónica Giordano (2012, p. 287). 

4. La significación histórica 

En abril de 1974, Crisis presentó los “Diálogos indianos” en su 

número 12. Este artículo correspondía a un adelanto del libro 

Bartolomé o de la dominación del filósofo peruano Augusto Salazar 

Bondy. En la presentación, escrita por el periodista Rogelio García 

Lupo, se destacaba la labor del recientemente fallecido Salazar Bondy 

como presidente del Consejo Superior de Educación del gobierno de 

la revolución nacionalista peruana iniciado en 1969. También, se 

repasaba de forma sucinta la trayectoria del intelectual, que era 

calificada como socialista, humanista y democrática. 

Los “Diálogos indianos” eran asumidos por Salazar Bondy 

como “ejercicios ideológicos de tema libre” (Salazar Bondy, 1974, p. 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

174          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

38). Se trataba de un diálogo imaginario entre personajes históricos 

con un fin pedagógico. La reconstrucción histórica de las posiciones 

que sus discursos sostienen permite referir este coloquio como parte 

de las narrativas históricas presentes en Crisis. 

En el fragmento escogido por Crisis intervenían cuatro 

personas: Ginés, Bartolomé, Hatuey y Frans [sic], presentados como 

Ginés de Sepúlveda, Bartolomé de Las Casas, el cacique Hatuey y 

Frantz Fanon, respectivamente. Cada uno de estos interlocutores 

expresaba una posición ideológica definida con respecto a la historia 

de América Latina. Por un lado, la voz de Ginés era la encargada de 

legitimar la dominación colonial a través de la postulación de un 

universalismo cristiano pretendidamente superior y civilizatorio. 

Adriana Arpini (2016) la define como un “humanismo clasicista, 

conservador y libresco” (p. 134). Por otro lado, Bartolomé asumía una 

vocación humanista diferente, que comprendía el rechazo a la 

guerra, en general, y sostenía una necesaria integración de los 

pueblos americanos al humanismo occidental. La crítica a la 

dominación que sí impulsaba Bartolomé tenía una impronta idealista, 

centrada en la conciencia, como puede ser leída en el siguiente 

fragmento: 

Puedes ser cargado de cadenas, pueden impedirte caminar o 

hablar, pueden cercenarte la lengua, las menos, los pies. Pueden 

hacerte esto y otras cosas más. Pero nadie podrá dominarte si no 

te sometes en lo íntimo de tu conciencia. Mas si eres esclavo en tu 

corazón, jamás podrás ser libre ni dejarás de sufrir y producir la 

dominación (Salazar Bondy, 1974, p. 39). 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                175 

Frans, que asume una perspectiva conceptual en este 

coloquio9, señala los límites eurocéntricos del humanismo 

lascasiano10 e introduce referencias históricas de personajes del 

Tercer Mundo y de América Latina, como Tupac Amaru, Patrice 

Lumumba y Salvador Allende. Hatuey rebatía la posición idealista del 

 
9 En el análisis del libro Bartolomé o de la dominación, Adriana Arpini (2016) sostiene que 

Salazar Bondy recurre al personaje de Bartolomé para conducir la argumentación de la 

narración y expresar sus propias opiniones como autor (p. 131). 

10 La crítica que Salazar Bondy ha realizado al posicionamiento de Las Casas –en este caso a 

través de la voz de Frans [Frantz Fanon]– va en línea con la que ha postulado Arturo Roig (2009). 

En Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano sostiene que el pensamiento lascasiano 

constituye una de las “formas ilegítimas de reconocimiento” (p. 225) del humanismo 

hispanoamericano. El carácter ilegítimo se vislumbra a partir del paternalismo de este discurso, 

que se inicia con Bartolomé y que continúa a lo largo de los siglos, como los casos 

decimonónicos de Simón Bolívar y Juan Bautista Alberdi que el filósofo también analiza. Las 

Casas identificó el discurso opresor asociado a la violencia del conquistador y postulaba un 

discurso diferente por el que “se ha de poner límites a la autoafirmación del dominador” (p. 

228). Junto a una potente crítica a la desposesión de bienes y tierras, Las Casas proponía una 

relación pacífica entre conquistadores y conquistados atravesada por la prédica de la 

resignación, validada “siempre y cuando fuera entendida sobre la relación ‘padre-hijo’” (p. 

229).  

Diferente es la valoración de Enrique Dussel acerca del fraile, ya que en Política de la Liberación: 

historia mundial y crítica (2007) afirma que la voz de Las Casas representa “el primer discurso 

crítico de toda la Modernidad” (Dussel, 2007, p. 199). Dussel identifica en dicho discurso la 

perspectiva del colonizado como punto de partida, que convive con una posición 

providencialista. Las descripciones que Las Casas hace de la violencia de la conquista son 

entendidas por este autor en clave de denuncia de la acumulación originaria del capital. La 

autonomía de los americanos que reconocía Bartolomé para aceptar o rechazar los argumentos 

de los europeos conllevaba la ilegitimidad del proceso de conquista. La contradicción entre la 

autonomía de los americanos y la misión providencial de los europeos –que Bartolomé como 

miembro de la orden dominica asume– provocó el dilema que a este se le presentaba: “[…] es 

ilegítimo imponer a los indios un dominio contra su voluntad, pero es igualmente ilícito al 

español escapar a la responsabilidad de salvar a los indios predicándoles el cristianismo” 

(Dussel, 2007, p. 206). 

El pensamiento y la acción histórica de Bartolomé de Las Casas puede ser problematizada desde 

ópticas críticas diferentes, según se ponga énfasis en la figura del “defensor de indios” –como 

lo hace Dussel– o en la caracterización paternalista de las relaciones sociales que propuso –

como lo hacen Roig y Salazar Bondy–. 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

176          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

fraile dominico a través de posiciones materialistas y de reciprocidad 

social (o colectivas): 

Ser esclavo o libre en la conciencia no es lo esencial. Hay ciertos 

lazos sociales básicos. Quizá un hombre solo, aislado o por 

excepción, puede intentar librarse en puro espíritu de las cadenas 

que lo oprimen; pero ¿qué pasa con su familia, con su pueblo? 

(Salazar Bondy, 1974, p. 39) 

El contrapunto entre Bartolomé y Hatuey, que se 

desarrollaba como un dialogo mayéutico, quedaba saldado por la 

posición con respecto al fin de la dominación: escéptico y fatalista el 

primero, optimista y revolucionario el segundo. “No puedes estar 

totalmente con nosotros” (Salazar Bondy, 1974, p. 39) le sentenció 

Hatuey al dominico. 

La selección de Crisis denotaba una ausencia notoria: la voz 

de Micaela –presente en el libro de Salazar Bondy– no apareció en el 

adelanto. Micaela era una de las interlocutoras principales del 

dialogo plasmado en el libro Bartolomé o de la dominación. En su 

análisis de esta obra, Arpini (2024) afirma que el personaje era 

caracterizado como una “mujer de la aldea Guahabá, compañera de 

Hatuey” y su voz representaba –en el dialogo– “las luchas de 

liberación de las mujeres” (p. 6). Su nombre hacía referencia a 

Micaela Bastidas, esposa de Tupac Amaru II y una de las dirigentes de 

la Rebelión de los Andes en 1780 y 1781. Arpini concluye que Salazar 

Bondy  

[…] muestra las tensiones y contradicciones entre liberación y 

liberación de la mujer, que formaban parte de las discusiones del 

momento [de publicación del libro]. A través de Micaela, se 

posiciona desde las luchas de las mujeres por ser ellas mismas, no 

sólo por ser reconocidas con los mismos derechos que el varón, 

sino desde la “diferencia sexual” (pp. 6-7). 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                177 

La omisión de la presencia de Micaela en Crisis comporta la 

imposibilidad de emprender una lectura en línea con la 

problematización de las contradicciones de los procesos históricos de 

liberación tal como lo propuso el autor. 

La posibilidad de incorporar los “Diálogos indianos” al análisis 

historiográfico permite comprender los elementos divergentes con la 

historia como un campo de saber. Por un lado, los signos del 

enunciante no se encontraban ausentes en el modo en que sucede 

en el discurso historiográfico de carácter “objetivo”, tal como lo 

analizó Roland Barthes en El discurso de la historia. En el discurso 

cientificista, el historiador “anula su persona pasional, pero la 

sustituye por otra persona, la persona ‘objetiva’” (Barthes, 1994, p. 

168). El signo del enunciante, en el caso de Salazar Bondy, fue 

transformado en los de los interlocutores de un diálogo ficticio 

basado en experiencias históricas con pretensión pedagógica. El 

referente aparecía mediado por la construcción de estos personajes 

que daba cuenta del carácter asertivo de lo narrado, pero también de 

la posibilidad de un estatuto negativo e interrogativo (Barthes, 1994, 

p. 171) acerca del devenir histórico de América Latina. El esfuerzo de 

Salazar Bondy y de Crisis por comunicar lo que ocurrió, lo que no fue 

y lo que pudo haber sido encuadraba una particular forma de escribir 

el relato histórico que se subordinaba al proceso de significación. El 

discurso histórico aparecía de forma transparente como una 

herramienta ideológica en beneficio de los postulados 

revolucionarios de los primeros setenta. Las voces, las posiciones y la 

misma selección –también la omisión posterior– de los personajes 

respondieron a la dotación de un sentido al transcurso histórico 

latinoamericano. 

 

 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

178          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

5. La recuperación heurística 

La labor historiográfica de reconstrucción de estos discursos 

estuvo acompañada de otra labor heurística-documental, por la que 

Crisis decidía publicar fuentes históricas a los que asignaba –

explícitamente o no– relevancia en función de la configuración 

particular del campo cultural y político de esos años. Al respecto, 

sostiene el historiador brasileño Thiago Oliveira Prates (2021): 

A revista e a sua editora não eram e tampouco pretenderam ser 

publicações especializadas na produção ou difusão de 

conhecimento histórico, mas demonstravam recorrente e 

sistemático empenho em discutir temas ligados ao passado: a 

revista trazia, por vezes, seções inteiras que compilavam 

documentos ou discutiam eventos históricos específicos, as 

serigrafias reproduziam litografias ou documentos do século XIX e 

uma grande parte das monografias, os Cuadernos, eram dedicados 

especificamente à narrativa histórica. A maior parte dessas 

intervenções buscava, no fim, elaborar conexões com o presente e 

estabeleciam um diálogo com os embates de seu próprio tempo (p. 

16). 

En este empeño, la revista Crisis publicó en su undécimo 

número –en marzo de 1974– un artículo al que tituló “Los maestros 

y las doctrinas del engaño”. Se trataba de una republicación de 

“FORJA y el problema universitario”, manifiesto de 1943 escrito por 

la Fuerza de Orientación Radical de la Joven Argentina11. Crisis 

modificó el título al publicarlo entre sus páginas, en la sección 

 
11 El manifiesto estaba dirigido originalmente “a los estudiantes de la Universidad de Buenos 

Aires” y se había publicado en la colección Folletos de FORJA. 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                179 

“Documentos”, aunque lo presentó con la denominación original en 

la portada del número12. 

El manifiesto republicado comenzaba con una toma de 

posición que era, al mismo tiempo, una referencia al contexto mismo 

de su elaboración: “[…] el 4 de junio de 1943 ha comenzado la crisis 

del sistema que F.O.R.J.A. procesó desde su iniciación en 1935, como 

la expresión contemporánea de régimen antinacional, y por 

consecuencia antipopular” (FORJA, 1974, p. 50). Su tesis principal 

consistía en el abordaje del problema universitario no solo desde la 

dimensión pedagógica sino también y– sobre todo– desde una 

dimensión histórico-política. Al sostener esto, FORJA asumía lo 

histórico como un “destino argentino”, que entendía como un 

imperativo de desarrollo de un determinado proyecto de nación: la 

Universidad debía alcanzar “su identificación con el país y su 

integración con el pueblo” (FORJA, 1974, p. 50). 

El documento caracterizaba a la institución universitaria 

como un ámbito de vacancia de valores éticos y nacionales en el que 

primaba la burocracia. Esta era cuestionada por colaborar en la 

reproducción del adoctrinamiento y el colonialismo, lo que 

contrariaba el destino nacional de la universidad. El contexto en el 

que dichas palabras se enunciaban se hacía presente: la renovación 

de los poderes del Estado –así concibió FORJA el golpe de 1943– 

debía ir acompañada de la desarticulación de “la máquina 

 
12 Como afirma Thiago Oliveira Prates (2021), Crisis realizó múltiples publicaciones de 

documentos históricos, que se identifican aquí como operaciones de recuperación heurística. 

Además del análisis presentado en el presente trabajo, se pueden reconocer la reproducción 

facsimilar de “Noticias recibidas de Europa por el Correo de España, y por la vía de Janeyro” (El 

primer periódico del Río de la Plata, 1975) –datado en 1781–y del Acta de Declaración de 

Independencia de las Provincias Unidas de Sudamérica de 1816 (Acta de la independencia 1816, 

1975), la republicación de un mapa de 1550 que representaba el continente americano (Primer 

mapa independiente de América, 1975) y del pliego de abril de 1835 que denunciaba el 

asesinato de Juan Facundo Quiroga (Asesinato del ilustre héroe de los Andes y representante 

del gobierno de Buenos Aires Brigadier General Juan Facundo Quiroga, 1976). 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

180          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

elaboradora de la conciencia entreguista” (FORJA, 1974, p. 50), 

función para la cual la universidad se había asociado al empresariado 

y a la dirigencia política de la restauración conservadora. 

Junto a la denuncia nacionalista, el manifiesto reivindicaba a 

los sujetos que consideraba capaces de transformar la situación: los 

docentes jóvenes y, sobre todo, los estudiantes. Los “maestros [...] 

de 30 años” (FORJA, 1974, p. 53) eran valorados por haber 

emprendido la constitución de seminarios, laboratorios e institutos 

de investigación. El otro sujeto de cambio –el estudiante– era 

definido como el componente “salvador” de la situación universitaria 

ya que se lo definía como un elemento del pueblo en las aulas y se lo 

asociaba a una espontánea intuición por el interés nacional. Además, 

consideraba que este claustro “lucha[ba] por la propia creación” 

(FORJA, 1974, p. 53), por lo que era el principal actor vigente de la 

transformación por hacer. El documento rescataba especialmente el 

papel del estamento estudiantil en el gobierno universitario, ya que 

sostenía de manera contundente que “toda tentativa de eliminación 

del estudiante de la dirección de la Universidad favorecería la 

contrarevolución [sic]” (FORJA, 1974, p. 52).  

El manifiesto reivindicaba la Reforma de 1918, junto a los 

gobiernos radicales de Hipólito Yrigoyen (1916-1922, 1928-1930). La 

Reforma era vista como un acontecimiento que había sentado las 

bases para que la Universidad se unificara con lo nacional y para que 

pudiera, a su vez, diseminar el ideario de la nación hacia el resto del 

mundo. También, el documento advertía sobre sus límites: “[…] la 

Reforma se fue malogrando” (FORJA, 1974, p. 51) debido a que sus 

planteos no habían podido superar el ámbito de las aulas y, con el 

paso de los años, la comunidad universitaria había eludido el 

mencionado destino nacional. En referencia a quienes defendían la 

Universidad vigente, consideraba que “los que se alarman por unos 

cuantos vidrios rotos” (FORJA, 1974, p. 51) habían combatido el 

espíritu crítico y habían fomentado la indiferencia política y social del 

estudiantado. 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                181 

Uno de los indicios de esta deriva aparecía en “FORJA y el 

problema universitario” al abordar el problema de la técnica. El 

manifiesto entendía que la Universidad vigente era una imitación 

deleznable de las academias europeas y estadounidenses y que ello 

significaba la aplicación descontextualizada de técnicas y métodos. 

Para los forjistas, la técnica debía ser comprendida a partir de las 

“finalidades y modos espirituales, propios de cada país” (FORJA, 

1974, p. 51), por lo que la denuncia de su importación implicaba 

develar el falso universalismo de los procedimientos y las habilidades 

científicas. 

El método pedagógico fue otra de las cuestiones en las que 

se manifestaba la disyuntiva universitaria. El manifiesto 

diagnosticaba que la enseñanza se basaba en generalizaciones y se 

subordinaba a una lógica de las promociones, funcional a la simple 

obtención de títulos. En relación con el perfil nacional, se proponía el 

trabajo en equipos en múltiples unidades ajenas a los claustros: 

“desde las reparticiones del estado hasta los establecimientos 

industriales y rurales” (FORJA, 1974, p. 53). La idea de convertir cada 

una de estas unidades en laboratorios implicaba vincular la función 

de la enseñanza y la investigación con la de la extensión, mediante la 

cual el pueblo podría recoger los frutos de una Universidad que –a la 

vez– se democratizaría. En este sentido, FORJA proponía 

procedimientos y actividades tan dispares como controles e 

investigaciones agronómicas y mineras, recolección de material 

folclórico, creación de grupos musicales, organización de turismo 

escolar y obrero, clasificación de bibliotecas y archivos, entre otros. 

La posición nacionalista de FORJA en 1943 se asociaba a una 

concepción del humanismo en términos concretos, como 

“encarnación en hombres de carne y hueso” (FORJA, 1974, p. 53). Los 

elementos que definían su singularidad se vinculaban no solo a la 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

182          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

reivindicación de lo nacional13, sino también de lo latinoamericano. 

Con respecto al horizonte continental, el manifiesto concebía el 

despliegue de una universidad que se reconocía anclada en la 

“América nuestra” (FORJA, 1974, p. 52) y desde ese lugar –como 

institución situada– se comprometía en la defensa de la autonomía. 

Esta idea de autonomía en un contexto latinoamericano suponía una 

frontal oposición a lo que denomina sujeción neocolonial. En sus 

propias palabras: “[…] no vale invocar la autonomía de la Universidad 

para salvar su dependencia de los extranjeros” (FORJA, 1974, p. 52). 

Su nacionalismo, su latinoamericanismo, su humanismo concreto y 

su defensa de la autonomía eran vectores de un programa 

universitario de emancipación nacional, anticolonial y opuesto a la 

injusticia social. 

La publicación original de este manifiesto se produjo en julio 

de 1943, pocos días después del golpe de Estado que el 4 de junio 

instauró un régimen militar y depuso al gobierno de Ramón Castillo. 

El posicionamiento de FORJA en el contexto del golpe podía ser 

entendida tanto por los apoyos iniciales al cambio de régimen, como 

al devenir de éste y su política universitaria. Por un lado, esta visión 

de las cosas podía estar asociada al apoyo inicial que sectores del 

radicalismo otorgaron al movimiento militar que puso fin a la 

“Década Infame” (1930-1943). Como sostiene Pablo Buchbinder 

(2005), el golpe habría contado inicialmente con el apoyo de 

destacados dirigentes radicales como Emilio Ravignani que, aunque 

de orientación alvearista, habría formado parte del grupo 

revolucionario (p. 144). Por otro lado, otro factor que explicaba el 

apoyo de FORJA al proceso abierto en 1943 lo constituía el conjunto 

de lineamientos políticos que el gobierno militar adoptó en política 

internacional. La posición neutralista del nuevo régimen en el marco 

de la Segunda Guerra Mundial provocó la identificación con 

 
13 Junto a la reivindicación nacional, el documento advertía sobre el riesgo del chauvinismo. 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                183 

postulados históricos del grupo de intelectuales radicales. Del mismo 

modo, el agudo diagnóstico que describía el manifiesto daba cuenta 

de la necesidad de cambios en la educación superior, por lo que una 

renovación en los grupos gobernantes pudo generar una expectativa 

que dejara atrás el “perfil de la Universidad profesionalista, de 

orientación netamente utilitaria” (p. 139), preponderante en los años 

treinta y que era firmemente denunciado en el documento de FORJA. 

Meses después de la publicación de “FORJA y el problema 

universitario”, el devenir político provocó un escenario más 

intrincado que el diagnosticado. En los meses sucesivos al golpe, los 

apoyos fueron restringiéndose a grupos conservadores, nacionalistas 

y católicos, quienes hegemonizaron el control estatal del campo 

educativo. En agosto de 1943 comenzó la avanzada de los grupos 

antirreformistas en las universidades, con la intervención de la 

Universidad Nacional del Litoral. A cargo del nacionalista católico 

Jordán Bruno Genta, provocó la resistencia del movimiento 

universitario que reclamó por la normalización (Buchbinder, 2005, p. 

145). El rechazo de FORJA a esta intervención provocó que uno de sus 

referentes, Arturo Jauretche, fuera arrestado por oponerse a las 

políticas tradicionalistas y autoritarias de Genta (Devoto y Pagano, 

2009, p. 266). En diciembre de 1943 Juan Domingo Perón se hizo 

cargo de la Secretaría de Trabajo y Previsión del gobierno militar. A 

la par que se producía el ascenso de Perón, se fue conformando el 

movimiento político al que los forjistas adhirieron y en el que se 

fusionaron. 

La republicación en 1974 de un manifiesto escrito de 1943 no 

puede ser entendida sin la referencia a las circunstancias políticas del 

país y en la que la revista Crisis se encontraba inmersa. A partir de 

mayo de 1973 se produjo el retorno del peronismo al gobierno, con 

la asunción de Héctor Cámpora en la presidencia. Su breve 

administración estuvo hegemonizada por los sectores de la tendencia 

revolucionaria del peronismo, principalmente la Juventud Peronista, 

Montoneros y –en el ámbito universitario– la Juventud Universitaria 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

184          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Peronista. A principios de 1973 se inició un proceso de tomas 

estudiantiles, seguidas de intervenciones a las universidades, que 

buscó alejar a los sectores identificados con el régimen saliente 

(1966-1973). Tanto el gobierno de Cámpora como sus apoyos 

sociales y políticos aspiraban a ubicar a la universidad en un 

importante lugar dentro de la transformación que pregonaban. La 

universidad inició así una etapa en la que debía “adecuar sus 

estructuras institucionales, su organización curricular y sus funciones 

al proceso de transformación política y social” (Buchbinder y 

Marquina, 2008, p. 11) que vivía el país. 

El artículo de Crisis se publicó en el marco de la discusión de 

la ley universitaria de 1974, conocida como ley Taiana por el ministro 

de Cultura y Educación que la promovió, Jorge Taiana. Esta ley se 

sancionó el 14 de marzo de 1974 y fue promulgada por el presidente 

Perón doce días después. Junto a la exclusión de los docentes que 

habían sido empleados de empresas multinacionales (restricción que 

ya habían establecido las intervenciones de Cámpora), reconocía los 

años de desvinculación como antigüedad a quienes habían sido 

cesanteados entre 1955 y 1973. Además, exigía formar profesionales 

y técnicos “con una conciencia argentina” (Ley Universitaria N° 

20.654, 1974, p. 11) y que la investigación procurara asumir “los 

problemas reales nacionales y regionales” (Ley Universitaria N° 

20.654, 1974, p. 12). Se privilegiaba el desarrollo y la difusión del 

conocimiento “de carácter autóctono, nacional y popular” (Ley 

Universitaria N° 20.654, 1974, p. 12). En palabras de Buchbinder 

(2005), esta norma “procuraba compatibilizar las ideas de las 

agrupaciones peronistas hegemónicas en el ámbito académico con 

elementos de la tradición reformista como la autonomía” (p. 203). En 

ese marco, se sustituyeron las tradicionales clases magistrales y de 

trabajos prácticos por reuniones y encuentros; se promovió la 

evaluación grupal; se incentivó de manera particular la relación de las 

aulas con el mundo social, con una activa política de extensión; y se 

eliminó el examen de ingreso. 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                185 

La revista Crisis al publicar en 1974 el manifiesto de FORJA –

producido treinta y un años antes– buscaba ligar dos momentos 

históricos y reivindicar el ideario de una agrupación en el que 

convergían la lucha por la autonomía y el discurso nacional popular. 

Los argumentos de FORJA le otorgaban herramientas para la 

discusión política a quienes publicaban Crisis. Una lectura del 

documento a la luz de ambos contextos, en el que fue elaborado y en 

el que fue republicado, permite identificar las posiciones que Crisis 

buscaba reivindicar. A pesar de la distancia temporal, la revista 

intentaba actualizar el posicionamiento forjista sobre los problemas 

del país y de la universidad. 

La discusión en el campo político y cultural de los años 

sesenta y setenta asumía la cuestión universitaria como una cuestión 

nacional, como un problema político que involucraba al conjunto de 

la sociedad, más allá de las aulas. La idea de vincular la dimensión 

pedagógica con la misión histórica de cambio social fue una de las 

formas que tuvo FORJA y que recuperó Crisis para retomar la 

tradición reformista. Tanto en el diagnóstico de 1943 como en la 

experiencia 1973-1974 apareció la recuperación de la Reforma 

universitaria en clave anticolonial. La reivindicación del estudiante 

como sujeto transformador de la institución y como parte activa de 

su gobierno era acompañada por la movilización, por las tomas y, en 

un determinado momento, por las políticas del Estado nacional. El 

planteo de la universidad como un problema político y social no 

excluyó la discusión de los aspectos estrictamente pedagógicos como 

fueron la redefinición de los métodos de enseñanza y la concepción 

situada del conocimiento. Tanto los métodos de enseñanza y de 

evaluación como los saberes y las técnicas de la Universidad debían 

responder a un diagnóstico y a problemáticas vinculadas al país. La 

tradición reformista, la reivindicación del sujeto estudiantil y la lucha 

contra el neocolonialismo estuvieron presentes en el artículo y se 

constituyeron en una toma de posición de la revista en sus tiempos 

complejos. 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

186          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Crisis buscó comprender su presente desde la recuperación 

heurística-documental de aquellos discursos que la habían 

antecedido en la construcción de órdenes sociales alternativos. Para 

ello, Crisis recurrió al discurso nacional popular y a la Reforma de 

1918, caminos muchas veces escindidos pero que FORJA ya había 

amalgamado. La experiencia que la publicación sostenía se 

interrumpió por el giro autoritario de la política educativa de agosto 

de 1974 cuando asumió Oscar Ivanissevich como ministro de 

educación. Las intervenciones y las políticas reaccionarias impulsadas 

por el ministerio, junto al accionar de organizaciones paramilitares 

como la Triple A, provocaron “un nuevo vaciamiento de la 

Universidad” (Buchbinder, 2005, p. 206). Las fracturas y el pase a la 

clandestinidad de las organizaciones que comandaron el proceso de 

1973 significaron un duro golpe a los actores universitarios 

comprometidos con el cambio social, de modo similar al que sufrió 

Crisis a partir del golpe de marzo de 1976 y que provocó el ocaso de 

la publicación cinco meses más tarde. 

6. Conclusiones 

Los casos analizados en el presente artículo dan cuenta de 

que el abordaje histórico que realizó Crisis correspondía a las notas 

del revisionismo histórico de los años sesenta y setenta del siglo XX y 

emergía como síntoma de la conjunción entre lo cultural y lo político. 

La historia era entendida, siguiendo a Oliveira Prates (2021 p. 28), 

como una herramienta orientada a la concientización de las masas en 

beneficios de las luchas de liberación nacional del Tercer Mundo.  

El análisis de diálogos indianos permitir ir más allá de los 

problemas del revisionismo argentino para vincularlo con el 

escenario latinoamericano. La delimitación geográfica del 

revisionismo histórico como corriente de la historiografía argentina 

puede ser puesta en pausa al considerar la empresa historiográfica 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                187 

de Crisis como un locus de enunciación latinoamericano y 

latinoamericanista. La particular nota revolucionaria del revisionismo 

histórico de las décadas mencionadas encuentra una apertura en 

discursos como “Diálogos indianos” que permite correr el foco de la 

escena nacional argentina y hacer visibles tópicos y problemas 

regionales. Además, la notada ausencia del personaje de Micaela en 

la selección que hizo la revista permite identificar la relectura 

particular que hizo la publicación de la obra de Salazar Bondy. Por 

otra parte, la particular forma de organizar el relato permite dar 

cuenta de la subordinación de sus componentes a la significación 

histórica. El sentido trascendente de las luchas por la liberación –con 

las omisiones presentes– requiere del pasado como tema y, otra vez, 

la historia opera como herramienta. 

La reproducción que hizo Crisis de un manifiesto publicado a 

los pocos días del golpe de Estado de 1943 remitía a una situación 

política concreta, la reforma universitaria de 1973 y su posterior 

interrupción con el giro autoritario de 1974. Las polémicas en torno 

a los proyectos de Universidad y la interpretación de la propia etapa 

histórica emergían de un procedimiento heurístico que dejaba 

entrever la voluntad intervencionista de Crisis. Al publicar el 

documento de FORJA, la operación historiográfica que emprendió la 

revista supuso una reivindicación de la trayectoria intelectual de 

aquel grupo a la vez que un posicionamiento en el campo cultural 

concreto de los años setenta.  

La caracterización de los discursos historiográficos de Crisis 

como discursos revisionistas resulta acertada y se corresponde con el 

afán de construir un nuevo Parnaso historiográfico, como propone 

María Sonderéguer (2008, p. 26) al recuperar el concepto de Ángel 

Rama. Según ella, “Crisis diseña […] una historia ‘real’ contrapuesta a 

la historia ‘oficial’; elabora un nuevo canon creado con los nombres 

que habían sido expulsados del panteón nacional” (p. 23). 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

188          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

La operación historiográfica del revisionismo de la 

publicación constituyó un anti-discurso (Roig, 1984, p. 15), por el que 

se vieron invertidos los valores del discurso del contradestinatario, 

identificado como el de la historiografía “oficial”. En este sentido, De 

Diego afirma que la posición historiográfica de Crisis “se construye 

mediante una verdadera inversión de la historia liberal, y allí donde 

se leían derrotas, se festejan triunfos, allí donde se ensalzaban 

héroes, se descubren traidores, allí donde el país avanzaba, en 

verdad retrocedía” (De Diego, 2003, p. 42). 

En la lectura se reconocen contradicciones que pueden ser 

profundizadas y complejizadas recurriendo a categorías de análisis 

que expresen las relaciones sociales, más allá de oposiciones binarias 

y como parte de una estructura histórica relacional. En este sentido, 

la interrogación propuesta permite vislumbrar en Crisis una dialéctica 

que supera la oposición de contrarios y abre nuevas posibilidades 

interpretativas vinculadas a las formas de hacer historia. 

Estas posibilidades interpretativas están signadas por el 

carácter hipoepistemológico que Michel Foucault (2010, p. 367) 

asigna a las ciencias humanas. El lugar epistemológico de la historia 

se hace patente en los discursos analizados: la propia historicidad, la 

perspectiva particular, la relatividad de sus posiciones y el carácter 

polemista permiten hundir a Crisis en su propio orden histórico. 

Referencias bibliográficas 

Acta de la independencia 1816 (Julio de 1975). Ideas, letras, artes en la Crisis, (27), 1. 

Altamirano, Carlos y Sarlo, Beatriz (1983). Literatura/sociedad. Buenos Aires: Hachette. 

Ansaldi, Waldo y Giordano, Verónica (2012). América Latina: La construcción del orden. Vol. 2: 
De las sociedades de masas a las sociedades en procesos de reestructuración. Buenos Aires: 
Ariel. 

Aranda, Marcela (2017). Las revistas culturales como espadas discursivas del orden histórico: el 
caso de Mundo Nuevo (1966-1968). En Adriana Arpini (Ed.), Fragmentos y episodios: 



FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                189 

Expresiones del pensamiento crítico de América Latina y el Caribe en el siglo XX (pp. 125-156). 
Mendoza: Qellqasqa. 

Arpini, Adriana (2016). Filosofía, crítica y compromiso en Augusto Salazar Bondy. Lima: Fondo 
Editorial del Congreso del Perú. 

Arpini, Adriana (2024). Voces de mujeres y de los feminismos en torno a la filosofía 
latinoamericana de la liberación. Erasmus, (26), 1-22. 

Arpini, Adriana (Ed.) (2003). Otros discursos: Estudios de Historia de las Ideas Latinoamericanas. 
Mendoza: Facultad de Ciencias Políticas y Sociales, Universidad Nacional de Cuyo. 

Asesinato del ilustre héroe de los Andes y representante del gobierno de Buenos Aires Brigadier 
General Juan Facundo Quiroga (abril de 1976). Ideas, letras, artes en la Crisis, (36), 1. 

Bajtín, Mijaíl (1988). Problemas de la poética de Dostoiesvki. México: Fondo de Cultura 
Económica. 

Bajtín, Mijaíl (1989). Teoría y estética de la novela. Madrid: Taurus. 

Bajtín, Mijaíl (1994). El método formal en los estudios literarios: Introducción crítica a una 
poética sociológica. Madrid: Alianza. 

Bajtín, Mijaíl (2013). Estética de la creación verbal. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Barthes, Roland (1994). El susurro del lenguaje. Barcelona: Paidós. 

Bayer, Osvaldo (septiembre de 1974). Acerca de La Patagonia rebelde. Ideas, letras, artes en la 
Crisis, (17), 29-32. 

Bloch, Marc (2021). Introducción a la historia. México: Fondo de Cultura Económica. 

Buchbinder, Pablo (2005). Historia de las universidades argentinas. Buenos Aires: 
Sudamericana. 

Buchbinder, Pablo y Marquina, Mónica (2008). Masividad, heterogeneidad y fragmentación: El 
sistema universitario argentino, 1983-2007. Los Polvorines: Universidad Nacional de General 
Sarmiento / Biblioteca Nacional. 

Campione, Daniel (2002). Argentina: La escritura de su historia. Buenos Aires: Instituto 
Movilizador de Fondos Cooperativos. 

Chávez, Fermín (1976a). Las Malvinas: las llaves de los mares del sur. Ideas, letras, artes en la 
Crisis, (35), 36-38. 

Chávez, Fermín (1976b). ¿Quién nos mete a modificar costumbres? A cien años del debate 
sobre proteccionistas y libre cambio. Ideas, letras, artes en la Crisis, (37), 20-22. 

Cueva, Herman Mario (octubre de 1973). Datos para una ficha. Ideas, letras, artes en la Crisis, 
(6), 63. 

De Diego, José Luis (2003). ¿Quién de nosotros escribirá el Facundo? Intelectuales y escritores 
en Argentina, 1970-1986. La Plata: Ediciones al margen. 

Devoto, Fernando y Pagano, Nora (2004). La historiografía académica y la historiografía 
militante en Argentina y Uruguay. Buenos Aires: Biblos. 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

190          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Devoto, Fernando y Pagano, Nora (2009). Historia de la historiografía argentina. Buenos Aires: 
Sudamericana. 

Dussel, Enrique (2007). Política de la Liberación: Historia mundial y crítica. Madrid: Trotta. 

El primer periódico del Río de la Plata (enero de 1975). Ideas, letras, artes en la Crisis, (21), 1. 

Fernández Retamar, Roberto (septiembre de 1973). Martí y la revelación de nuestra América. 
Ideas, letras, artes en la Crisis, (5), 52-55. 

FORJA (marzo de 1974). Los maestros y las doctrinas del engaño. Ideas, letras, artes en la Crisis, 
(11), 50-53. 

Foucault, Michel (2010). Las palabras y las cosas: Una arqueología de las ciencias humanas. 
Buenos Aires: Siglo XXI. 

Galasso, Norberto (marzo de 1975). Manuel Ugarte, maldito. Ideas, letras, artes en la Crisis, 
(23), 34-39. 

Gilman, Claudia (2012). Entre la pluma y el fusil: Debates y dilemas del escritor revolucionario 
en América Latina. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Glaser, Barney y Strauss, Anselm (1967). The Discovery of Grounded Theory: Strategies for 
Qualitative Research. Nueva York: Aldine Publishing Company. 

Kristeva, Julia (1981). Semiótica I. Madrid: Fundamentos. 

Le Goff, Jacques (2001). Prefacio. En Marc Bloch, Apología para la historia o el oficio de 
historiador (pp. 9-33). México: Fondo de Cultura Económica. 

Ley Universitaria N° 20.654 (1974). Buenos Aires: Centro Nacional de Documentación e 
Información Educativa. 

Martínez Estrada, Ezequiel (diciembre de 1974). Martí, la cultura americana y la revolución. 
Ideas, letras, artes en la Crisis, (20), 57-59. 

Mazziotti, Nora (noviembre de 1975). El 17 de octubre en los diarios. Ideas, letras, artes en la 
Crisis, (31), 31-39. 

Narvaja de Arnoux, Elvira (2006). Análisis del Discurso: Modos de abordar materiales de archivo. 
Buenos Aires: Santiago Arcos. 

Oliveira Prates, Thiago Henrique (2021). Uma guerrilha revisionista: intelectuais, revisionismo e 
políticas da história nas Ediciones de Crisis (Argentina, 1973-1976). Belo Horizonte: 
Universidade Federal de Minas Gerais. 

Orgambide, Pedro (noviembre de 1973). Dos historias de la Semana Trágica. Ideas, letras, artes 
en la Crisis, (7), 46-48. 

Ponza, Pablo (2014). De la revolución armada al pacto democrático: cambio de paradigma en el 
grupo Pasado y Presente. En Waldo Ansaldi y Verónica Giordano (Eds.), América Latina: Tiempos 
de violencias (pp. 281-307). Buenos Aires: Ariel. 

Ponza, Pablo (enero-junio de 2020). Revistas, redes intelectuales y zonas de incitación teórica. 
Palimpsesto, 10(17), 24-38. DOI: https://doi:10.35588/pa.v10i17.4306 

https://doi:10.35588/pa.v10i17.4306


FACUNDO LAFALLA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                191 

Ponza, Pablo (mayo-agosto de 2018). Redes intelectuales: influencias y novedades en la Revista 
Crisis, Argentina: 1973-1987. Caderno de Letras, (31) (¿pp.?). 

Primer mapa independiente de América. (Setiembre de 1975). Ideas, letras, artes en la Crisis, 
(29), 1. 

Rama, Ángel (1998). La ciudad letrada. Montevideo: Arca. 

Rivera, Jorge (junio de 1974). Sí y no de Leopoldo Lugones. Ideas, letras, artes en la Crisis, (14), 
9-24. 

Roig, Arturo (1984). Narrativa y cotidianidad: La obra de Vladimir Propp a la luz de un cuento 
ecuatoriano. Quito: Belén. 

Roig, Arturo (2009). Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano. Buenos Aires: Una 
ventana. (Edición corregida y aumentada). 

Salazar Bondy, Augusto (abril de 1974). Diálogos indianos. Ideas, letras, artes en la Crisis, (12), 
37-39. 

Seibel, Beatriz (enero de 1975). Crónica: La Semana Trágica. Ideas, letras, artes en la Crisis, (21), 
57-69. 

Sigal, Silvia y Verón, Eliseo (2004). Perón o muerte: Los fundamentos discursivos del fenómeno 
peronista. Buenos Aires: Eudeba. 

Silva, Hélio (junio de 1973). Historia secreta de la conspiración. Ideas, letras, artes en la Crisis, 
(2), 43-47. 

Simpson, Máximo (enero de 1975). Los últimos soldados de Zapata. Ideas, letras, artes en la 
Crisis, (21), 3-11. 

Sonderéguer, María (2008). Revista Crisis (1973-1976): Antología, del intelectual comprometido 
al intelectual revolucionario. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes. 

Terán, Oscar (2008). Historia de las ideas en la Argentina: Diez lecciones iniciales, 1810-1980. 
Buenos Aires: Siglo XXI. 

Tozzi, Verónica (2009). Hayden White y una filosofía de la historia literariamente informada. 
Ideas y Valores, (140), 73-98. 

Urondo, Francisco (agosto de 1973). La patria fusilada. Ideas, letras, artes en la Crisis, (4), 63-
65. 

Verón, Eliseo (2004). Fragmentos de un tejido. Barcelona: Gedisa. 

White, Hayen (2019). Metahistoria: La imaginación histórica en la Europa del siglo XIX. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Zito Lema, Vicente (octubre de 1975). Juan Manuel de Rosas: el destierro de un caudillo. Ideas, 
letras, artes en la Crisis, (30), 28-33. 

Zito Lema, Vicente y Bedoyan, María (Eds.) (julio de 1973). Hecho en prisión. Ideas, letras, artes 
en la Crisis, (3), 3-9. 

 



DISCURSOS Y OPERACIONES HISTORIOGRÁFICAS EN LA REVISTA CRISIS (1973-1976) 

192          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Facundo Lafalla  

Profesor de grado universitario en Historia por la Universidad Nacional de Cuyo, 
Mendoza, Argentina. Es estudiante avanzado del Doctorado en Ciencias Sociales en 
la misma casa de estudios. Desempeña sus actividades docentes en la Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales de la Universidad Nacional de Cuyo y en el Instituto de 
Educación Superior Docente y Técnica N°9-001 “General José de San Martín”, San 
Martín, Mendoza. 



ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 29/04/2025  |  ACEPTADO 13/06/2025  | PP. 193-218 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2025                193 

Un acercamiento a los aportes 
teórico-metodológicos de Günter Böhm 
y Boleslao Lewin para el estudio 
de la presencia judía en América Latina 
entre fines del siglo XVIII 
 y mediados del siglo XIX 

An Approach to the Theoretical and Methodological 
Contributions of Günter Böhm and Boleslao Lewin for the Study 
of the Jewish Presence in Latin America Between the End of the 
18th Century and the Mid-19th Century 

Román Ignacio Astorga Herrero1 

Resumen:  

Los/as historiadores/as de lo judío se han encontrado con dificultades para analizar 
la presencia judía en América Latina en el período tardo-colonial y revolucionario-
independentista. Este trabajo se propone identificar cuáles fueron esas dificultades 
y problemáticas; así como, también, brindar coordenadas teórico-metodológicas que 
permitan analizar la presencia judía en el período en cuestión. Para ello, desde la 
perspectiva de las redes intelectuales y el análisis de contenido, se reconstruirá la 
vida y obra de Günter Böhm y Boleslao Lewin, sus trayectorias individuales, su 
pertenencia a redes intelectuales, sus posicionamientos historiográficos y los temas 
y períodos abordados por los historiadores. También, se hará hincapié en las 

 
1 Instituto de Filosofía Americana y Argentina, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad 

Nacional de Cuyo, Argentina. Trabajo realizado en el marco de las Becas SIIP-UNCuyo, categoría 

Alumno-Avanzado 2023-2024 (Res. N°734/2023-CS). Contacto: roman.astorga98@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
mailto:roman.astorga98@gmail.com


UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

194          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

dificultades encontradas por los autores para analizar la presencia judía en el período 
en cuestión y se sistematizarán las coordenadas teórico-metodológicas brindadas 
por Gunter Böhm, Boleslao Lewin, José Toribio Medina y Haim Avni para el estudio 
de la temática.  

Palabras clave: judíos, historiografía, Latinoamérica. 

Abstract:  

Historians of Jewish history have encountered difficulties in analyzing the Jewish 
presence in Latin America during the late colonial and revolutionary-independence 
periods. This paper aims to identify these difficulties and problems and to provide 
theoretical and methodological frameworks that allow for an analysis of the Jewish 
presence in this period. To this end, from the perspective of intellectual networks 
and content analysis, the life and work of Günter Böhm and Boleslao Lewin will be 
reconstructed, along with their individual trajectories, their membership in 
intellectual networks, their historiographical positions, and the themes and periods 
they addressed. Emphasis will also be placed on the difficulties the authors 
encountered in analyzing the Jewish presence in this period, and the theoretical and 
methodological frameworks provided by Günter Böhm, Boleslao Lewin, José Toribio 
Medina, and Haim Avni for the study of this topic.  

Keywords: jews, historiography, Latin America. 

1. Introducción: las problemáticas y dificultades para el análisis 
de la presencia judía en América Latina entre finales del siglo 
XVIII y mediados del siglo XIX 

La presencia judía en América Latina se remonta al período 

colonial, a través de la llegada y el asentamiento de grupos sefardíes, 

criptojudíos y/o conversos o cristianos nuevos2. Sin embargo, las 

 
2 Los sefardíes son la rama judía que, desde finales del siglo I d. C, comienzan a instalarse en la 

Península Ibérica y que, a finales del siglo XV, son expulsados de España y Portugal, iniciando 

su diáspora, la cual se establecerá en América, África, Europa y Asia. Por su parte, los 

criptojudíos eran aquellos que, luego de recibir la conversión forzosa a la fé católica, llevada a 

cabo por el Tribunal de la Santa Inquisición, volvía a sus prácticas y ritos judíos en el ámbito 

privado. Y, conversos o cristianos nuevos eran aquellos judíos o musulmanes convertidos al 

catolicismo a la fuerza por la Santa Inquisición que podían o no seguir practicando su fe y su 

cultura anterior (cf. Cohen, 2019).  



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                195 

investigaciones que sentaron las bases del estudio sistemático de la 

presencia judía en la región se han ceñido, mayormente, a la experiencia 

de colonización e inmigración judía de fines del siglo XIX y comienzos del 

siglo XX (Kahan y Dujovne, 2017; Tapia Adler, 2017), dejando en un 

segundo plano el período tardocolonial y revolucionario-

independentista.  

Por su parte, los trabajos que sí han analizado este período 

presentan tres problemáticas. En primer lugar, los trabajos que analizan 

el período en cuestión parten de la lógica de los Estados-nación 

conformados a fines del siglo XIX (Lewin, 1939; Böhm, 1948; Aizemberg, 

1983; Avni, 1983). En consecuencia, analizan la presencia judía desde la 

lógica nacional, olvidando las particularidades territoriales, identitarias y 

sociales del período tardocolonial y revolucionario-independentista 

(Lobato, Solís Carnicer y Wasserman, 2022). En segundo lugar, estos 

trabajos aparecen desperdigados en el tiempo, tal como se evidencia en 

las referencias bibliográficas mencionadas, lo que implica una amplia 

diversidad de posicionamientos historiográficos, abordajes y temáticas, 

producto de la desconexión entre las investigaciones. Esto dificulta la 

sistematización de sus conclusiones y aportes (Hernández Sandoica, 

2015). Y, en tercer lugar, los pocos y dispersos textos que presentan una 

visión integral sobre la presencia judía en América Latina analizan de 

forma somera el período que va desde fines del siglo XVIII hasta 

mediados del siglo XIX (Lewin, 1960; Elkin, 1980; Liebman, 1984; Avni, 

1992; Feierstein, 2006; Cohen, 2019).  

Frente a estas problemáticas, surgen los siguientes 

interrogantes: a) ¿qué redes intelectuales construyeron y qué 

posicionamientos historiográficos, abordajes y temáticas asumieron los 

historiadores de lo judío para investigar el período que abarca desde 

fines del siglo XVIII a mediados del siglo XIX?; b) ¿cuáles son dificultades 

y problemáticas encontradas por los historiadores para el estudio de la 

presencia judía en el período en cuestión?; y c) ¿qué coordenadas 

teórico-metodológicas se pueden proponer para actualizar y 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

196          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

profundizar el análisis de la presencia judía en América Latina para el 

período tardocolonial y el revolucionario-independentista? 

La anticipación de sentido que orienta este trabajo es que 

estos historiadores de lo judío, en su mayoría exiliados que venían 

de Europa, afectados por los totalitarismos del segundo cuarto del 

siglo XX, en su afán de legitimarse y legitimar a la comunidad judía 

de los respectivos países en donde se instalan, influenciados por 

las nuevas corrientes historiográficas, llevarán a cabo la 

construcción de redes intelectuales y la consecución de estudios 

históricos que tratarán de dar cuenta de la larga presencia judía 

en América Latina. Sin embargo, para el período tardocolonial y 

revolucionario-independentista, deberán sortear una serie de 

dificultades que no les permitirán realizar un estudio profundo y 

sistemático.  

Por lo tanto, este trabajo se propone, al menos de manera 

parcial, realizar esa tarea de sistematización. En pos reconstruir el 

proceso de la escritura histórica de la presencia judía en la región, 

teniendo en cuenta sus cambios, modulaciones, embates, 

influencias y validez explicativa (De Certeau, 1993). Así como, 

también, con el afán de obtener un conocimiento significativo del 

pasado, dejando de lado hechos aislados en pos de una visión 

ordenada, donde se destaquen orientaciones y líneas generales y 

cadenas de relaciones, significaciones y valores (Marrou, 1985, 

citado en Ruiz Torres, 1993). El siguiente trabajo se propone: a) 

reconstruir redes intelectuales de producción histórica, 

identificando pertenencias institucionales, participación en 

revistas e instituciones científicas y culturales, posicionamientos 

historiográficos, temáticas y formas de abordaje empleados; b) 

identificar los problemas y dificultades para el análisis de la 

presencia judía en América Latina en el período tardo-colonial y 

revolucionario-independentista; y c) establecer coordenadas 

teórico-metodológicas para el análisis de los actores judíos en 

América Latina durante el período en cuestión. 



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                197 

Para el análisis del trabajo se aplicará la perspectiva de 

redes, la cual permite identificar trayectorias individuales de los 

historiadores de lo judío, teniendo en cuenta centros de estudios, 

universidades y cátedras que integraron y jornadas, congresos y 

revistas científicas donde participaron (Pita González, 2007; Devés 

Valdés, 2007; Granados García, 2017). También, se recurrirá al 

análisis de contenido, el cual permite reconstruir la relación que 

la producción historiográfica guarda con el contexto y viceversa, 

el posicionamiento ético, político e historiográfico de los 

historiadores, los períodos, lugares y temáticas que abordaron, las 

fuentes que utilizaron, los diálogos críticos que mantuvieron con 

otras experiencias historiográficas y la finalidad de sus 

investigaciones (Van Dijk, 2013).  

El trabajo contará con tres partes: en la primera, se 

reconstruirá la trayectoria biográfico-intelectual de Günter Böhm 

y Boleslao Lewin, a partir de la focalización en sus procesos 

migratorios, sus consolidaciones académicas, sus participaciones 

en redes intelectuales, sus posicionamientos historiográficos y las 

temáticas y temporalidades abordadas. En la segunda parte, se 

hará foco en las dificultades que los autores detectan para 

investigar la presencia judía en América Latina en el período que 

va desde finales del siglo XVIII hasta mediados del siglo XIX. En la 

tercera parte, se procederá a realizar un mapa tentativo de 

coordenadas teórico-metodológicas que los historiadores de lo 

judío aportan para el estudio del período en cuestión. En esta 

última parte, cabe aclarar, se complementarán los aportes de 

Boleslao Lewin y Gunter Böhm con los de José Toribio Medina y 

Haim Avni3.  

 
3 Se considera que el punto nodal de este trabajo son las coordenadas teórico-metodológicas 

que aportan los historiadores de lo judío para analizar el período en cuestión. De allí que se 

trate de enriquecer los aportes de Boleslao Lewin y Günter Böhm con los de José Toribio 

Medina y Haim Avni. Quedará para otro trabajo un análisis más profundo de las conexiones 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

198          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

2. Günter Böhm y Boleslao Lewin: de la inmigración a la 
legitimación académica 

2. 1. La inmigración polaco-judía en Argentina y la inmigración 
judeo-alemana en Chile en el período de entreguerras: 1914-
1939 

Las emigraciones de Boleslao Lewin desde Polonia hacia 

Argentina (1937) y de Günter Böhm desde Alemania hacia Chile 

(1939) se enmarcan en un proceso mayor que se va a producir 

durante el período de entreguerras (1918-1939), en una Europa 

marcada por el ascenso de los totalitarismos4 y la proliferación del 

antisemitismo5. Si bien este proceso tendrá diversas 

modulaciones, en este caso nos interesan dos en particular: la 

migración judeo-polaca hacia Argentina, dentro de la cual 

 

biográfico-intelectuales e historiográficas entre los cuatro historiadores que se analizan en ese 

apartado.  

4 Los totalitarismos europeos –como la Alemania Nazi (1933-1945) y la Unión Soviética 

estalinista (1928-1953)– van a ser sistemas políticos caracterizados, en términos generales, por 

la tenencia de un monopolio coercitivo fuerte y arbitrario y un alto grado de centralización 

territorial e institucional, sin división de poderes, con un destacado rol de las Fuerzas Armadas 

y la presencia de un partido único. También, se caracterizarán por la aspiración del Estado de 

reducir al mínimo la esfera de lo privado, el desarrollo de un sistema económico capitalista 

organizado (como en la Alemania Nazi) o un sistema de planificación central (como en la U.R.R.S 

de Stalin). Además, apelarán a concepciones de legitimidad que combinarán elementos 

organicistas y técnico-científicos (cf. Buchrucker et al, 2010).  

5 El antisemitismo, como núcleo de ideas, prejuicios y prácticas institucionales, se difundirá a lo 

largo y ancho de Europa, entre 1919 y 1939, asumiendo una serie de lineamientos 

característicos. Siguiendo a López Göttig (2019), encontramos: la idea de que hay una 

conspiración judía para dominar el planeta y destruir la sociedad cristiana; que los judíos 

controlan la prensa y el sistema bancario; que hay una interrelación entre los movimientos 

revolucionarios y las aspiraciones de los judíos; que los judíos son inferiores y los arios 

superiores; que el judío es improductivo y físicamente inepto; que los judíos difunden 

pornografía, el alcoholismo, la prostitución y el laicismo para controlar a la población; y la 

legitimación de pogromos o persecuciones violentas espontáneas u organizadas contra 

comunidades o individuos judíos (López Göttig, 2019).  



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                199 

ubicamos la experiencia de Boleslao Lewin; y la migración judeo-

alemana hacia Chile, dentro de la cual colocamos la experiencia de 

Günter Böhm y su familia.  

Según Porada (2022), luego de la finalización de la Primera 

Guerra Mundial y la conformación de Polonia como Estado-nación, 

se combinan una serie de factores que impulsan la emigración 

polaca y judeo-polaca hacia Europa, América y Asia. En primer 

lugar, aparece la unión de territorios que supieron estar 

repartidos entre Prusia, Rusia y el Imperio Austrohúngaro, lo cual 

produjo la incorporación forzada de etnias dispares e 

históricamente enfrentadas entre sí, que no tenían una identidad 

polaca. En segundo lugar, tenemos la presencia de altos niveles de 

desocupación debido al subdesarrollo de la industria nacional 

polaca, la superpoblación rural y la desmovilización del ejército 

polaco. Y, en tercer lugar, aparece la decisión política del gobierno 

polaco de promover la emigración para deshacerse de la población 

desocupada, modificar la composición étnica del país 

(homogeneizar) y disminuir la conflictividad existente. 

Por su parte, la emigración judeo-alemana del período de 

entreguerras (1918-1939) a Chile se produjo, según Brahms García y 

Montes Arraztoa (2013), más que por factores económicos, por la 

misma radicalización del régimen nazi, a partir de: a) las leyes de 

Nuremberg (1935), que terminaron de colocar a los judeo-alemanes 

como ciudadanos de segunda; b) la anexión de Austria, que produjo la 

ampliación de Alemania y del domino nazi sobre Europa; y c) la Noche 

de los Cristales Rotos (1938), el mayor pogromo de la historia 

contemporánea de Europa. 

De esta manera, tanto Lewin como Böhm deberán migrar y 

convertirse en refugiados en Argentina y en Chile en un contexto 

marcado en América Latina por el rechazo a la inmigración judía (Porada, 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

200          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

20226; Brahm García y Montes Arraztoa, 20137). En ese marco, deberán 

hacerse un lugar dentro de la academia e intentar institucionalizar algo 

que, para comienzos de la década de 1940, era una novedad en América 

Latina: los estudios judaicos.  

2.2. Trayectorias dispares: entre la investigación individualizada 
de Boleslao Lewin y la institucionalización de los estudios 
judaicos de Günter Böhm 

Boleslao Lewin nació en Lodz, Polonia, en 1908. Los datos 

sobre su vida en Europa son escasos. Se sabe que sufrió 

 
6 Según Porada (2022) el Estado argentino, luego de la Primera Guerra Mundial, comenzará a tener 

una política migratoria selectiva, la cual se manifestará en: el favorecimiento del ingreso de nórdicos 

o latinos, preferentemente agricultores; la limitación del ingreso de inmigrantes de “raza negra o 

amarilla” (sic) y de aquellos que pudieran pervertir el orden social; la presentación de pasaporte con 

foto, certificado de antecedentes penales, de no mendicidad y de salud; la multiplicación de los 

organismos de control; la prohibición del ingreso de mujeres solas con hijos menores de 15 años 

(salvo que tuvieran compromiso de casamiento o las reclamarán familiares o instituciones 

comunitarias) y del ingreso de mayores de 60 años; y la limitación del ingreso de artesanos y obreros, 

sobre todo judíos. Posteriormente, tras la crisis económica mundial de 1929, el Estado argentino 

sumará nuevas restricciones a la inmigración: la elevación de las tasas consulares; la necesidad de 

tener un un contrato de trabajo; la muestra de solvencia económica de los parientes establecidos en 

Argentina; la retención de las mujeres en el Hotel de Repartición en Buenos Aires hasta la contracción 

de matrimonio; el depósito de 30 pesos-oro en el país de origen, por parte de las mujeres, los cuales 

serían recuperados al casarse; y el pago de montos varios que el Estado retenía hasta que el 

inmigrante conseguía trabajo. 

7 Según Brahm García y Montes Arraztoa (2013), durante la presidencia de Alessandri (1932-1938) se 

impusieron medidas restrictivas para el ingreso de inmigrantes, sobre todo judíos, tales como: el 

otorgamiento de facultades discrecionales a los funcionarios consulares para aceptar o no el ingreso 

de inmigrantes; el rechazo de inmigrantes sin trabajo o recursos demostrables; la limitación del 

ingreso de inmigrantes judíos a 50 familias por año; la preferencia de agricultores por sobre obreros, 

comerciantes o profesionales; la obligación de hacerle firmar al inmigrante una declaración de 

compromiso de que no se comprometería con la política interna de Chile; y el aumento de la 

restricciones para el ingreso de rusos, lituanos, letones, polacos, rumanos, búlgaros, albaneses, 

griegos, turcos, sirios, palestinos, libaneses e individuos de razas de color; la limitación de los 

consulados chilenos que, en Europa, podían visar los pasaportes de judíos (solo podían visarlos los de 

París, Hamburgo y Génova). 



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                201 

persecuciones por ser judío y/o por su posicionamiento político de 

izquierdas. En algún momento de la década de 1930, con el avance 

de los totalitarismos en Alemania e Italia y el aumento del 

antisemitismo en Europa, migra hacia Uruguay, primero, y luego 

hacia Argentina en 1937 (Liamgot, 1989; Feierstein, 2006).  

Por su parte, Günter Böhm Grumpeter nació en Breslau, 

Alemania, en 1923. A diferencia de Boleslao Lewin, su vida en Europa 

está mucho mejor documentada. Esto nos permite saber que hizo sus 

estudios secundarios en Johanneum-Gymnasium de Breslau entre los 

años 1933 y 1937. Luego, emigró a Suiza y allí estudió en el Institut 

Montana, en Zugerberg, hasta 1939. En ese mismo año, emigra con 

su familia a la ciudad de Concepción, Chile. Una vez allí, termina sus 

estudios secundarios en el Liceo Fiscal de Hombres y, luego, estudia 

en la Universidad de Concepción Historia e Historia del Arte entre 

1942 y 1946 (Facultad de Filosofía y Humanidades, C. de. E. J., 1998).  

De esta manera, ya aparece una primera diferencia entre 

ambos. Mientras Boleslao Lewin llega como un adulto formado que 

ha desarrollado sus habilidades intelectuales (pese a que 

desconocemos qué, cómo y dónde estudió). Günter Böhm, por su 

parte, empieza y termina sus estudios superiores en Chile y, por lo 

tanto, tiene una trayectoria formativa lineal y documentada.  

Otro aspecto fundamental para tener en cuenta tiene que ver 

con la participación de ambos en redes académicas, científicas y/o 

universitarias. Mientras Boleslao Lewin se adapta y pasa a formar 

parte de instituciones preexistentes (Liamgot, 1989; Feierstein, 

2006), Günter Böhm lleva a cabo una tarea instituyente con la 

creación del Centro de Estudios Judaicos y la creación de la revista 

científica Cuadernos Judaicos (Facultad de Filosofía y Humanidades, 

Centro de Estudios Judaicos, 1998).  

Boleslao Lewin, ni bien llegado a la Argentina, comienza una 

tarea investigativa prolífica con la publicación de El judío en la época 

colonial (1939), Don José Toribio Medina: el historiador de la 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

202          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Inquisición en América (1940), Los León Pinelo: La ilustre familia 

Marrana del siglo XVII ligada a la historia de la Argentina, Perú, 

América y España (1942) y Tupac Amaru, el rebelde (1943). Sin 

embargo, salvo por sus largas estadías en Bolivia para preparar el 

último libro mencionado y la publicación de sus libros, poco o nada 

se sabe sobre su vida en este período (Liamgot, 1989).  

Es recién a partir de 1955, tras la caída del peronismo y la 

“normalización” de las facultades8, que Lewin comienza a ocupar 

cargos de jerarquía en instituciones académicas. En 1956, es 

nombrado director del “Instituto de Investigaciones Históricas” y 

profesor de la Facultad de Filosofía, Letras y Ciencias de la Educación 

de la Universidad Nacional del Litoral, Santa Fe, Argentina. A partir de 

1957, también, aunque pudo haber comenzado antes, aparece como 

jefe de cátedra de Historia Americana I de la Universidad Nacional de 

la Plata, Buenos Aires, Argentina (Lewin, 1957c) y comienza a publicar 

en el “Anuario del Instituto de Investigaciones Históricas” de la 

Universidad Nacional del Litoral (Lewin, 1957d).  

Por lo tanto, Lewin, a partir de la década de 1950, pasa a 

formar parte de instituciones, cátedras y revistas científicas 

preexistentes a él. En cambio, Günter Böhm llevará a cabo una tarea 

instituyente. Si bien en 1965 es nombrado profesor en el Ciclo de 

Lengua y Culturas Hebreas y en 1966 es nombrado profesor de la 

Cátedra de Arte Judío de la Universidad de Chile, preexistentes a él, 

en 1968 cofunda, junto con Bernardo Berdichewsky, el Centro de 

Estudios Judaicos de la Universidad de Chile y comienza a actuar 

como su subdirector. Luego, a partir de 1970 crea, junto con 

 
8 Según Raffo (2011), tras el derrocamiento de Juan Domingo Perón en 1955, se va a llevar a 

cabo un proceso de “normalización y modernización” en las universidades nacionales de 

Argentina. Esto implicará, por un lado, la cesantía de profesores y autoridades peronistas y la 

incorporación o reincorporación de profesores fuertemente afectados y/o perseguidos por el 

peronismo, como José Luis Romero en la Universidad Nacional de Buenos Aires. Y, por otro 

lado, se produjo la actualización de los planes de estudio y la modernización de las facultades 

en lo relativo a institutos, infraestructura e insumos.  



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                203 

Berdichewsky, los Cuadernos Judaicos y, a partir de 1973, comienza 

a oficiar como director del Centro de Estudios Judaicos y de los 

Cuadernos hasta 1998 (Facultad de Filosofía y Humanidades, Centro 

de Estudios Judaicos, 1998).  

Por otra parte, Lewin, salvo por su extensa obra publicada en 

libros, tendrá menos apariciones en publicaciones científicas y 

culturales (Liamgot, 1989). Günter Böhm no solo publicará 

constantemente en medios periodísticos, científicos y culturales 

como: la Revista Judaica, Mundo Judío y Porvenir de Buenos Aires, 

Argentina; y El Sur, La Patria, El Mercurio y las revistas Margarita y 

Pro-Arte de Santiago de Chile, sino que, además, publicará sendos 

artículos en los Cuadernos Judaicos, por él dirigido, sobre la cultura y 

la historia del pueblo judío en Europa y en América Latina (Facultad 

de Filosofía y Humanidades, Centro de Estudios Judaicos, 1998).  

En suma, si bien ambos historiadores tendrán una 

participación en los debates históricos e historiográficos de mediados 

del siglo XX, lo cierto es que Boleslao Lewin trabajará la temática judía 

de manera individualizada, sin institucionalizar los estudios judaicos9; 

mientras que Günter Böhm hará todo lo posible para constituir y 

legitimar un campo de estudio nuevo y fértil (Adler Tapia, 2017).  

2.3. Encuadre historiográfico, temáticas y espacios-temporales 
abordados: el interregno entre la profesionalización de la 
historia y la renovación historiográfica 

Tanto Boleslao Lewin como Günter Böhm comenzaron a 

realizar su producción historiográfica en el interregno o la transición 

 
9 Según Kahan y Dujovne (2017) la institucionalización de los estudios judaicos en Argentina 

será más bien tardía. Tendrá sus primeros indicios entre las décadas de 1980 y 1990, 

terminando de conformarse con la creación del Núcleo de Estudios Judíos, perteneciente al 

Instituto de Desarrollo Económico y Social, en 2005. 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

204          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

entre la institucionalización y profesionalización de la historia en 

Argentina y Chile, producida de 1890 a 1930, y el desarrollo de la 

renovación historiográfica, que aconteció de 1960 a 1990 (Devoto y 

Pagano, 2009; Gazmuri, 2007). Si bien transitaron un proceso similar, 

cada uno se verá afectado por las modulaciones y vicisitudes de su 

país.  

Boleslao Lewin desarrolló su tarea investigativa y docente 

entre el ocaso de la Nueva Escuela Histórica –fundada por Emilio 

Ravignani, Ricardo Levene y Diego Molinari– y la aparición de la 

renovación historiográfica– encabezada por Tulio Halperin Donghi, 

José Carlos Chiaramonte, Mirta Lobato e Hilda Sábato– (Devoto y 

Pagano, 2009).  

Por lo tanto, su tarea investigativa, en un primer momento, 

se verá influenciada por los lineamientos de la Nueva Escuela 

Histórica, impulsada desde la Universidad Nacional de Buenos Aires 

y la Universidad Nacional de La Plata. Al igual que Ravignani, Levene 

y Molinari, compartirá el origen inmigrante y, por lo tanto, el deseo 

de legitimarse dentro de una sociedad en la que la tarea universitaria 

e investigativa estaba reservada a las familias patricias de abolengo 

(Devoto y Pagano, 2009). Al igual que ellos, Lewin compartirá el 

interés por la historia colonial, la reivindicación de los próceres y los 

principios liberales, la crítica a la Inquisición y las instituciones 

hispánico-coloniales, el afán de configurar o construir la identidad 

nacional y la rigurosidad metodológica y documental.  

Pero Lewin no será ajeno a la renovación historiográfica que 

se comenzará a vivir en Argentina a partir de 1960. Impulsada, sobre 

todo, por José Luis Romero y Tulio Halperin Donghi, esta renovación 

intentará una síntesis superadora de las viejas disputas entre 

liberales y revisionistas. No deja de reivindicar a los próceres liberales 

como Rivadavia, Sarmiento y Mitre, pero atenúa sus críticas a los 

caudillos federales. También, impulsa la modernización de la ciencia 

histórica, le otorga un papel modesto a las individualidades y practica 



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                205 

la interdisciplinariedad con la incorporación de la economía, la 

demografía, la sociología y la estadística (Galasso, 1995).  

Así, en los últimos trabajos de Lewin se puede ver la 

influencia de la renovación, sobre todo, en el análisis de las 

mentalidades revolucionario-independentistas, a partir del estudio 

de la recepción de Rousseau en América Latina (Lewin, 1980) y de la 

utilización de metodologías propias de la economía y la sociología 

para comprender la historia social de la inmigración y de la presencia 

judía en América Latina (Lewin, 1983).  

Por su parte, Günter Böhm se puede encuadrar en la tercera 

etapa de la historiografía chilena (1940-1970), dentro de la vertiente 

influenciada por la primera y la segunda generación de la Escuela de 

Anales, entre quienes encontramos a Mario Góngora, Rolando 

Mellafe, Álvaro Jara y Sergio Villalobos (Gazmuri, 2007). Entre los 

principios defendidos por estos historiadores encontramos la 

interdisciplinariedad o inclusión de conceptos y metodologías de la 

sociología, la economía, la demografía, la antropología y la psicología 

para el análisis de los procesos históricos. También, aparece la 

historia-problema, por oposición a la historia narrativa, el análisis de 

los aspectos económicos, sociales y culturales de la historia, por 

oposición a la historia tradicional político-militar, y el estudio de la 

larga y mediana duración, por oposición a la corta duración (Gazmuri, 

2007).  

Una muestra de esto pueden ser los libros de Günter Böhm 

en donde analiza la historia de la presencia y la inmigración de la 

colectividad judía en América Latina (Böhm, 1948, 1963, 1984, 1985 

y 1992), las representaciones de pintores, escritores y músicos judíos 

o no judíos sobre los judíos en Europa y América Latina (Böhm, 

1978a) y el estudio de espacios de sociabilidad o socialidades 

masonas y judías (Böhm, 1979).  

Por último, en cuanto a las temáticas y los espacio-tiempos 

analizados podemos encontrar, nuevamente, similitudes y 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

206          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

diferencias entre Boleslao Lewin y Günter Böhm. Ambos van a 

analizar la historia de la presencia y de la inmigración judía entre el 

siglo XVI y el siglo XIX en América Latina y el Caribe (Böhm, 1948, 

1963, 1984, 1985, 1992; Lewin, 1939, 1940, 1942, 1950, 1954, 1957, 

1983, 1987). A su vez, también, van a estudiar los espacios de 

sociabilidad de los judíos, criptojudíos o marranos entre finales del 

siglo XVIII y finales del siglo XIX en Chile y en el Río de la Plata, 

respectivamente (Böhm, 1979; Lewin, 1960 b). Y, por último, van a 

estudiar la historia del Tribunal de la Santa Inquisición en América 

Latina y la vida y obra de José Toribio Medina, estudioso de la 

institución colonial en cuestión (Böhm, 1978b; Lewin, 1940, 1950, 

1957a, 1960a y 1967).  

En cuanto a las diferencias, mientras Günter Böhm va a 

dedicar su labor investigativa, en gran parte, al estudio de la historia 

del arte judío y de las representaciones de lo judío en la historia del 

arte (Böhm, 1974). Lewin, en cambio, se interesará por la historia de 

la emancipación latinoamericana entre fines del siglo XVIII y 

mediados del siglo XIX (Lewin, 1952, 1960c), la insurrección de Tupac 

Amaru en Perú a fines del siglo XVIII (Lewin, 1948, 1957b, 1976) y la 

recepción de Rousseau en América Latina entre fines del siglo XVIII y 

mediados del siglo XIX (Lewin, 1967 y 1980).  

Por lo tanto, en la producción historiográfica de ambos 

historiadores vuelve a aparecer algo fundamental: para legitimarse 

en el campo académico Boleslao Lewin apelará a otros temas de 

investigación no relacionados, necesariamente, con la presencia 

judía. En este sentido, resulta llamativo que sus principales 

condecoraciones hayan sido por sus trabajos sobre Tupac Amaru 

(Liamgot, 1989). Mientras que, Günter Böhm, trabajará temas que, 

de una u otra manera, siempre se relacionarán con la temática judía. 

Además, utilizará el Centro de Estudios Judaicos y los Cuadernos 

Judaicos como dispositivos de difusión de su producción intelectual 

(Facultad de Filosofía y Humanidades, Centro de Estudios Judaicos, 

1998).  



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                207 

En consecuencia, la labor investigativa de Lewin le permitirá 

legitimarse en el campo académico más no construir un campo de 

estudio de lo judío en Argentina. Mientras que Günter Böhm, en 

compañía de los integrantes del Centro de Estudios Judaicos, logrará 

llevar a cabo ambas tareas: logrará legitimarse en el campo 

académico chileno, focalizando su producción historiográfica en la 

temática judía, e institucionalizará los estudios judaicos.  

3. Las dificultades para el estudio de la presencia judía en 
América Latina entre fines del siglo XVIII y mediados del siglo 
XIX: las pistas que nos otorgan Boleslao Lewin y Günter Böhm 

Boleslao Lewin plantea que, a partir de la segunda mitad del 

siglo XVIII, salvo en los lugares dominados por Gran Bretaña o el 

Imperio Holandés, “el criptojudaísmo era más bien una reminiscencia 

aterradora, una pesadilla rememorada por la lectura de los Edictos 

de la Inquisición, que una realidad tangible” (Lewin, 1960, p. 60). A 

partir de esta afirmación, entonces, los autores ensayan una serie de 

respuestas para responder por qué no se puede detectar una 

presencia judía, sino importante, al menos existente, para el período 

que va desde fines del siglo XVIII hasta mediados del siglo XIX en la 

América no holandesa ni inglesa.  

En primer lugar, ambos autores plantean que la primera 

dificultad para detectar la presencia judía en el período en cuestión 

se debe, sobre todo, al factor documental. Tanto Lewin como Böhm 

detectan que, a partir de la segunda mitad del siglo XVIII, comienzan 

a disminuir los documentos que nos pueden hablar de la presencia 

de judíos, judeoconversos o judaizantes en América Latina. Según los 

autores, esto se debe a la confusión de los copistas, cronistas o 

redactores que confundían la palabra “judíos” con la palabra “indios” 

(Lewin, 1960), la decadencia de la Inquisición, la destrucción de sus 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

208          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

documentos o de panfletos y líbelos difamatorios, la dificultad para 

acceder a documentación por encontrarse en repositorios europeos 

y la producción de esos documentos por parte de los perseguidores 

(Böhm, 1963).  

En segundo lugar, tenemos la asimilación de judíos, 

judeoconversos o criptojudíos a la cultura hispanoamericana y a la fe 

católica. Según los autores, esto se deberá a tres factores: la 

asimilación forzada por los mecanismos de la Santa Inquisición 

(Böhm, 1963), la asimilación por miedo a las representaciones 

negativas y la discriminación (Böhm, 1988) y la asimilación por miedo 

a la judicialización de matrimonios o uniones por fuera de la fe 

católica (Lewin, 1960; Böhm, 1988).  

Y, en tercer lugar, tenemos un conjunto de motivos que no 

son agrupables. Günter Böhm nos plantea que la dificultad para 

estudiar la presencia judía en América Latina se debe a que las 

comunidades de judeoconversos no pudieron tener la continuidad 

que sí tuvieron en la América inglesa u holandesa (Böhm, 1963). Por 

su parte, Lewin señala, para el caso del Río de la Plata, que la apertura 

religiosa, en la primera mitad del siglo XIX, será sumamente 

restrictiva, ya que solo las autoridades porteñas mostrarán voluntad 

de apertura y, dentro de esa apertura, solo serán vistos con buenos 

ojos los inmigrantes protestantes (Lewin, 1960).  

Por lo tanto y pasando en limpio, allende a la poca presencia 

de judíos en América Latina en el período analizado, su estudio es 

sumamente difícil debido a la falta de fuentes, la asimilación a la 

cultura hispanoamericana y la fe católica, la falta de continuidad 

espaciotemporal y una apertura religiosa, en la primera mitad del 

siglo XIX, lenta, tortuosa y limitada. Sin embargo, al analizar, 

solamente, tres textos, podemos pensar que otros autores como 

Haim Avni (1983, 1992) o Mario Eduardo Cohen (2019) pueden 

aportarnos otras claves que serán analizadas en trabajos futuros. 



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                209 

4. Coordenadas teórico-metodológicas que aportan los 
historiadores de lo judío para el estudio de la presencia judía 
en América Latina entre finales del siglo XVIII y mediados del 
siglo XIX 

En este último apartado se procederá a recopilar y 

complementar las coordenadas teórico-metodológicas que aportan 

tanto Boleslao Lewin y Gunter Böhm como José Toribio Medina y 

Haim Avni para el estudio de la presencia judía en América Latina en 

el período que va desde fines del siglo XVIII a mediados del siglo XIX. 

Como primera coordenada teórico-metodológica los autores 

nos invitan a ampliar las fuentes consultadas. Hay fuentes olvidadas, 

dejadas de lado o que necesitan una segunda lectura que nos pueden 

brindar claves sobre la presencia judía en América Latina entre fines 

del siglo XVIII y mediados del siglo XIX. Entre ellas, encontramos 

cartas, diarios, memoriales y acuerdos del cabildo del período tardo 

colonial, como el Memorial del Capellán Pedro de Logu de 1754, de 

Buenos Aires, en el cual pide establecer un Tribunal del Santo Oficio 

en el Río de la Plata frente a la presencia de cristianos nuevos 

portugueses10 o un Acuerdo del Cabildo de Buenos Aires de 1783, en 

donde el obispo Marval y Pinto critica la presencia de herejes, 

protestantes y judíos en el Río de la Plata (Lewin, 1960, p. 62). 

También, señalan la importancia de la recuperación de diarios de 

viajeros europeos que reconocen la presencia de judíos o criptojudíos 

 
10 Pedro de Logu planteará que “uno de los menores peligros que amenaza a nuestra santa fe 

en estas provincias, es de que por la colonia de portugueses que está frente de este puerto, a 

la otra banda del río de la Plata, donde se junta toda la escoria de Portugal y del Brasil, y no es 

poca la levadura vieja del judaísmo que viene entre ellos, se corrompa la masa de la cristiandad 

española, habiéndose ya observado de algunos años a esta parte ciertas señales en noche 

señaladas, que indican juntas diarias o nocturnas de alguna sinagoga. La falta de ministros de 

nuestra fe es causa de que no se apunten estos indicios ni se investigue la creencia de muchos, 

que en muchos años ni se les ve oír misa ni cumplir con la Iglesia” (Logu, 1754, citado en 

Medina, 1945, pp. 391).  



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

210          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

en Latinoamérica11, de testamentos de judíos que reconocen su 

judeidad al final de sus vidas (Avni, 1983)12 y de notas periodísticas 

de judíos europeos que detectan la presencia de judíos que no 

practican su religión y cultura en América Latina13.  

En segundo lugar, los autores plantean la historización de la 

libertad de cultos en América Latina y, por extensión, la 

reconstrucción histórica de la judicialización de matrimonios entre 

protestantes y católicos o católicos y judíos o criptojudíos (Lewin, 

1960; Böhm, 1988). Un caso ejemplar será el del matrimonio de 

Samuel Lafone, protestante, y María Quevedo, católica, en Buenos 

Aires en 1832. Lewin nos permite ver cómo en un primer momento 

se juzga temporal y espiritualmente al matrimonio, a partir de 

 
11 Según afirma Avni (1983): “[…] gracias a un accidente ocurrido a la nave de cierto mercader 

inglés” en las costas del Río de la Plata, “descripto en el libro de viajes que publicara, se 

conservó la memoria de un marinero judío que pasó por el lugar y le prestó ayuda. Este suceso-

ocurrido en 1813 y que, naturalmente no basta para documenta la presencia permanente de 

judíos en la Argentina-es lo único que llegó a nuestro conocimiento de toda la época hasta la 

década del 30” (p. 49). 

12Avni (1983) plantea que los testamentos, aunque tardíos, pueden brindarnos información 

sobre el pasado y la identidad del testador. En este sentido, señala “un testamento fechado en 

Buenos Aires en marzo de 1876, revela la pista de dos hermanos, pertenecientes a una familia 

judía de Alemania, quienes en el año 1834 estaban viviendo en la Argentina. El testador, que 

se confiesa judío, se refiere a un hermano que se radicó en la Argentina unos cuarenta años 

antes de la escritura del documento. Un año después del arribo del hermano a la Argentina 

nació su primer hijo, pero no existe en el escrito indicio alguno de hasta qué punto dicho 

hermano practicaba su judaísmo. Incluso el judaísmo del testador, quien llegó a la Argentina a 

mediados de la década del cuarenta, no tuvo al parecer otra manifestación fuera de esa 

declaración expresa” (p. 50). 

13Tal como lo describe Avni (1983), un judío que vivía en Buenos Aires, en 1846, escribe para 

Algemeine Zeitung des Judentums “No revelan su fe y guardan escasa relación [entre sí] incluso 

cuando son conocidos como judíos y no lo niegan, no viven como judíos y su judaísmo se pierde 

en sus familias a tal punto que la generación próxima no sabrá nada sobre él. Tal es el caso 

especialmente entre los [judíos] ingleses y portugueses, en tanto que los alemanes por lo 

menos no niegan su origen. Sólo se puede esperar un cambio en esta situación si en esta tierra 

llegaran a establecerse muchos judíos en un solo sitio, puesto que al llegar en forma individual 

ya habían perdido su fe de modo que no volverán a buscarla aquí” (p. 50).  



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                211 

castigos que tenían reminiscencias de la Inquisición. Y como, en un 

segundo momento, se absuelve a los acusados y se reconoce, 

mediante un decreto-ley, el matrimonio entre ambos y los que a 

futuro se fueran a celebrar, en Buenos Aires, entre católicos y 

protestantes14. También, se pueden ver los estudios de caso de Böhm 

en Chile y Perú, para comienzos de la segunda mitad del siglo XIX, 

donde el autor identifica que los matrimonios entre católicos y judíos 

se permitían si, y solo si, los inmigrantes judíos renegaban de su fe y 

se convertían al catolicismo. Salvo excepciones, en que podían 

mantener su religión si criaban a sus hijos como católicos (Böhm, 

1988, p. 36).  

En tercer lugar, aparece el estudio de las representaciones 

negativas sobre judíos y protestantes. Según Gunter Böhm (1988, p. 

34) esto se puede visualizar en hechos como la quema de “Biblias 

Judías” o biblias protestantes en Quillota, Chile, en 1830. También, 

en representaciones teatrales para festividades religiosas en donde 

se muestran a los judíos como ladrones y se los golpea en Arequipa, 

Perú, en 1834 (Böhm, 1988, p. 35; Tristán, 2022)15. Otras 

 
14 Boleslao Lewin, al analizar el matrimonio entre Samuel Lafone y María Quevedo, realiza un 

trabajo propio de la microhistoria (antes de su aparición). Reconstruye cómo se casan en 

secreto y cómo, al enterarse la iglesia del enlace protestante, comienza una disputa temporal 

y espiritual. Con relación a lo primero, se castigará a Samuel Lafone y a su familia al destierro y 

María Quevedo y su madre a la reclusión en la Casa de Ejercicios Espirituales de Buenos Aires. 

Y, con relación al poder espiritual, se le cobra una multa a la pareja y a los testigos del enlace y 

se desconoce el enlace. Finalmente, tras una larga lucha de Samuel Lafone con las autoridades 

eclesiásticas y civiles, logra el reconocimiento del enlace y la formulación de un decreto-ley, 

por parte de la Sala de Representantes de Buenos Aires, que acepta los matrimonios 

protestantes en suelo porteño (Lewin, 1960a, pp. 96-99). 

15 Flora Tristán (2022) relata sobre la obra en su diario: “Llega entonces Jesucristo, la Santísima 

Virgen, San José, San Mateo, los generales cristianos, el emperador de los sarracenos y el 

sultán. Hay trece cubiertos, y un judío, para aprovechar la comida, se desliza furtivamente en 

el decimotercer asiento que queda desocupado. Jesús ha partido el pan y ha hecho pasar la 

copa a los convidados cuando se da cuenta del fraude. Inmediatamente arrojan al judío de su 

sitio y los soldados lo ahorcan (a lo menos en efigie). Continúa la comida y la atención es 

cautivada por la acción de Jesucristo que renueva el milagro de las bodas de Cana y cambia el 

agua en vino de Canarias. En realidad, un negro oculto bajo la mesa sustituye con bastante 



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

212          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

representaciones negativas, del último cuarto del siglo XIX, serán la 

colocación en Semana Santa de muñecos que representaban a Judas 

Iscariote en casas de judíos, en Santiago de Chile (Böhm, 1988, p. 34). 

En cuarto lugar, proponen el estudio de migraciones 

portuguesas durante el período colonial y revolucionario-

independentista, ya que muchos de los que se instalaron en América 

Latina tenían ascendencia judía y eran cristianos nuevos (Lewin, 

1960; Böhm, 1948, 1963). En este sentido, Gunter Böhm ha analizado 

en profundidad la historia de familias de ascendencia judía, como los 

descendientes de Francisco de Torres y Miranda y Ana María Saa, 

quienes ocuparon cargos de poder en el Chile colonial e 

independentista, crearon el Mayorazgo de Sierra Bella y tuvieron 

enconadas disputas por bienes, pagos y cobros (Böhm, 1963, pp. 65-

72). También, estudia a los descendientes de los Dalmonte y 

Encalada, que detentaron el Marquesado de Villapalma y Encalada y 

también atravesaron disputas por bienes o propiedades (Böhm, 

1963, pp. 73-75). Además, estudia a los Omepezoa, Cáceres y Alvares 

que, entre el siglo XVI y el siglo XIX se irán pasando el título de 

propiedad de Viña del Mar, sin mayores disputas o conflictos (Böhm, 

1963, pp. 76-78). Si bien el trabajo de Böhm encuentra que estas 

familias tienen ascendencia judía y/o que sus familiares han pasado 

por procesos Inquisitoriales; lo cierto es que, para el período que nos 

interesa, no llega a detectar que lleven a cabo prácticas judías o sean 

perseguidos por ellas (Böhm, 1963, pp. 63-86).  

Finalmente, los autores nos brindan una última clave para el 

estudio de la presencia judía entre fines del siglo XVIII y mediados del 

XIX: el análisis de nuevos espacios de sociabilidad, tales como clubes 

políticos, asociaciones por nacionalidad (y sus cementerios) y logias 

masónicas, integradas por extranjeros. En Argentina, Bernard David 

 

habilidad un vaso de agua por otro lleno de vino. Durante la comida el coro de vírgenes canta 

himnos. Es así como termina la representación de la cual, imperfectamente sin duda, acabo de 

trazar un esbozo” (p. 276).  



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                213 

Ansel, Boleslao Lewin y Haim Avni han encontrado documentación 

sobre judíos que pertenecieron al “Club de Residentes Extranjeros” 

de Buenos Aires a fines de la primera mitad del siglo XIX16. Por su 

parte, Gunter Böhm ha logrado constatar que el fundador de la 

Francmasonería en Chile (1853) era Manuel de Lima y Sola, judío 

sefardí nacido en Curazao, Antillas Neerlandesas, en 1818. También, 

aparecen miembros y fundadores judíos en los clubes franceses y 

alemanes creados a mediados del siglo XIX en Chile y Perú. Y, por 

último, aparecen los primeros entierros de judíos en cementerios 

ingleses o alemanes, tanto en Chile como en Perú, a partir de 1857 y 

1861, respectivamente (Böhm, 1988, pp. 33-35).  

6. A modo de cierre: algunas conclusiones  

A lo largo del trabajo se pudo divisar que el estudio de la 

historia de la presencia judía en América Latina presenta una serie de 

problemas, sobre todo para el período que va desde finales del siglo 

XVIII hasta mediados del siglo XIX. 

Por otra parte, se pudo ver, como primera aproximación, la 

trayectoria de los historiadores Boleslao Lewin y Günter Böhm. Si 

bien no se analizaron todos sus trabajos, se pudo constatar 

 
16 Avni (1983) encuentra, gracias al estudio de espacios de sociabilidad de Buenos Aires, la 

presencia de tres judíos “Henry Naftali Hart, un judío inglés que con el tiempo llegó a ser de los 

pocos activistas dentro de la población judía, era ya en 1850 miembro del prestigioso ‘Club de 

Residentes Extranjeros’. Alexander Bernheim, el judío francés que sólo en su ancianidad se 

incorporó a la comunidad judía, combatió en el ejército de Urquiza que derrotó a Rosas en 

1852, y ya en el año 1860 fue uno de los fundadores y directores del diario francés en la capital 

argentina. Ludwig […] Brie quien llegó a la Argentina muy joven, en la época de la guerra contra 

Rosas, era un rico comerciante que en la década del 1890 del siglo XIX se convirtió en uno de 

los activistas más destacados de la comunidad judía organizada […]. Cada uno de ellos estaba 

también relacionado -dada su posición económica- con marcos sociales no judíos, como el Club 

de Extranjeros y las logias masónicas, en cuyas actas puede el investigador encontrar 

información biográfica sobre alguno de ellos” (p. 51).  



UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

214          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

similitudes y diferencias en su quehacer investigativo; sobre todo, 

cómo Boleslao Lewin trabajará la temática sin institucionalizar los 

estudios judaicos en Argentina y cómo, por contraposición, Günter 

Böhm no solo trabajará la temática, sino que logrará institucionalizar 

los estudios judaicos en Chile.  

También, se pudo hacer un acercamiento general a los 

posicionamientos historiográficos y a las temáticas y espacios-

temporales analizados por los autores. Y, sobre todo, se pudo 

esquematizar cuáles son los factores, según Günter Böhm y Boleslao 

Lewin, que dificultan el estudio de la presencia judía para el período 

en cuestión; así como, también, las herramientas teórico-

metodológicas que aportan para su estudio tanto ellos como José 

Toribio Medina y Haim Avni.  

Por último, cabe decir que, en tanto que primera 

aproximación, la temática se puede seguir analizando a partir de tres 

líneas, concatenadas entre sí. En primer lugar, se puede seguir 

trabajando la trayectoria intelectual de los historiadores analizados, 

así como, también, el resto de su obra. Para ello, sería fundamental 

profundizar la relación entre trayectoria intelectual, producción 

historiográfica y contexto político-cultural. En segundo lugar, se 

puede incluir a otros historiadores que trabajaron la temática tanto 

hacia atrás, que es el caso de José Toribio Medina, como hacia 

adelante, con Haim Avni. Y, en tercer lugar, se puede profundizar la 

relación entre presencia judía entre finales del siglo XVIII y mediados 

del siglo XIX, desaparición de la Inquisición, aparición de la libertad 

de cultos y judicialización de matrimonios entre católicos y no 

católicos.  

Referencias bibliográficas 

Tapia Adler, Ana María (2017). Notas acerca de los estudios judaicos en Chile. Cuadernos 
Judaicos, (34), 84-102. 



ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                215 

Aizemberg, Isidoro (1983). La comunidad judía de Coro, 1824-1900: Una historia. Caracas: 
Asociación Israelita de Venezuela - Centro de Estudios Sefardíes de Caracas. 

Avni, Haim (1983). Argentina y la historia de la inmigración judía 1810–1950. Buenos Aires: 
Editorial Universitaria Magnes. 

Avni, Haim (1992). Judíos en América: cinco siglos de historia. Madrid: Editorial MAPFRE. 

Böhm, Günter (1948). Los judíos en Chile durante la Colonia. Santiago: Imprenta El Esfuerzo. 

Böhm, Günter (1963). Nuevos antecedentes para una historia de los judíos en Chile colonial. 
Santiago: Editorial Universitaria. 

Böhm, Günter (1974). Los judíos en la obra de Rembrandt. Santiago: Universidad de Chile, 
Facultad de Filosofía y Letras, Centro de Estudios de Cultura Judaica.  

Böhm, Günter (1978). Diario de viaje de Miska Hauser: Violinista judío quien recorrió Chile y 
Perú en el año 1854. Santiago: Editorial Universitaria. 

Böhm, Günter (1979). Manuel de Lima: Fundador de la Masonería chilena. Santiago: Editorial 
Universitaria. 

Böhm, Günter (1984). Historia de los judíos en Chile: judíos y judeoconversos en Chile durante 
los siglos XVI y XVII: el bachiller Francisco Maldonado de Silva 1592–1639. Período colonial. 
Santiago: Editorial Andrés Bello. 

Böhm, Günter (1985). Judíos en el Perú durante el siglo XIX. Santiago: Editorial Universitaria 

Böhm, Günter (1988). Vida judía en Chile y Perú durante el siglo XIX. Judaica Latinoamericana, 
(1), 32-40. 

Böhm, Günter (1992). Los sefardíes en los dominios holandeses de América del Sur y del Caribe 
(1630-1750). Fráncfort del Meno: Vervuert Verlag.  

Brahm García, Enrique y Montes Arraztoa, Jorge (2013). Obstáculos jurídicos y consulares a la 
inmigración judía durante el gobierno de Arturo Alessandri 1932–1938. Revista de estudios 
histórico-jurídicos, (35), 523-545. 

Buchrucker, Cristian et al. (2010). Glosario para el estudio de la historia contemporánea. Una 
aproximación analítica y comparativa. Mendoza: EDIUNC. 

Cohen, Mario Eduardo (2019). América Colonial Judía. Buenos Aires: Centro de Investigación y 
Difusión de la Cultura Sefardí. 

De Certeau, Michel (1993). La escritura de la historia. Ciudad de México: Universidad 
Iberoamericana. 

Devés Valdés, Eduardo (2007). Redes intelectuales en América Latina: Hacia la constitución de 
una comunidad intelectual (3rd ed.). Santiago: Instituto de Estudios Avanzados de la 
Universidad de Santiago de Chile. Recuperado de http://www.jstor.org/stable/j.ctt14jxs98 

Devoto, Fernando y Pagano, Nora (2009). Historia de la historiografía argentina. Buenos Aires: 
Sudamericana. 

Elkin, Judith Laikin (1980). Jews of the Latin American republics. North Carolina: University of 

http://www.jstor.org/stable/j.ctt14jxs98


UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

216          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

North Carolina Press. 

Facultad de Filosofía y Humanidades, Centro de Estudios Judaicos (1998). Presentación. 
Cuadernos Judaicos, (23), 7–39. 
https://cuadernosjudaicos.uchile.cl/index.php/CJ/article/view/25831  

Feierstein, Ricardo (2006). Historia de los judíos argentinos. Buenos Aires: Editorial Galerna. 

Galasso, Norberto (1995). La larga lucha de los argentinos: Y cómo la cuentan las diversas 
corrientes historiográficas. Buenos Aires: Ediciones Colihue SRL. 

Gazmuri, Cristián (2007). Influencias sobre la historiografía chilena: 1842–1970. En L. G. de 
Mussy (Ed.), Balance historiográfico chileno. El orden del discurso y el giro crítico actual (pp. 75–
94). Santiago: Ediciones Universidad de Finis Terrae. 

Granados García, Aimer (2017). Las redes intelectuales latinoamericanas en perspectiva 
historiográfica: una mirada desde México. Historia y Espacio, 13(49), 63-95. DOI: 
https://doi.org/10.25100/hye.v13i49.5850 

Kahan, Emmanuel Nicolás y Dujovne, Alejandro (2017). Los estudios judíos en Argentina y su 
legitimación en el campo académico: Balance y perspectivas. Cuadernos Judaicos, (34), 7-33. 
DOI: https://doi.org/10.5354/0718-8749.2017.48002 

Kersffeld, Daniel (2020). El antisemitismo en América Latina: Principales conceptos y tendencias 
históricas. Revista Estudios, (40), 1-31. DOI: https://doi.org/10.15517/re.v0i40.42015  

Lewin, Boleslao (1939). El judío en la época colonial: Un aspecto de la historia rioplatense. 
Buenos Aires: Colegio Libre de Estudios Superiores. 

Lewin, Boleslao (1940). Don José Toribio Medina: El historiador de la Inquisición en América. 
Buenos Aires: Ediciones D.A.I.A. 

Lewin, Boleslao (1942). Los Leon Pinelo: La ilustre familia marrana del siglo XVII ligada a la 
historia de la Argentina, Perú, América y España. Buenos Aires: Sociedad Hebraica Argentina. 

Lewin, Boleslao (1943). Túpac Amaru: El rebelde: su época, sus luchas y su influencia en el 
continente. Buenos Aires: Editorial Claridad. 

Lewin, Boleslao (1948). La supuesta participación jesuítica en la rebelión de Tupac Amaru. 
Cochabamba: Imprenta Universitaria.  

Lewin, Boleslao (1950). El Santo Oficio en América y el más grande proceso inquisitorial en el 
Perú. Buenos Aires: Sociedad Hebraica Argentina. 

Lewin, Boleslao (1952). Los movimientos de emancipación en Hispanoamérica y la 
independencia de Estados Unidos. Buenos Aires: Raigal. 

Lewin, Boleslao (1954). Mártires y conquistadores judíos en la América Hispana. Buenos Aires: 
Candelabro. 

Lewin, Boleslao (1957a). Supresión de la Inquisición y libertad de cultos en la Argentina. La Plata: 
Universidad Nacional de La Plata, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación, 
Departamento de Filosofía, Instituto de Historia de la Filosofía y del Pensamiento Argentino. 

Lewin, Boleslao (1957b). La rebelión de Túpac Amaru: Y los orígenes de la emancipación 

https://cuadernosjudaicos.uchile.cl/index.php/CJ/article/view/25831
https://doi.org/10.25100/hye.v13i49.5850
https://doi.org/10.5354/0718-8749.2017.48002
https://doi.org/10.15517/re.v0i40.42015


ROMÁN IGNACIO ASTORGA HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                217 

americana. Buenos Aires: Hachette. 

Lewin, Boleslao (1957c). Historia americana I: (Programa de materia). La Platas: UNLP. FaHCE. 
Departamento de Historia. 

Lewin, Boleslao (1957d). Génesis de la Bolsa de Comercio en Rosario. Anuario del Instituto de 
Historia Argentina, (2), 391-398.  

Lewin, Boleslao (1960a). Los judíos bajo la Inquisición en Hispanoamérica. Buenos Aires: 
Editorial Dédalo. 

Lewin, Boleslao (1960b). El explorador argentino Julio Popper y la Sociedad Geográfica Humana. 
Trabajos y Comunicaciones, (35), 9-22. 

Lewin, Boleslao (1960c). Jacobinos y moderados en vísperas de mayo. Trabajos y 
Comunicaciones, (9), 221-230. 

Lewin, Boleslao (1967). Rousseau y la independencia argentina y americana. Buenos Aires: 
EUDEBA. 

Lewin, Boleslao (1976). La insurrección de Túpac Amaru (4a ed.). Buenos Aires: Eudeba. 

Lewin, Boleslao (1980). Rousseau en la independencia de Latinoamérica. Buenos Aires: 
Depalma. 

Lewin, Boleslao (1983). Cómo fue la inmigración judía en la Argentina (2ª ed. ampliada). Buenos 
Aires: Plus Ultra. 

Lewin, Boleslao (1987). Los criptojudíos: Un fenómeno religioso y social. Buenos Aires: Mila. 

Liamgot, Alberto (1989). Boleslao Lewin. El historiador de la Inquisición. Todo es Historia, (263), 
52-53. 

Liebman, Seymour (1984). Réquiem por los olvidados: los judíos españoles en América, 1493–
1825. Madrid: Altalena. 

Lobato, Mirta Zaida; Solís Carnicer, María del Mar y Wasserman, Fabio (2022). La historiografía 
argentina reciente: Recorridos, logros y desafíos. Prohistoria: Historia, políticas de la historia, 
(37), 1-12. DOI: https://doi.org/10.35305/prohistoria.vi37.1608 

López Göttig, Ricardo (2019). Origen, mitos e influencias del antisemitismo en el mundo. Buenos 
Aires: CADAL. 

Medina, José Toribio (1945). La Inquisición en el Río de la Plata. Buenos Aires: Editorial 
“Huarpes” S.A.  

Pita González, Alexandra (2007). Redes intelectuales transnacionales en América Latina durante 
la entreguerra. Colima, México: Universidad de Colima. 

Porada, Katarzyna (2022). La inmigración polaca en la Argentina de entreguerras. Las políticas 
migratorias en el país de origen y en el de destino. Revista de Indias, 82(284), 229-256. DOI: 
https://doi.org/10.3989/revindias.2022.008 

Raffo, Alejandra (2011). Experiencias desde el Litoral: La formación universitaria en historia 
frente a los vaivenes políticos e institucionales del siglo XX. Clío & Asociados, (15), 212–232. 

https://doi.org/10.35305/prohistoria.vi37.1608
https://doi.org/10.3989/revindias.2022.008


UN ACERCAMIENTO A LOS APORTES TEÓRICO-METODOLÓGICOS DE GÜNTER BÖHM Y BOLESLAO LEWIN… 

218          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Ruiz Torres, Pedro (Ed.). (1993). La historiografía. Madrid: Marcial Pons. 

Hernández Sandoica, Elena (2015). Tendencias historiográficas actuales: Escribir historia hoy. 
Madrid: Ediciones Akal. 

Tristán, Flora et al. (2022). Peregrinaciones de una paria y otros textos recobrados. Lima: Centro 
de la Mujer Peruana Flora Tristán.  

Van Dijk, Teun (2013). Ideology and discourse. En M. Freeden, L. T. Sargent & M. Stears (Eds.), 
The Oxford handbook of political ideologies (pp. 175-196). Oxford: Oxford University Press. 

Román Ignacio Astorga Herrero 

Estudiante avanzado del Profesorado de Grado Universitario en Historia (Facultad de 
Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo). Becario EVC-CIN (2021-2022) y 
Becario SIIP-UNCuyo Alumno Avanzado (2023-2024). Integrante del proyecto de 
investigación “América Latina: representaciones, prácticas, espacios. Debates 
historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones (segunda parte)” de 
la Secretaría de Investigación, Internacionales y Posgrado de la Universidad Nacional 
de Cuyo. Miembro de la Red de Jóvenes Investigadores (Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional de Cuyo). Miembro del Equipo Técnico del Programa de 
Educación Universitaria en Contexto de Encierro (PEUCE) de la Secretaría Académica 
de Rectorado la Universidad Nacional de Cuyo. 



 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025      219 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ARTÍCULOS 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 28/06/2025  |  ACEPTADO 20/08/2025  | PP. 221-256 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025      221 

Interdiscursividad maquiavélica: 
más allá del genio y del Astrólogo1 

Machiavellian Interdiscursivity: Beyond the Genius 
and the Astrologer 

Milena Zanelli2 

 https://orcid.org/0000-0003-0067-7452 

Resumen: 

Este artículo analiza el sentido de “lo maquiavélico” durante la década de 1920 en la 
ciudad de Buenos Aires. En particular, a partir del marco teórico desarrollado en la 
teoría semiótica de Eliseo Verón, se investigan los discursos de Leopoldo Lugones en 
“Elogio a Maquiavelo” y de Roberto Arlt en Los lanzallamas. Se analizan las 
condiciones de producción y se rastrean distintos diálogos interdiscursivos. Se 
propone pensar el personaje del Astrólogo de la novela de Arlt como réplica a la 
figura del genio del texto de Lugones. Luego se incorporan algunas nociones 
metafísicas de la teoría pansemiótica de Charles Sanders Peirce. Esta teoría resulta 
útil para pensar otro acercamiento posible a la pregunta por el sentido de “lo 
maquiavélico”. El objetivo del recorrido propuesto es recuperar el carácter situado y 
conflictivo de los materiales analizados.  

Palabras clave: semiótica, Lugones, Arlt, maquiavélico; Buenos Aires. 

Abstract: 

This article analyzes the meaning of “the machiavellian” during the 1920s in the city 
of Buenos Aires. In particular, drawing on the theoretical framework developed in 

 
1 Agradezco este artículo a Julián Pigna, por la vida entre las salas de la calle Corrientes, Diagonal 

Norte y Plaza Houssay.  

2 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) / Instituto de 

Investigaciones Gino Germani / Universidad de Buenos Aires, Argentina. Contacto: 

zanellimilena@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0003-0067-7452
mailto:zanellimilena@gmail.com
mailto:zanellimilena@gmail.com


INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

222          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Eliseo Verón’s semiotic theory, it examines Leopoldo Lugones’s discourse in “Elogio a 
Maquiavelo” and Roberto Arlt’s Los lanzallamas. The study focuses on the conditions 
of production and traces different interdiscursive dialogues. It suggests interpreting 
Arlt’s character of the Astrologer as a reply to Lugones’s figure of the genius. 
Subsequently, certain metaphysical notions from Charles Sanders Peirce’s 
pansemiotic theory are incorporated. This theoretical approach proves useful in 
considering another possible way of addressing the question of the meaning of “the 
machiavellian”. The aim of this analysis is to recover the situated and conflictive 
nature of the materials examined. 

Keywords: semiotics, Lugones, Arlt, Machiavellian, Buenos Aires. 

Caída entre los grandes edificios cúbicos, con panoramas de pollos 

a “lo spiedo” y salas doradas, y puestos de cocaína, y vestíbulos de teatros 

¡Qué maravillosamente atorranta es por la noche la calle Corrientes! ¡Qué 

linda y qué vaga! Más que calle parece una cosa viva, una creación que 

rezuma cordialidad por todos sus poros. 

Roberto Arlt (1981, p. 147) 

 

Que siempre ha habido chorros 

Maquiavelos y estafaos 

Contentos y amargaos, valores y dublé 

Pero que el siglo veinte es un despliegue 

De maldá' insolente ya no hay quien lo niegue 

Vivimos revolcaos en un merengue 

Y en el mismo lodo todos manoseaos. 

Enrique Santos Discépolo (1934)  

1. Introducción  

En este trabajo propongo un análisis semiótico sobre “lo 

maquiavélico” en el contexto de final de la década de 1920 en la 

ciudad de Buenos Aires. Rastreo el significante “maquiavélico” en el 

artículo periodístico “Elogio a Maquiavelo” (1927) de Leopoldo 

Lugones y en la novela Los lanzallamas (1972) de Roberto Arlt. En el 

primero, la “política maquiavélica” es explicada en relación a la figura 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                223 

del genio. En el segundo, lo “maquiavélico” caracteriza el plan del 

personaje ficticio del Astrólogo. La pregunta que motiva esta 

investigación es cómo analizar el sentido de “lo maquiavélico” en 

ambos discursos. La hipótesis que deseo defender es que, a partir de 

un marco teórico semiótico, lo maquiavélico expresado en el plan del 

personaje del Astrólogo en Los lanzallamas puede interpretarse 

como una réplica al genio maquiavélico presente en “Elogio a 

Maquiavelo”. Luego, desde una lectura metafísica de la teoría 

semiótica, me interesa plantear la posibilidad de extender el análisis 

sobre el sentido de lo maquiavélico más allá de los discursos sociales 

hacia otro modo de ser u ontología. Específicamente, intento 

bosquejar la conformación de un espacio maquiavélico como una 

deriva teórica posible para pensar el problema presentado.  

Entonces el objetivo de este trabajo es realizar una 

investigación sobre “lo maquiavélico” que atienda a la particularidad 

del espacio local. No pretendo realizar una reconstrucción 

totalizante, sino componer una narración a partir de distintos 

fragmentos. Por este motivo, el marco teórico elegido para realizar 

este recorrido parte de la teoría de la semiosis social de Eliseo Verón 

(1987; 1993; 2004). Su trabajo es relevante porque realiza un análisis 

del discurso que recupera la materialidad del sentido y la 

construcción de lo real en la red de la semiosis. De esta manera, 

posibilita desarrollar un análisis de los discursos de Lugones y Arlt 

dando cuenta de la singularidad de las condiciones de producción y 

de sus efectos a partir de los distintos diálogos interdiscursivos. El 

sentido de “lo maquiavélico” como materia significante aparece 

entonces en el trabajo sobre las huellas encontradas en este análisis.  

En la fundamentación de su propuesta, Verón destaca su 

lectura de la teoría semiótica de Charles Sanders Peirce. Sin embargo, 

todo trabajo de recepción supone un ejercicio de rastrillaje donde 

siempre hay pérdidas. El proceso semiótico, como azada que surca el 

material textual, compone descomponiendo. En el caso de la lectura 

que realiza Verón, la metafísica de Peirce se presenta como superficie 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

224          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

pedregosa o excedente. En el trabajo de investigación aquí 

propuesto, me interesa recuperar algunos de estos restos para 

pensar su productividad. Por lo tanto, el marco teórico elegido 

supone trabajar principalmente desde la teoría de la semiosis social 

de Verón; pero también dar cuenta de sus bordes o durezas, es decir, 

de aquella capa metafísica, que fue relegada a la zona más abisal.  

2. Hacia un estado de la cuestión: lo maquiavélico como cosa 

Con el objetivo de indagar sobre el sentido de “lo 

maquiavélico” en los discursos de Arlt y Lugones resulta pertinente 

revisar los antecedentes teóricos. Existen investigaciones relevantes 

sobre las novelas de Arlt provenientes del campo del análisis literario. 

En particular, resultan de especial interés aquellas investigaciones 

que indagaron en las condiciones materiales y las ideológicas de su 

discurso (Piglia, 1986; Sarlo, 2003; González, 2008; Saítta, 2018). 

Estos trabajos, si bien son un insumo fundamental, no desarrollan la 

pregunta por “lo maquiavélico”3.  

En el caso de los discursos políticos de Lugones, sus 

intervenciones más estudiadas fueron sus conferencias, entre las que 

se destacan El payador (1916) y La hora de la espada (1925). En 

general, los análisis se focalizan en la figura del gaucho como mito 

fundador de la literatura nacional y del ser argentino (Svampa, 1994; 

Altamirano y Sarlo, 1997; Terán, 2009). Los escasos estudios que 

citan el “Elogio a Maquiavelo” realizan una mención breve en función 

de enfatizar la descripción del perfil autoritario del autor (López, 

2004; Roger, 2004).  

 
3 Horacio González realizó varias investigaciones sobre la filosofía de Maquiavelo, entre las que 

se destaca “Maquiavelo y el problema de la lectura” (2019), pero no vincula estas 

investigaciones con sus análisis literarios sobre Lugones.  



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                225 

En el campo de los estudios maquiavelianos, el trabajo de 

Leandro Losada (2019) ha reorientado recientemente la atención 

hacia las formas en que Maquiavelo fue leído en Argentina por 

algunos de los principales representantes de la teoría política. Este 

importante trabajo histórico de recuperación analiza el artículo de 

Lugones, pero se focaliza en el debate político entre liberales y 

antiliberales. De este modo, si bien señala que en el siglo XX el 

“maquiavelismo4 se mantuvo como tópico prevaleciente” (p. 66) para 

designar despectivamente a los hombres de poder, continúa la 

tendencia de interpretar a Maquiavelo como pensador político. 

Como explica Sandro Landi (2022), esta lectura dominante, 

motorizada por “alguno de los grandes filósofos del siglo XX –

Benedetto Croce, Leo Strauss, Isaiah Berlin– contribuyó de manera 

decisiva a estructurar el campo de estudio en torno a las nociones de 

moralidad y libertad” (p. 19). 

Se puede advertir entonces que existe un dispositivo de 

regulación del discurso sobre Maquiavelo, donde la pregunta por el 

maquiavelismo o “lo maquiavélico” suele ser desestimada por los 

estudios académicos. Sin embargo, forma parte de un imaginario 

colectivo extensamente presente en el pensamiento y el sentido 

común occidental. Durante más de cuatro siglos “lo maquiavélico” 

hizo referencia a una “imago popular” (Lefort, 2010, p. 13), que 

condensa ciertas creencias de una comunidad sobre la perversidad 

del poder y de los hombres. Se trata entonces de representaciones 

que dan cuenta de una tensión en “el principio de ordenación de la 

vida comunitaria en la que se diseminan” (Barros, 2024, p. 255). 

 
4Marcelo Barbuto (2014) explica que el maquiavelismo se relaciona, en primer lugar, con una 

interpretación de la obra de Maquiavelo que enfatiza la amoralidad de la política y la 

preeminencia de la razón de Estado. En segundo lugar, es un adjetivo que connota un modo de 

proceder con astucia o doblez. Esta segunda acepción es la utilizada por Losada. “Lo 

maquiavélico”, por su parte, es un sustantivo de la segunda acepción del maquiavelismo. En 

cambio, “lo maquiaveliano” refiere a “la crítica especializada en el pensamiento y la obra de 

Maquiavelo” (p. 24). 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

226          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

El rápido recorrido a través de los distintos antecedentes 

teóricos sobre el tema elegido dibuja un mapa de parajes poco 

transitados. Ante este panorama desafiante resulta atractiva la teoría 

de la semiosis social de Verón. En primer lugar, porque comprende al 

texto como objeto concreto que se extrae de un “flujo de circulación 

de sentido” (Verón, 2004, p. 56) y que constituye solo un punto de 

partida para producir el concepto de discurso. Los discursos sociales 

son materias significantes o cosas, que atraviesan todo el sistema de 

la semiosis. Por lo tanto, es una teoría que propicia la exploración de 

distintos territorios discursivos, sin excluir del análisis ningún ámbito 

del sentido. El análisis semiótico es susceptible de realizarse a partir 

de prácticas discursivas formales e informales, en fenómenos 

explícitos e implícitos, en textos escritos, prácticas orales o en 

representaciones visuales. De este modo, se trata de una teoría que, 

lejos de relegar el análisis de “lo maquiavélico” en favor de conceptos 

dominantes dentro del campo de la teoría política maquiaveliana, 

otorga legitimidad al problema que orienta esta investigación. 

En segundo lugar, la propuesta de Verón es útil para analizar 

los discursos de Lugones y de Arlt desde una mirada que atienda a las 

condiciones determinadas bajo las cuales esos discursos se crean, 

circulan y reconocen. Para el semiólogo argentino no es posible 

realizar un análisis discursivo sin asumir que todo fenómeno social es 

un proceso de producción de sentido, y toda producción de sentido 

es social y, por lo tanto, histórica. En palabras del autor, “El análisis 

de los discursos no es otra cosa que la descripción de las huellas de 

las condiciones productivas en los discursos, ya sean las de su 

generación o las que dan cuenta de sus ‘efectos’” (Verón, 1993, p. 

127). Al rastrear las huellas de las operaciones se reconstruye 

fragmentariamente “pequeños pedazos del tejido de la semiosis” 

(Verón, 1993, p. 124), que son así transformados en productos. 

Por lo tanto, la teoría de la semiosis social es un insumo para 

reconstruir procesos a partir del estudio de las huellas presentes en 

los productos. Este aspecto del marco teórico elegido es relevante 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                227 

porque enfatiza el carácter material de los discursos dentro del 

entramado social y posibilita considerar “lo maquiavélico” como 

cosa. En este sentido, evita interpretaciones formalistas, propias de 

la historia de las ideas (Lovejoy, 1940), que tienden a reducir los 

discursos a expresiones fieles o desviadas de ideas universales. En 

esta clase de lecturas, existiría una idea-unidad maquiaveliana que 

reaparece en distintos contextos históricos. Pero también evita 

interpretaciones que otorgan una preeminencia de la dimensión 

subjetiva sobre el contexto lingüístico (Skinner, 2007). Según estas 

interpretaciones, los discursos sobre Maquiavelo se comprenderían 

a partir de las innovaciones que produce el designio de un autor 

respecto del vocabulario político vigente.  

Esta última estrategia, propia de algunos exponentes de la 

historia intelectual desarrolladas durante el denominado giro 

lingüístico5, pretende superar los problemas de abstracción y 

reificación, que supone la historia de las ideas cuando omite los 

debates y las prácticas lingüísticas. No obstante, desde la perspectiva 

semiótica propuesta, se trata de una estrategia que, al concentrar el 

análisis en la intencionalidad de la conciencia, termina por suponer 

“sujetos sin cuerpo” (Verón, 1993, p. 99). Por lo tanto, al igual que la 

historia de las ideas, son posiciones donde el signo tiene un carácter 

inmaterial. Además, son posiciones historiográficas que, al aceptar 

“ideas universales” o “vocabularios políticos vigentes”, no permiten 

encontrar originalidad en los discursos latinoamericanos. Así, sus 

“hallazgos serán siempre predecibles” (Palti, 2014, p. 9), porque 

reproducen una vocación normativa que tiene fuertes sesgos 

eurocéntricos.  

En contraposición a estos análisis, la teoría semiótica 

cuestiona las condiciones de producción y da cuenta del carácter 

 
5Richard Rorty (1998) denomina “giro lingüístico” a la revolución filosófica más reciente, la cual 

“tiene el punto de vista de que los problemas filosóficos pueden ser resueltos (o disueltos) 

reformando el lenguaje o comprendiendo mejor el que usamos en el presente" (p. 50). 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

228          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

contingente y antagónico de los discursos en la especificidad del 

territorio. El trabajo sobre productos semióticos implica abordar los 

diálogos interdiscursivos, comprender “lo maquiavélico” como 

respuesta a otros discursos, que tienen reconocimiento social. La 

dimensión del reconocimiento expresa las luchas de intereses locales 

por la producción de sentido, como resultado de condiciones de 

generación específicas del momento. También la circulación, que se 

manifiesta en la diferencia entre la producción y el reconocimiento, 

obliga a valorar el entramado complejo de la conflictividad social de 

forma situada.  

3. Condiciones de producción  

En primer lugar, interesa pensar las condiciones de 

producción a partir de las cuales se crearon los discursos 

seleccionados sobre “lo maquiavélico”. El artículo de Lugones se 

publicó en 1927, mientras que la novela de Arlt en 1931, como 

continuación de la novela Los siete locos (2006), publicada en 1929. 

Por lo tanto, es necesario indagar en los escenarios de producción 

discursiva de la ciudad de Buenos Aires durante fines de la década de 

1920. Para comenzar a delinear estos escenarios, cabe destacar que 

1927 es un año relevante para lxs lectorxs de Maquiavelo. En ese 

momento se cumplen cuatrocientos años de su fallecimiento. Losada 

(2019) sostiene que, si bien la efeméride suscita un interés especial, 

lo cierto es que durante la década de 1920 sus ideas fueron “objeto 

de una atención sin precedentes en el pensamiento político 

argentino” (p. 63). 

La recepción de Maquiavelo en esta época puede ser 

comprendida en el marco de transformaciones generales, que 

incluyen la profesionalización del trabajo intelectual, el avance de la 

industria editorial y el movimiento de reforma universitaria (Romero, 

1965; Prislei, 1999). Todos estos cambios dan cuenta de un proceso 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                229 

de modernización de las grandes ciudades, que suscita un intenso 

debate ideológico-estético en el campo intelectual y artístico (Rama, 

1985; Sarlo, 2003).  

La llegada masiva de migraciones internacionales y la 

democratización de la cultura producen distintas posiciones respecto 

de la lengua y la tradición nacional. Conviven de modo conflictivo 

miradas revolucionarias y posiciones nostálgicas o conservadoras. 

Entre estas últimas se destaca la de Scalabrini Ortiz (1931), quien 

sostiene que el “Hombre de Corrientes y Esmeralda” nace de la 

ciudad “acosada por runflas siempre crecientes de extranjeros” (p. 

39). El porteño es el arquetipo espiritual, el hombre de las 

muchedumbres, que resiste en soledad el torbellino de 

transformaciones. Es importante destacar que estas 

transformaciones no solo se relacionan con las personas. En 1930, un 

año antes de la publicación de la novela de Scalabrini Ortiz, se lleva a 

cabo en Buenos Aires la instalación de los cables de alumbrado 

eléctrico, y se firma la autorización del sistema de colectivos, que se 

efectúa en 1931. La metrópoli alarga sus días y acelera su velocidad. 

En el campo filosófico conviven posiciones positivistas y 

racionalistas surgidas en el siglo XIX junto con corrientes 

espiritualistas y vitalistas, las cuales se posicionan de forma crítica 

respecto de la modernidad y la ciencia. En el terreno político, se trata 

de un momento histórico caracterizado por la crisis de la democracia 

representativa. La revolución de 1917 en Rusia, la Primera Guerra 

Mundial y el ascenso del fascismo en Italia en 1922 configuran una 

etapa marcada por la violencia y el militarismo.  

En el caso de Argentina, luego de la sanción de la Ley Sáenz 

Peña en 1912, que estableció el voto secreto y universal masculino, 

se intensifica una reacción conservadora y antidemocrática, que 

culmina con el primer golpe de Estado en el país en 1930 encabezado 

por José Uriburu. La crisis política desatada en la década de 1920 fue 

analizada por Halperín Donghi (2013) como un “machiavellian 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

230          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

moment”, en tanto se trata de un momento de transición, que solo 

puede ser superado por la presencia de un príncipe capaz de 

transmutar su virtud individual en virtud colectiva.  

El concepto de “machiavellian moment” hace referencia al 

libro El momento maquiavélico6. El pensamiento político florentino y 

la tradición republicana atlántica de J. G. A. Pocock (2003). En el 

célebre texto, el autor sostiene que el concepto en cuestión designa 

el momento histórico en el cual Maquiavelo escribió, pero también al 

“tiempo en que la república se enfrentaba a su propia limitación 

temporal, intentando permanecer moral y políticamente estable 

frente a las embestidas de un flujo de acontecimientos irracionales” 

(Pocock, 2003, p. 78). En este último sentido consiste en una 

herramienta que posibilita comprender un momento de contingencia 

de la república, es decir, cuando se encuentra envuelta en 

contradicciones y tensiones.  

Losada (2019) retoma la caracterización propuesta por 

Halperín Donghi del contexto político para explicar otra de las 

posibles causas de la creciente presencia de estudios sobre 

Maquiavelo. Frente a la inestabilidad de la democracia liberal y el 

auge del totalitarismo, “Maquiavelo pudo aparecer como 

responsable o inspirador de ambos fenómenos o como uno de los 

autores a los que acudir para superarlos” (p. 69). 

A partir de este rápido recorrido, es posible concluir que en 

la década de 1920 la figura y la obra de Maquiavelo adquieren amplia 

notoriedad en Argentina. Aparecen en textos de teoría política de 

modo explícito ligadas al problema teórico del liderazgo político en 

 
6 Lxs comentadorxs de habla española del texto de Pocock eligen en general no traducir el 

concepto “machiavellian moment” o traducirlo como “momento maquiaveliano”. Se distancian 

de esta forma de los traductores al español de la edición de Tecnos, quienes, como reconstruye 

Barbuto (2013), sostienen que “en el español de España es incorrecto maquiaveliano, y lo 

correcto es maquiavélico” (p. 20) porque “maquiaveliano” no se encuentra aún en el 

diccionario de la RAE.  



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                231 

momentos de crisis institucional. No obstante, siguiendo la 

metodología semiótica, también resulta relevante observar la 

naturaleza social de este fenómeno. Si en esta estrategia el sujeto se 

“reencuentra con su mundo y su cuerpo” (Verón, 1993, p. 100), 

entonces es necesario exceder el corpus de la teoría política y dar 

cuenta de otras huellas discursivas y extradiscursivas. En este caso, 

se describieron condiciones de producción relacionadas con la 

historia, los debates filosóficos y culturales y las innovaciones 

tecnológicas. Todas estas transformaciones socavaron el escenario 

de la ciudad de Buenos Aires. En lo que sigue, analizo los discursos de 

Lugones y Arlt para continuar rastreando la circulación, el 

reconocimiento y las lecturas existentes en la configuración de 

sentidos alrededor de “lo maquiavélico”.  

4. La política maquiavélica  

En Argentina en el siglo XIX y principios del XX la figura y el 

pensamiento de Maquiavelo suscitaron en general desdén y rechazo. 

El texto de Lugones es uno de los primeros donde su obra es 

reivindicada. Por lo tanto, en el “Elogio a Maquiavelo” opera cierta 

audacia discursiva desde el mismo título. Este gesto introduce una 

confrontación directa con el campo cultural y académico. A su vez, el 

texto es una proclama en contra de la democracia liberal, el sufragio 

universal, el racionalismo, el ideal de progreso y el cristianismo. 

Todos estos tópicos no constituyen una novedad en el pensamiento 

del autor porque se encuentran en sus intervenciones anteriores. De 

hecho, el nombre de Leopoldo Lugones permanece grabado en el 

imaginario nacional como la voz que anticipa en 1924 la injerencia de 

las Fuerzas Armadas en el golpe de Estado de 1930. Sin embargo, en 

el “Elogio a Maquiavelo” focaliza su diatriba militarista en una figura 

presentada anteriormente en el Elogio de Ameghino (1915): la del 

genio. Afirma que la hora de la espada es también la hora del genio. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

232          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Y la genialidad en 1927 es comprendida a partir de la política 

maquiavélica. 

Para Lugones, Maquiavelo fue el primero en erigir el 

sentimiento de amor a la patria por sobre cualquier otro ideal. La 

obra de Maquiavelo se desarrolla dentro del humanismo del 

Renacimiento –interpretado como máxima expresión de la cultura 

greco-latina, que es la cultura del pueblo–, porque en este momento 

se defiende la valoración de la vida humana por sobre toda entidad 

metafísica. Los hombres, que son una especie belicosa, crean la 

soberanía como expresión de fuerza. La política maquiavélica es, por 

lo tanto, el “arte de dominar por medio de cualquier sistema [...] 

[con] un exclusivo fin: la prosperidad y la fuerza de la nación” 

(Lugones, 1927, p. 299). Al igual que Lenin, Maquiavelo rechaza el 

pacifismo a favor del deber patriótico. Constituye una posición 

biológica y realista porque separa política de moral. Esta separación 

expresa su genialidad respecto de las teorizaciones sobre la política 

existentes en su momento histórico. 

Sin embargo, Lugones afirma que, como todo héroe, el autor 

del Príncipe estuvo condenado a la soledad y a la incomprensión por 

parte de su tiempo. Este aislamiento se conjura en la propia 

actualidad del escritor argentino. Maquiavelo es un genio 

extemporáneo y contemporáneo porque renace en la Italia de 

Mussolini, configurado en una suerte de “fascismo renacentista” 

(López, 2004, p. 129).  

5. Campos discursivos 

La actualidad de la obra del florentino, así como el contexto 

de crisis de la democracia liberal, asemejan la caracterización de 

Lugones con el “machiavellian moment” descrito por Halperín Dongui 

y Losada. Arlt, por su parte, comparte este momento histórico, no 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                233 

obstante, su situación y su obra son bastantes diferentes. Por este 

motivo, su discurso resulta de interés para la propuesta aquí 

desarrollada. Según la teoría semiótica, las huellas de las condiciones 

de producción y reconocimiento se hacen visibles a partir del desfase 

sistemático en los materiales analizados. No debemos estudiar 

operaciones aisladas, sino que es necesario “tomar en consideración 

el conjunto del funcionamiento de una economía discursiva en lo que 

la diferencia de otra” (Verón, 2004, p. 54). Los campos discursivos se 

entrecruzan siempre y es esta contaminación de “juegos discursivos” 

(Verón, 1987, p. 14) lo que motoriza el trabajo semiótico. En este 

sentido, no se elige analizar la novela de Arlt a pesar de su 

heterogeneidad respecto del artículo periodístico de Lugones, sino a 

causa de esta distancia interdiscursiva. 

Entonces, si bien ambos son escritores y periodistas, sus 

lugares de enunciación son disímiles. Lugones es un criollo viejo que, 

desde el escenario del teatro Odeón –ubicado en la esquina de las 

calles Corrientes y Esmeralda–, afirma cumplir una función social al 

operar como “poeta-médium” (Altamirano y Sarlo, 1997, p. 133) 

entre la poesía del pueblo y la mente culta de la clase superior que lo 

escucha. Recordemos que lo popular aquí debe entenderse como el 

legado de la civilización greco-latina. En cambio, Arlt se encuentra en 

los márgenes de las instituciones y recurre a los saberes callejeros 

como materia literaria. En sus novelas late todo aquello que Lugones 

encubre: “[...] un espacio urbano modelado por la pobreza 

inmigratoria, el bajo fondo y la tecnología, en idéntico nivel de 

importancia” (Sarlo, 2003, pp. 58-59). Describe la otra cara de la 

ciudad moderna, la “vida puerca” (Altamirano y Sarlo, 1997, p. 61), el 

paisaje más mundano del Buenos Aires inmigratorio. Sus novelas 

pueden leerse como respuesta a aquello silenciado en las proclamas 

de élite intelectual, pero también se pueden rastrear residuos, 

sentidos traficados, continuidades y diálogos en las distancias 

interdiscursivas.  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

234          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Uno de los protagonistas más importantes de las dos novelas 

es el personaje del Astrólogo. Vive en una quinta de Temperley –

provincia de Buenos Aires– y es un hombre poderoso, pero 

sumamente extravagante, por ejemplo, entre sus particularidades se 

menciona que está castrado a causa de un accidente. Él es quien 

organiza una conspiración secreta para conseguir una revolución 

comunista. Su plan consiste en generar una falsa célula comunista 

para provocar un golpe de Estado, con la finalidad de despertar más 

tarde la conciencia del pueblo como reacción al poder de los 

militares. Como se ve, el proyecto es tan imbricado como 

disparatado.  

Horacio González (2008) sostiene que en el personaje del 

Astrólogo se encuentra Lugones. Explica que Arlt antes de publicar 

sus novelas mencionó su lectura de Lugones en Las ciencias ocultas 

en la Ciudad de Buenos Aires (cf. Arlt, 2014), uno de sus primeros 

textos, publicado en 1920. En este ensayo autobiográfico, poco 

transitado por la crítica literaria, Arlt describe su acercamiento al 

mundo esotérico. Desarrolla una crítica con tono desmitificante, 

donde advierte que hay que hablarle al pueblo “que sueña y busca la 

verdad” sobre esos “cenáculos de aristócratas del espíritu” (Arlt, 

2014, p. 26). Arlt se ubica del lado del pueblo para aconsejar a los 

suyos contra los inmorales y fraudulentos “astrólogos logreros” (Arlt, 

2014, p. 27). Las agrupaciones sectarias, que son acusadas al mismo 

tiempo –de forma algo contradictoria– de impostoras y de delirantes, 

deben ser perseguidas y prohibidas. Por este motivo, festeja en una 

nota al pie “la actitud de la policía que no hace mucho clausuró una 

Escuela de Magia en Corrientes y Callao” (Arlt, 2014, p. 55). 

Respecto de la literatura teosófica7, Arlt (2014) afirma que 

muchas obras son admirables, admite que satisfacen las ansiedades 

 
7 La teosofía moderna, creada por la rusa Helena Blavatsky en la segunda mitad del siglo XIX, es 

una doctrina ocultista que sintetiza religión, filosofía y ciencia. Leopoldo Lugones fue Secretario 

General de la Sociedad Teosófica argentina y uno de sus intelectuales locales más relevantes. 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                235 

de los hijos de la ciudad, pero concluye que son altamente nocivas. El 

arte, antes de ser libre, debe ser “eminentemente colectivo y 

democrático” (p. 53). No se necesitan “inútiles conocimientos del 

más allá”, se necesitan hombres que trabajen por “la perfección del 

orden social” (p. 62). Sin embargo, cuando menciona a Lugones, 

afirma que “en su hermosa obra Las fuerzas extrañas, plantea 

magistralmente el caso de un ocultista” (p. 54). En esta 

caracterización hay una valoración ambigua hacia el esoterismo, 

entre la denuncia y la fascinación, que luego no se abandona. El 

propio Arlt asume en el texto esta contradicción bajo el hechizo de 

Charles Baudelaire: “[...] las poesías y biografía de aquel gran 

doloroso poeta me habían alucinado al punto que, puedo decir, era 

mi padre espiritual, mi socrático demonio” (p. 13).  

Siguiendo la interpretación de González, también puede 

pensarse a Lugones como otro padre-brujo, que susurra al oído de 

Arlt, quien se posiciona entonces como un aprendiz o hijo bastardo. 

En palabras de González (2008): “Lugones es el oculto personaje 

repudiado de Los 7 locos, a la vez proveedor de no pocos de sus temas 

y discursos –esto se sabe– pero también de sus obsesiones sombrías” 

(p. 117). 

En el análisis realizado en este apartado, el discurso de Arlt 

fue leído a partir de la puesta en relación con las huellas del discurso 

de Lugones. Se mencionó la interpretación de González, quien 

propone un diálogo discursivo entre el ensayo autobiográfico de Arlt, 

el personaje del Astrólogo en sus novelas y Lugones. Me interesa 

continuar explorando estas huellas, que fueron solo presentadas por 

González y que no mencionan “lo maquiavélico”. En lo que sigue 

 

Véase al respecto: Quereilhac, Soledad (2008). “El intelectual teósofo: la actuación de Leopoldo 

Lugones en la revista Philadelphia (1898–1902) y las matrices ocultistas de sus ensayos del 

Centenario”. Prismas, 12, pp. 67–86. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

236          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

vuelvo sobre el discurso de Arlt para luego pensar a Lugones no tanto 

como “proveedor” de “temas”, sino como adversario discursivo. 

6. El juego maquiavélico 

En Los lanzallamas se encuentran cuatro referencias a 

Maquiavelo y todas salen de la boca del personaje del Astrólogo. En 

este apartado me focalizaré en las dos primeras porque transcurren 

en el mismo párrafo, en una línea de conversación con el Abogado, 

un personaje al cual se quiere convencer que se una a la célula 

revolucionaria. El Abogado no puede comprender cómo el Astrólogo, 

quien afirma ser comunista, quiere traicionar a sus compañeros para 

favorecer una intervención militar con la excusa de que el país será 

víctima del comunismo. También se horroriza porque todo el plan se 

financia con dinero proveniente de burdeles de la calle Corrientes. El 

Astrólogo contesta que no es posible persuadir al pueblo a favor del 

comunismo porque el nivel intelectual del país es pésimo. El pueblo 

solo se volverá comunista cuando reaccione a la tiranía de los 

militares. Finalmente, ante el descrédito del Abogado, afirma que su 

plan es una jugada de ajedrecista y que: 

El ajedrez es el juego maquiavélico por excelencia. Tartakover, un 

gran jugador, dice que el ajedrecista no debe tener un solo final de 

juego, sino muchos; que la apertura de una jugada, cuanto más 

contusa y endiablada, más interesante, es decir más útil, porque así 

desconcierta de cien maneras al adversario. Tartakover, con su 

admirable vocabulario de maquiavelista del ajedrez domina este 

procedimiento: “elasticidad de juego” (Arlt, 1972, p. 48. Cursiva 

añadida).  

En este discurso lo maquiavélico es el nombre que sirve para 

darle un fundamento teórico al plan revolucionario. El Astrólogo, en 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                237 

su rol de intelectual, comprende que su hora es también la de los 

militares. Sus palabras, por lo tanto, resuenan como un eco del 

llamado de Lugones (1925) al levantamiento de las fuerzas armadas. 

Pero también, como el mismo personaje del Astrólogo explícita, 

continúa la voluntad militarista de Lenin y Mussolini.  

La referencia a líderes políticos en función y a noticias 

políticas contemporáneas es constante en Los lanzallamas. Sylvia 

Saítta (2018) sostiene que se trata de la novela más política del autor 

porque se borran “los límites entre la verdad del periodismo y la 

invención de la novela, convirtiendo en verosímil la trama ficcional” 

(p. 101). Así, la literatura se politiza porque incorpora temas y 

procedimientos propios del periodismo.  

Desde la teoría semiótica, es posible agregar que la 

politicidad del discurso se encuentra también en la dimensión de la 

enunciación. El discurso se politiza cuando existe un “destinatario 

positivo” con el que se comparten ideas y un “destinatario negativo” 

frente al cual se realiza una inversión de creencias (Verón, 1987, p. 

17)8. En el caso del personaje del Astrólogo, el líder comunista y el 

fascista constituyen su colectivo de identificación. En cambio, su 

discurso se dirige contra los líderes de las democracias liberales y 

burguesas. La construcción de un adversario siempre tiene un tono 

polémico porque “es una réplica y supone (o anticipa) una réplica” 

(Verón, 1987, p. 16). 

7. Genios, locos, superhombres y eunucos  

Hasta aquí, el análisis de “lo maquiavélico” motorizó la 

reconstrucción de distintos procesos semióticos. En este apartado 

 
8 Verón (1987) sostiene que en el caso de las democracias liberales existe un tercer destinatario 

neutro al cual se intenta persuadir.  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

238          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

interesa desarrollar un análisis comparativo entre las figuras del 

genio en Lugones y del Astrólogo en Arlt con la finalidad de continuar 

trabajando sobre la red de significantes encontrados. Como se 

explicó, el objetivo no es realizar un análisis formal sobre el genio y 

el Astrólogo como figuras retóricas o estilísticas, sino abordarlos 

como lugares de enunciación, que remiten a posiciones discursivas y 

se encuentran cargados de valoraciones sociales. 

En primer lugar, tal como se expuso al final del último 

apartado, resulta significativo que en ambas figuras el saber se 

entrelaza con el deber político. En los discursos políticos, a su vez, el 

componente didáctico se configura como “verdad universal” y el 

componente prescriptivo aparece en el orden de la “necesidad” 

(Verón, 1987, pp. 20-21). Sus intervenciones tienen entonces un 

enorme efecto ideológico. El comunismo para el Astrólogo y el amor 

a la patria para el genio aparecen explicitados como los únicos fines 

absolutos. Para los dos esto supone separar la política de la moral: 

“En cuanto usted quiere introducir una moral en la conducta política, 

la conducta política se transforma en lo que podríamos definir como 

un mecanismo rígido, destructible por la presión de las fuerzas 

externas” (Arlt, 1972, p. 49). A su vez, ambos consideran que la 

violencia es afín al gobierno y a la vida. Así, mientras en el texto de 

Arlt se lee que “Lo evidente [de la vida] es su crueldad. Unos se 

comen a los otros” (Arlt, 1972, p. 39), Lugones afirma que “La ley de 

la vida es la ley de la fuerza” (Lugones, 1927, p. 297).  

Estas afirmaciones suponen también una metafísica 

nietzscheana propia de la época. Mónica Cragnolini (2001) explica 

que Friedrich Nietzsche es un referente del imaginario cultural de 

entonces. Tópicos presentes en los discursos de Lugones, como 

amoralidad, anticristianismo y aristocratismo, son frecuentes en la 

cultura de masas. La figura literaria de Nietzsche se asocia al “genio” 

que encarna estos valores, pero también al “degenerado”, al “loco” 

y al “fascismo” (pp. 116-117). En este sentido, no resulta extraño que 

el personaje del Astrólogo afirme que el hombre del futuro es el 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                239 

“superhombre” (Arlt, 1972, p. 44). Además, en la teoría vitalista del 

filósofo alemán la realidad se compone de fuerzas en permanente 

lucha. Desde esta perspectiva, se comprende que para Lugones lo 

maquiavélico despertó la reacción del anti-maquiavelismo liberal, y 

en el discurso literario de Arlt la tiranía militar animará la conciencia 

comunista. De esta forma, si bien se tratan de posiciones políticas 

distintas, comparten su rechazo a la democracia liberal y al pacifismo 

burgués. Maquiavelo –envuelto por la atmósfera nietzscheana– 

aparece explícitamente para ilustrar esta concepción sobre la 

naturaleza bélica del ser humano.  

Finalmente, en la comparación de ambas figuras, es 

destacable el registro profético que comparten. Si bien el carácter 

programático es propio de todo discurso político, en los discursos 

analizados este rasgo se radicaliza a partir del componente místico. 

La salvación de la nación depende de la intervención del intelectual, 

quien se encuentra condenado a la soledad y al descrédito. El genio 

es como un “astro distante” (Lugones, 1927, p. 301), el único que 

“conoce el secreto” (Arlt, 1972, p. 15). Sin embargo, también se debe 

reconocer que el tono de sus discursos es distinto. El genio de 

Lugones se presenta como un héroe trágico, que hace su aparición 

entre búhos y tinieblas. En cambio, el personaje del Astrólogo entra 

por primera vez en escena con un delantal amarillo, que le da aires 

de científico loco, en una habitación “hedionda de humedad [...] con 

su altísimo cielorraso surcado de telarañas” (Arlt, 2006, p. 17).  

Los bestiarios que se dibujan entre los búhos y las arañas son 

radicalmente diferentes. Los primeros se vinculan al búho de Minerva 

–diosa virgen de la sabiduría, la civilización, la ciencia, la justicia, etc.–

, es decir, al mundo greco-latino, del cual Lugones se reivindica 

heredero. Por su parte, las telarañas en el cielorraso remiten a la 

ciudad y sus ambientes corroídos. El Astrólogo, con su delantal sucio 

y su condición de hombre castrado, parece una deformación 

tenebrosa de Minerva. Arlt no es heredero de la cultura clásica, es un 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

240          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

obrero sin títulos ni conocimientos de lenguas extranjeras. Como él 

mismo señala en las palabras preliminares de Los lanzallamas (1972):  

[...] he resuelto no enviar ninguna obra mía a la sección de crítica 

literaria de los periódicos. ¿Con qué objeto? Para que un señor 

enfático entre el estorbo de dos llamadas telefónicas escriba para 

satisfacción de las personas honorables: “El señor Roberto Arlt 

persiste aferrado a un realismo de pésimo gusto, etc., etc.”. No, no 

y no. [...] Crearemos nuestra literatura, no conversando 

continuamente de literatura, sino escribiendo en orgullosa soledad 

libros que encierran la violencia de un “cross” a la mandíbula. Sí, un 

libro tras otro, y “que los eunucos bufen” (pp. 5-6). 

Su lengua plebeya escribe mal porque “despoja a las palabras 

cultas de su sentido propio” (Correas, 1996, p. 107) y, de esta 

manera, disputa el capital cultural reconocido. La violencia de su 

escritura, el “cross” que efectúa a la mandíbula de las personas 

honorables y de los eunucos bufadores, no se encuentra en el 

argumento de la novela; en cambio, se genera en los desfases 

semióticos, que hacen temblar la ilusión de completitud de quienes 

creen tener el poder del sentido o del falo.  

8. Interdiscursividad maquiavélica 

De acuerdo a lo expuesto, si bien los discursos de Lugones y 

de Arlt comparten notas ideológicas y filosóficas, sus diferencias son 

significativas. En el personaje del Astrólogo el sentido de “lo 

maquiavélico” es ridiculizado. El intelectual que hace un llamado a las 

armas es presentado como un delirante, una mente despótica, cruel 

y disparatada. Como en el tango “Cambalache” –estrenado en 1934 

en el teatro Maipo, ubicado sobre las calles Esmeralda y la avenida 

Corrientes–, ejerce a viva voz la “maldá' insolente” (Discépolo, 1934). 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                241 

Cuando es lo mismo ser derecho que traidor, el intelectual ya no debe 

fingir valores ni compostura. Alejado de la pompa y la solemnidad del 

genio maquiavélico, en el discurso literario de Arlt no hay “astro 

distante” (Lugones, 1927, p. 301), hay un Astrólogo que afirma que la 

astrología es mentira. Pero aquí la estafa no es un medio para un fin 

superior, sino que se devela como el fundamento mismo de la trama 

política y literaria.  

Por lo tanto, “lo maquiavélico” opera en el discurso de 

Lugones y en el de Arlt de forma distinta. A pesar de que ambos 

escriben durante el “machiavellian moment” no hay una relación 

lineal entre sus discursos. Como se mencionó, esto se explica según 

la teoría semiótica porque existe una “indeterminación relativa entre 

producción y reconocimiento” (Verón, 1993, p. 189). Alrededor de “lo 

maquiavélico” se crea un campo de efectos de sentidos múltiples. En 

el discurso de Lugones se invoca al genio para pensar la legitimidad 

de la violencia militar desde la voz consagrada del pensador 

iluminado; mientras que en Arlt “lo maquiavélico” se ficcionaliza 

como comedia dramática y, por lo tanto, como desautorización de la 

elite intelectual conservadora.  

Tal como señaló González, en el cambio de tono que se 

desarrolla en el discurso arltiano se gesta tanto un reconocimiento 

como un rechazo. Aquí la figura del Astrólogo opera como burla y 

fascinación9 por “lo maquiavélico”. Es necesario aclarar que el 

procedimiento de ridiculización no implica dejar de advertir los 

peligros reales de la hora de la espada. Esta advertencia cobra más 

relevancia si se recuerda que Los lanzallamas se publica luego de 

haber transcurrido un año de la primera dictadura cívico-militar del 

país. A partir de este contexto, Piglia (1986) afirma que “Los golpes 

 
9 Rocco Carbone (2024), en su análisis de las novelas de Arlt llama la atención respecto de la 

fascinación que produce el fascismo, descrito como “locura colectiva” (p. 103) y “poder 

psicotizante y celular” (p. 109). A su vez, denomina “Momento Arlt” –en clara alusión al 

“machiavellian moment” propuesto por Pocock– al cruce que existe entre política y literatura.  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

242          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de Estado [...] han estado siempre rodeados de ese aire entre 

envarado y circense que Arlt capta muy bien” (p. 25). Lo maquiavélico 

es el nombre de una ficción criminal, que es rechazada al darle aires 

de payasada siniestra.  

En esta reconstrucción de fragmentos, el reconocimiento del 

discurso lugoniano fue interpretado como diálogo polémico. No se 

trata solo de una recepción temática porque en el análisis de las 

huellas discursivas y extradiscursivas fue posible dar cuenta de la 

presencia de un otro adversarial. En el discurso de Arlt existe una 

operación de réplica respecto del mundo esotérico, cultural y político 

propio de la élite dominante de la ciudad porteña de fines de la 

década de 1920.  

9. Reacciones y proyecciones en la trama discursiva 

Cuando se profundiza el análisis de la red de fibras que 

componen este tejido semiótico se observan otras múltiples tramas 

interdiscursivas. La figura del Astrólogo no solo parodia la teosofía y 

el militarismo al cual adhiere Lugones en 1927, también es una 

réplica a su pasado y una anticipación de su devenir biográfico. Toda 

réplica, además de ser una reacción, prevé la circulación de sentido 

en el futuro. En este caso, en la acusación que realiza el personaje del 

Abogado al Astrólogo de traicionar a sus compañeros comunistas, 

resuena la temprana militancia de Lugones. En su juventud, el 

escritor cordobés fue parte del Partido Socialista con una postura de 

izquierda radicalizada, hecho que está “perfectamente documentado 

a través del periódico La Montaña [...] donde sus artículos tienen un 

agresivo tono antiburgués y antisistema” (Terán, 2008, p. 169).  

En cuanto al movimiento de anticipación, resulta llamativo 

que en las novelas de Arlt el suicidio sea un tema recurrente. En Los 

siete locos el Astrólogo se refiere a la “peste del suicidio” (Arlt, 2006, 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                243 

p. 73) y Los lanzallamas concluye con el suicidio de Erdosain, 

compañero del Astrólogo y personaje principal de ambos textos. 

Cuando la revolución soñada no se concreta, Erdosain se da a la fuga 

y luego se dispara en el pecho en un tren camino al oeste plebeyo de 

la provincia de Buenos Aires. Como es sabido, Lugones, también elige 

acabar con su vida en 1938, en su caso en Tigre, en un paraje de la 

pudiente zona norte de la provincia. 

Previamente, durante el mandato del dictador Uriburu 

(1930-1932), Lugones había aspirado infructuosamente10 a 

convertirse en consejero del príncipe para la conformación de un 

nuevo orden militar y represivo. El escritor imagina “una utopía 

autoritaria cuya implementación supone la ausencia de piedad” 

(López, 2004, p. 132). Tampoco tuvo mayor suerte durante el 

gobierno del militar Agustín Justo (1932-1938) a quien solicita no 

incurrir en los errores del liberalismo y el legalismo. Para Lugones la 

revolución es una cuestión de vida o muerte. No obstante, también 

teme que Leopoldo Lugones hijo pudiera acabar en prisión con el 

posible retorno del régimen democrático. El único descendiente del 

escritor se desempeñó como jefe de la Sección de Orden Político de 

la Policía de Uriburu y tuvo un rol importante en la tortura de presos 

políticos. Sus innovaciones técnicas y su inusitada crueldad le 

valieron el apodo del “mago de la picana” (Ragendorfer, 2022). 

Lugones padre se suicidó dos días antes de la salida de Justo del 

poder; mientras que su hijo terminó con su propia vida en 1971, 

durante el declive de la dictadura de Agustín Lanusse.  

 
10 Olga Echeverría (2009) afirma que “Lugones, fue convocado para la redacción de las 

proclamas golpistas pero sus ideas, al parecer, fueron modificadas antes de hacer públicos los 

discursos y se le ofreció el puesto de Director de la Biblioteca Nacional, es decir una función 

(que no fue aceptada por el poeta) muy distante del poder político” (p. 32). La proclama que 

lee Uriburu cuando se presenta ante la población, escrita por el sector que respondía a Agustín 

Justo, elimina todo contenido disruptivo y suma la promesa del retorno a la legalidad. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

244          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Las novelas de Arlt no adivinan los hechos futuros, sino que 

operan como anticipación discursiva de la radicalización del 

escenario político. El desprecio hacia los sectores populares es el 

cartucho que carga en la recámara del discurso de Lugones, pero es 

gatillado por un gobierno militar donde el rival es transformado en 

enemigo absoluto. De este modo, la tragedia atraviesa el texto y tiñe 

toda la ciudad de Buenos Aires. Un capítulo paradigmático de esta 

historia fue el fusilamiento de Severino di Giovanni en febrero de 

1931. El italiano había huido del régimen totalitario de Mussolini y se 

había convertido en uno de los dirigentes anarquistas más 

importantes del país. La policía, dirigida por Lugones hijo, primero lo 

busca en una imprenta ubicada en las calles Callao y Sarmiento, y 

luego extiende su persecución por la avenida Corrientes, lo cual 

generó una víctima civil. Di Giovanni fue capturado en el centro 

porteño, fue trasladado a una penitenciaría, fue torturado en su 

rostro, sus brazos y sus genitales y, finalmente, fue sentenciado a 

muerte.  

Arlt presenció el fusilamiento de Di Giovanni y escribió una 

muy breve crónica titulada “He visto morir” (1931), que forma parte 

de la serie de aguafuertes publicadas en el periódico El mundo. Pero 

es a través de la ficción donde da a luz a una trama que vuelve legible 

la tragedia del campo político argentino. En Los lanzallamas, novela 

publicada nueve meses después de “He visto morir”, produce un 

desplazamiento en la circulación de sentido del discurso oficial. 

Desde la perspectiva de la interdiscursividad, Lugones padre leído 

como réplica del personaje del Astrólogo, es el devenir de la “política 

maquiavélica” a la “elasticidad del juego” maquiavélico, del “genio 

maquiavélico” al “astrólogo logrero” y del padre castrador al padre 

castrado.  

 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                245 

10. Semiosis social y pansemiosis cósmica 

La figura del genio y la del Astrólogo en los discursos de 

Lugones y Arlt escenifican una batalla política dentro del campo 

intelectual. Esta lectura puede vincularse con las interpretaciones 

sobre la obra de Arlt realizadas desde el análisis literario. Por caso, 

Sarlo (2003) sostiene que en sus novelas desarrolla una guerra entre 

los saberes académicos y los otros saberes: “[...] saberes técnicos 

aprendidos y ejercidos por los sectores populares; los saberes 

marginales, que circulan en el under-ground espiritista, ocultista, 

mesmerista, hipnótico de la gran ciudad” (p. 52). A partir de los 

fragmentos analizados aquí, es necesario agregar que este 

enfrentamiento toma el sentido de “lo maquiavélico”.  

A su vez, el trabajo semiótico propuesto permitió rastrear un 

campo discursivo que excede el texto escrito y el ámbito de la teoría 

política. Como se explicó, esta estrategia difiere de la realizada por 

los estudios historiográficos, que teorizaron sobre la recepción del 

pensamiento de Maquiavelo en la Argentina a fines de la década de 

1920. En estos estudios, el concepto de “machiavellian moment” de 

Pocock opera como clave de lectura, entendido tanto como una 

herramienta para interpretar los tiempos de crisis política de la 

República, como el momento de auge de lecturas y discusiones sobre 

el pensamiento político de Maquiavelo. 

Desde el marco teórico desarrollado por Verón, “lo 

maquiavélico” fue comprendido como cosa o materialidad 

significante, inscrito a su vez en materialidades diversas y presente 

en una red de remisiones y desfasajes. Estos dos aspectos de la teoría 

semiótica veroniana toman como antecedente explícito la propuesta 

del filósofo pragmatista Charles Sanders Peirce. En sus textos, el 

estadounidense afirma que el objeto, el signo y el intérprete son los 

soportes del proceso semiótico, calificado como cosa (thing). Es un 

modelo dialógico porque la cosa no configura un modelo 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

246          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

tridimensional cerrado, sino una tricotomía, es decir, una trifurcación 

que se extiende indefinidamente. El pensamiento no se da sin signo, 

el cual, a su vez, debe ser interpretado en un pensamiento-signo 

posterior.  

La teoría de Peirce, formulada a fines del siglo XIX, es 

relevante en el contexto de discusión semiótica de principios del XXI 

porque aborda el fenómeno de los signos en términos lógicos, 

rechazando la perspectiva lingüística y sus implicancias psicologistas. 

De esta manera, permite superar la perspectiva comunicacional 

imperante a fines del siglo XX, según la cual la lengua es una 

“herramienta de comunicación” al servicio de las “intenciones de los 

locutores” (Verón, 2004, p. 62). Peirce, al expandir la semiótica hacia 

la lógica, destituye el predominio del lenguaje. Por lo tanto, su teoría 

dialoga con la crisis de la noción del signo posterior al giro lingüístico, 

que encuentra expresión en el campo de la filosofía a través del 

análisis del lenguaje en su historicidad y materialidad, sin remitir a la 

autoridad trascendental del significado (Foucault, 1966; Derrida, 

1967a, 1967b). 

La teoría del filósofo estadounidense resultó entonces 

atractiva para erosionar los cimientos del campo contemporáneo de 

la teoría semiótica, ajeno en gran parte a la crisis del signo. Sin 

embargo, la lectura por parte de Verón también es un ejercicio de 

mediación y reformulación, que desplaza importantes aspectos de la 

teoría de Peirce. Me detendré brevemente en uno de estos 

desplazamientos, relativo a la dimensión metafísica, para luego 

presentar otra deriva posible de análisis de “lo maquiavélico”.  

En primer lugar, es importante señalar que en su propuesta 

semiótica Peirce discute también con las teorías nominalistas. 

Considera que la lógica no es una especulación abstracta o formal, 

sino una ciencia normativa que encuentra anclaje en una realidad 

que está organizada por categorías metafísicas universales. En 

palabras de Peirce, “El pragmatismo, entonces, es una teoría del 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                247 

análisis lógico o de las definiciones verdaderas; y sus mayores méritos 

estriban en su aplicación a las concepciones metafísicas más 

elevadas”1112 (CP 6.335). 

Por lo tanto, desarrolla una teoría pansemiótica con 

implicaciones cósmicas porque considera que el “universo está 

impregnado de signos, si es que no está compuesto exclusivamente 

de signos”13 (CP 5.302).  A su vez, rechaza el sustancialismo porque 

conlleva a una concepción dualista entre la mente y la materia, donde 

el significado se comprende en términos de correspondencia. En 

cambio, sostiene que el hombre mismo es un signo en desarrollo, 

definido como hombre-signo. El hombre es pensamiento, y el 

pensamiento es un signo, “[...] en conjunción con el hecho de que la 

vida sea una sucesión de pensamientos” (OFR 1.104). En el proceso 

semiótico, el intérprete no es un lugar restringido a la conciencia 

humana, sino que se trata de efectos de signos –potencialmente 

infinitos– que pueden aparecer en fenómenos biológicos, físicos o 

incluso en máquinas.  

La tendencia a considerar todo como un continuo 

(denominada sinejismo) implica para Peirce que “Toda comunicación 

de mente a mente se realiza a través de la continuidad del ser” (OFR 

2.54). Ahora bien, como se explicó, la transformación de signos no es 

reductible a la experiencia propiamente humana, sino que es un 

proceso que involucra distintas ontologías. Hay semiosis dentro de la 

naturaleza misma, en leyes que son independientes de los 

 
11La convención canónica para citar los Collected Papers of Charles Sanders Peirce es “CP”; 

mientras que se cita como “OFR” la Obra filosófica reunida. El número de volumen se indica a 

continuación y luego, separado por un punto, el número de la página utilizada. Todas las 

traducciones de estas obras son propias.  

12 “Pragmaticism, then, is a theory of logical analysis, or true definition; and its merits are 

greatest in its application to the highest metaphysical conceptions”. 

13 “all this universe is perfused with signs, if it is not composed exclusively of signs”. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

248          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

pensamientos del hombre-signo. La lógica es entonces solo un “nodo 

en la compleja red sígnica que constituye la vida del universo” 

(McNabb, 2018, p. 17). Esta concepción explica por qué el 

pensamiento no se limita al cerebro humano: “Aparece en el trabajo 

de las abejas, de los cristales y en todo el mundo puramente físico”14 

(CP 4.438). El pensamiento se desarrolla en el mundo orgánico y el 

investigador reconoce que el único peligro de su sistema es que 

“pudiera tal vez no representar a todas las variedades de 

pensamiento no-humano”15 (CP 4.439).  

La dimensión metafísica de la teoría peirceana es rechazada 

por Verón. El argentino sostiene que las categorías son 

independientes del “pensamiento individual” (Verón, 1993, p. 103), 

es decir, de la mente de Peirce en tanto individuo, pero no son 

independientes del pensamiento del hombre. No obstante, también 

sostiene que su propia teoría semiótica tiene una “vocación 

traslingüística” (1993, p. 123). Por lo tanto, se trata de una apuesta 

que al tiempo que asume la necesidad de liberarse de la hegemonía 

de la lingüística y su reducción psicologista, mantiene cierta distancia 

respecto de las implicancias metafísicas de este descentramiento.  

11. El espacio maquiavélico  

A lo largo de esta investigación se analizaron distintos 

diálogos interdiscursivos que buscaron rastrear el sentido de “lo 

maquiavélico” durante la década de 1920 en la ciudad de Buenos 

Aires. Este trabajo utilizó como insumo metodológico la teoría 

semiótica de Verón, la cual, como se desarrolló en el apartado 

anterior, supone una lectura de la teoría de Peirce. En lo que sigue 

 
14 “It appears in the work of bees, of crystals, and throughout the purely physical world”. 

15 “may not represent every variety of non-human thought”. 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                249 

me interesa sugerir una nueva mediación como intérprete de las 

obras de ambos y leer desde la teoría metafísica de Peirce algunos de 

los fragmentos antes analizados desde la semiosis social de Verón. 

Este ejercicio posibilita llevar hasta sus últimas consecuencias las 

críticas al psicologismo y la recuperación de la materialidad del 

sentido. Esta propuesta no implica hallar una contradicción en la 

teoría de Verón, sino prolongar sus efectos desde sus propios 

enunciados. En particular, a partir de su compromiso con una teoría 

que se “sitúa necesariamente en un plano que no es el de la lengua” 

(Verón, 1993, p. 122).  

Siguiendo esta intención, considero que existe una gran 

potencia interpretativa cuando no se reduce al pensamiento humano 

la construcción de lo real en la red de la semiosis. Esta posición 

destituye el privilegio de la lengua16 y el dualismo –y la jerarquía– 

entre la mente y la materia. En este sentido, profundiza en las críticas 

ya presentadas en el estado de la cuestión del presente trabajo, al 

formalismo de la historia de las ideas y al subjetivismo de la historia 

intelectual. Por lo tanto, el ejercicio de interpretación que propongo 

presentar excede el carácter social de la teoría semiótica, al intentar 

extender la transformación de los signos a través de distintas 

ontologías.  

Comparecer ante la dimensión ontológica supone rastrear 

distintos modos de ser en la composición de los materiales 

analizados. Se trata de un trabajo donde el sentido de “lo 

maquiavélico” puede ser pensado como inherente a la realidad 

misma. A partir de esta motivación, creo que el estudio de las huellas 

presentes en los productos trabajados vuelve visible un espacio 

maquiavélico. En particular, la construcción de este espacio se 

 
16 Para un análisis detallado de las distintas críticas realizadas desde la filosofía continental a la 

preeminencia de la lengua o lo textual luego del “giro lingüístico”, véase: Colebrook (2010). Si 

bien alguna de estas críticas abordan el problema del giro semiótico (Latour, 1992), no analizan 

la filosofía de Peirce o realizan una mención breve (Derrida, 1967b).  



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

250          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

despliega sobre los adoquines de la calle Corrientes. Como se explicó, 

esta calle se encuentra en la lectura de Scalabrini Ortiz sobre la 

subjetividad propia del porteño de final de la década de 1920, cuando 

lo describe como el “Hombre de Corrientes y Esmeralda”. Luego, en 

el gran teatro Odéon, ubicado en la esquina de esas mismas calles, 

donde Lugones leyó en 1913 el último capítulo de El payador, ante la 

presencia del Gabinete Nacional. En esa misma intersección está el 

teatro Maipo, donde entre el lunfardo y el bataclán, se realizan 

espectáculos que luego fueron censurados por la dictadura militar. 

Entre el Odeón y el Maipo cobra vida la batalla de saberes. Este 

enfrentamiento espacial también se visibiliza en la etimología de las 

palabras: “Odeón” tiene su origen en el latín “odēum” y significa 

“edificio destinado a los certámenes musicales y poético” (Vox, 2010, 

p. 337); en cambio, “Maipo” proviene del mapuche “maipü” y se 

refiere a la “tierra labrada” (Painemal, 2020, p. 17). 

La élite intelectual y política no solo se refugia en la esquina 

de Corrientes y Esmeralda, también transita por los espacios 

esotéricos de moda, como la Sociedad Teosófica de Buenos Aires, 

donde confluyen sin mucho escozor las fronteras entre 

conocimientos científicos y místicos. No obstante, así como la fiesta 

no es propiedad exclusiva de una clase, tampoco lo es el esoterismo. 

Entre la avenida Corrientes y Callao está la Escuela de Magia, donde 

habita el under-ground espiritista. Y sobre los adoquines donde se 

levantan estos edificios camina la “plebe ultramarina”, aquella 

multitud maravillada por el alumbrado eléctrico y la nueva red de 

colectivos. En las novelas de Arlt la calle Corrientes tiene ese brillo 

ruidoso, que aparece en su descripción de los carteles luminosos y la 

trattoria, en la cual comer barato. Pero también es un espacio de 

marginalidad, donde se encuentran los burdeles y los puestos de 

cocaína. En las aguafuertes porteñas, el bullicio se interrumpe por las 

balas de la policía de Uriburu, que persigue por Corrientes a Di 

Giovanni, cuando huyen de la imprenta anarquista, ubicada en el 

centro de la ciudad. 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                251 

Es posible pensar entonces que los distintos fragmentos que 

componen la calle Corrientes constituyen el espacio maquiavélico. La 

calle no es una escenografía, más bien, como afirmaba Arlt (1981) es 

una “cosa viva” (p. 148). Así, el espacio maquiavélico se extiende más 

allá de los discursos sociales. Así, los discursos de Lugones y Arlt 

pueden ser analizados como nodos en el extenso flujo de la semiosis, 

que se despliega a través de la continuidad de los seres, es decir, de 

distintas ontologías. El proceso semiótico excede el texto escrito 

porque los signos que lo constituyen son también efectos del espacio 

físico.  

Se trata de una ontología múltiple porque rebasa el discurso 

literario y el discurso periodístico hasta volver signo un espacio del 

centro de la ciudad. Analizada desde la metafísica de la teoría de 

Peirce, la calle Corrientes, como espacio maquiavélico, puede 

interpretarse como pensamiento no-humano. Se configura entonces 

como soporte que motoriza la propia vitalidad del cosmos, como 

vitalidad del signo mismo.  

12. Reflexiones finales 

En los últimos apartados se propuso explorar las huellas de la 

metafísica de Peirce en el análisis realizado previamente. Esto supuso 

un ejercicio de ir más allá de la teoría de Verón, pero no en un sentido 

trascendental. El “más allá” implica recuperar el movimiento de 

continuidad propio de la dinámica sígnica. A partir de la vocación 

traslingüística de la teoría de Verón, se extendió el movimiento de los 

signos a lo largo del tejido de la realidad. La reconstrucción de ese 

movimiento relacional posibilitó pensar la potencialidad de una 

ontología espacial, que desborda la dimensión de los discursos 

sociales. De este modo, partiendo de los análisis de los discursos de 

Lugones y Arlt, se exploró el sentido de “lo maquiavélico” hasta llegar 

a la calle Corrientes. Se sugirió entonces que es posible emprender 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

252          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

también un análisis semiótico donde el sentido de “lo maquiavélico” 

se expresa en la vitalidad de la mencionada avenida porteña.  

A lo largo del análisis desarrollado, se realizó un 

desplazamiento desde el “machiavellian moment” hacia el “espacio 

maquiavélico”. La intención no fue solo recuperar la dimensión 

cósmica de la semiótica, sino también el adjetivo “maquiavélico”. 

Esto también supone alejarse del concepto “maquiaveliano”, más 

afín a la academia anglosajona, y volver sobre la fertilidad del propio 

suelo o, en este caso, de la propia calle.  

Estos movimientos realizados dan cuenta de la utilidad de la 

semiótica social para abordar “lo maquiavélico” desde una 

perspectiva que valore las condiciones de producción y circulación de 

los discursos; a la vez que exhiben el potencial metafísico de “lo 

maquiavélico” para trazar un mapa de la ciudad de Buenos Aires 

durante los albores del primer golpe de Estado. Por lo tanto, para 

finalizar, concluyo que el “espacio maquiavélico” no es una 

herramienta heurística ni es una fecha donde convergen ciertas 

lecturas. Es un espacio conformado por letreros luminosos, revistas 

anarquistas, péndulos mágicos, camas de prostíbulos y armas de 

fuego. Es la esquina donde camina el gabinete nacional antes de 

ingresar al Teatro Odeón, Enrique Santos Discépolo cuando se dirige 

al Maipo para estrenar su último tango y la muchedumbre 

abarrotada al salir de las oficinas. El sentido de “lo maquiavélico” se 

disputa en la trifurcación infinita de esos pocos metros cuadrados.  

Referencias bibliográficas 

Altamirano, Carlos y Sarlo, Beatriz (1997). La Argentina del Centenario: campo intelectual, vida 
literaria y temas ideológicos”. En Carlos Altamirano y Beatriz Sarlo, Ensayos argentinos. De 
Sarmiento a la vanguardia (pp. 161-200). Madrid: Espasa Calpe. 

Arlt, Roberto (1972 [1931]). Los lanzallamas. Buenos Aires: Compañía General Fabril Editora. 

Arlt, Roberto (1981). “Corrientes por la noche” [1929] y “He visto morir” [1931]. En Daniel 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                253 

Scroggins (Ed.), Las aguafuertes porteñas de Roberto Arlt. Buenos Aires: ECA. 

Arlt, Roberto (2006 [1929]). Los siete locos. Madrid: Mestas. 

Arlt, Roberto (2014 [1920]). Las ciencias ocultas en la Ciudad de Buenos Aires. Buenos Aires: 
Interzona. 

Barbuto, Marcelo (2014). El momento maquiaveliano: Propuesta de un nuevo vocablo para el 
Diccionario de la lengua española (DRAE). Desafíos, 26(1), 217–240. 

Barros, Sebastián (2024). Maquiavelismo y populismo. En Eugenia Mattei y Leandro Losada 
(Coords.), Maquiavelo, el pueblo y el populismo. Historia, teoría política y debates 
interpretativos (pp. 253-274). Buenos Aires: Instituto de Investigaciones Gino Germani / 
CLACSO. 

Carbone, Rocco (2024). Momento Arlt. En Rocco Carbone, Lanzallamas. Milei y el fascismo 
psicotizante (pp. 101-112). Buenos Aires: En Debate. 

Colebrook, Claire (2010). The linguistic turn in continental philosophy. En Alan Schrift (Ed.), The 
History of Continental Philosophy (vol. 6, pp. 279-309). Chicago: University of Chicago Press. 

Correas, Carlos (1996). Arlt literato. Buenos Aires: Atuel.  

Cragnolini, Mónica (2001). Nietzsche en la Argentina entre 1880 y 1945: alusiones y citaciones 
en los márgenes. Instantes y azares: escrituras nietzscheanas, (1), 107-123. 

Derrida, Jacques (1967a). La Voix et le Phénomène. Paris: PUF. 

Derrida, Jacques (1967b). De la grammatologie. Paris: Les Éditions de Minuit. 

Discépolo, Enrique Santos (1934). Cambalache [Canción].  

Echeverría, Olga (2009) Las voces del miedo: los intelectuales autoritarios argentinos en las 
primeras décadas del siglo XX. Rosario: Prohistoria Ediciones.   

Foucault, Michel (1966). Les Mots et les choses: Une archéologie des sciences humaines. Paris: 
Gallimard. 

González, Horacio (2008). Arlt. Política y locura. Buenos Aires: Colihue. 

González, Horacio (2019). Maquiavelo y el problema de la lectura. Papel Máquina. Revista de 
cultura, 13(11), 51-98. 

Halperín Donghi, Tulio (2013). La Argentina y la tormenta del mundo. Ideas e ideologías entre 
1930 y 1945. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Landi, Sandro (2002). La mirada de Maquiavelo.  Un ensayo desde la historia intelectual. Buenos 
Aires: Eudeba. 

Latour, Bruno (1992). Ciencia en acción. Barcelona: Labor. 

Lefort, Claude (2010). Maquiavelo. Lecturas de lo político. Madrid: Trotta. 

López, María Pía (2004) Lugones: entre la aventura y la Cruzada. Buenos Aires: Colihue. 

Losada, Leandro (2019). Maquiavelo en la Argentina. Usos y lecturas, 1830-1940. Buenos Aires: 
Katz. 



INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

254          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Lovejoy, Arthur Oncken (1940). Reflections on the History of Ideas. Journal of the History of 
Ideas, 1(1), 3–23. 

Lugones, Leopoldo (1915). Elogio de Ameghino. Buenos Aires: Otero. 

Lugones, Leopoldo (1925) “La hora de la espada”. El Hogar: Buenos Aires.  

Lugones, Leopoldo (1927). “Elogio de Maquiavelo”. Repertorio Americano, 15(19), 9–13. 

Lugones, Leopoldo (1944 [1916]). El payador. Buenos Aires: Centurión. 

Lugones, Leopoldo (1997 [1906]). Las fuerzas extrañas. Madrid: Cátedra. 

McNabb, Darin (2018). Hombre, signo y cosmos. La filosofía de Charles S. Peirce. México: Fondo 
de Cultura Económica. 

Painemal, Necul (2020). Topónimos de origen mapuche. Temuco: Fundación Aitue. 

Palti, Elías (2014). ¿Las ideas fuera de lugar? Estudios y debates en torno a la historia político-
intelectual latinoamericana. Buenos Aires: Prometeo. 

Peirce, Charles Sanders (1950a). A Neglected Argument for the Reality of God. En Charles 
Hartshorne & Paul Weiss (Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. VI, pp. 311–
340). Cambridge: Harvard University Press. 

Peirce, Charles Sanders (1950b). Issues of Pragmaticism. En Charles Hartshorne & Paul Weiss 
(Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. V, pp. 293–464). Cambridge: Harvard 
University Press. 

Peirce, Charles Sanders (1950c). Prologomena to an Apology for Pragmaticism. En Charles 
Hartshorne & Paul Weiss (Comps.), Collected Papers of Charles Sanders Peirce, (vol. IV, pp. 411–
439). Cambridge: Harvard University Press. 

Peirce, Charles Sanders (2012a). Algunas consecuencias de cuatro incapacidades. En Nathan 
Houser y Christian Kloesel (Comps.), Obra filosófica reunida. Tomo I (1867–1893) (pp. 81–125). 
México: Fondo de Cultura Económica. 

Peirce, Charles Sanders (2012b). La inmortalidad a la luz del sinejismo. En Nathan Houser y 
Christian Kloesel (Comps.), Obra filosófica reunida. Tomo II (1893–1913) (pp. 50–54). México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Piglia, Ricardo (1986). Sobre Roberto Arlt. En Ricardo Piglia, Crítica y ficción (pp. 21–29). 
Barcelona: Anagrama. 

Pocock, John Greville Agard (2003). El momento maquiavélico. El pensamiento político 
florentino y la tradición republicana atlántica. Madrid: Tecnos. 

Prislei, Leticia (1999). Tres ensayos y una encuesta en busca de la nación. Prismas, (3), 165–187. 

Quereilhac, Soledad (2008). El intelectual teósofo: la actuación de Leopoldo Lugones en la 
revista Philadelphia (1898–1902) y las matrices ocultistas de sus ensayos del Centenario. 
Prismas, (12), 67–86. 

Ragendorfer, Ricardo (2022, 12 de octubre). Polo Lugones: el sino trágico de los suicidios 
alrededor del ‘mago’ de la picana. Diario Popular San Juan. Recuperado de 



MILENA ZANELLI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                255 

https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-
suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana 

Rama, Ángel (1985). Las máscaras democráticas del modernismo. Montevideo: Fundación 
Ángel Rama. 

Roger, Julien (2004). Leopoldo Lugones, constructor del panteón argentino. En Julien Roger, 
L’écrivain argentin et la tradition. Rennes: Presses Universitaires de Rennes.  

Romero, José Luis (1965). El desarrollo de las ideas en la Argentina del siglo XX. Buenos Aires: 
Fondo de Cultura Económica. 

Rorty, Richard (1998). El giro lingüístico. Barcelona: Paidós / ICE-UAB. 

Sarlo, Beatriz (2003). Una modernidad periférica: Buenos Aires 1920–1930. Buenos Aires: Nueva 
Visión.  

Saítta, Sylvia (2018). Dos a quererse. Literatura argentina y periodismo en el siglo veinte. 
CELEHIS: Revista del Centro de Letras Hispanoamericanas, 27(36), 95-104. 

Scalabrini Ortiz, Raúl (1931). El hombre que está solo y espera. Buenos Aires: Don Manuel 
Gleizer. 

Skinner, Quentin (2007). Lenguaje, política e historia. Bernal: Universidad Nacional de Quilmes. 

Svampa, Maristella (1994). Intelectuales y nación en la época del Centenario. En Maristella 
Svampa, El dilema argentino: Civilización o Barbarie. De Sarmiento al revisionismo peronista 
(pp. 85-114). Buenos Aires: El cielo por asalto. 

Terán, Oscar (2008). El Centenario. En Oscar Terán, Historia de las ideas en la Argentina. Diez 
lecciones iniciales, 1810–1890 (pp. 155–191). Buenos Aires: Siglo XXI. 

Terán, Oscar (2009). El payador de Lugones o la mente que mueve las moles. En Leopoldo 
Lugones, El payador (pp. 23-26). Buenos Aires: Ediciones de la Biblioteca Nacional. 

Verón, Eliseo (1987). La palabra adversativa. En AA.VV., El discurso político. Lenguajes y 
acontecimientos (pp. 13-26). Buenos Aires: Hachette.  

Verón, Eliseo (1993). La semiosis social. Fragmentos de una teoría de la discursividad. Buenos 
Aires: Gedisa. 

Verón, Eliseo (2004). Fragmentos de un tejido. Buenos Aires: Gedisa. 

Vox (2020). Entrada sobre: Odēum. En Diccionario Ilustrado Latino-Español – Español-Latino (p. 
337). Barcelona: Larousse Editorial. 

Milena Zanelli 

Profesora y Licenciada en Filosofía, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de 
Buenos Aires. Becaria doctoral del CONICET con una tesis de investigación sobre la 
recepción del pensamiento de Nicolas Maquiavelo en Argentina. Docente de Filosofía 
y Educación en la Escuela Normal Superior N°8, CABA. Investigadora en el grupo 
“Lecturas teórico-políticas de la modernidad” del programa Grupos de Investigación 

https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana
https://diariopopulardigital.com.ar/contenido/19978/polo-lugones-el-sino-tragico-de-los-suicidios-alrededor-del-mago-de-la-picana
http://aa.vv/


INTERDISCURSIVIDAD MAQUIAVÉLICA: MÁS ALLÁ DEL GENIO Y DEL ASTRÓLOGO 

256          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

en Ciencia Política en el Instituto de Investigaciones Gino Germani, Universidad de 
Buenos Aires. Integrante del proyecto: “La vejez en el cine”, avalado por la Secretaría 
de Extensión Universitaria y Bienestar Estudiantil, Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad de Buenos Aires. 

 



ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

RECIBIDO 13/06/2025  |  ACEPTADO 30/09/2025  | PP. 257-289 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2025                257 

Ángel Cappelletti: la historia de las ideas 
desde una perspectiva anarquista 
como aporte para la filosofía 
latinoamericana y argentina1 

Ángel Cappelletti: the History of Ideas from an Anarchist 
Perspective as a Contribution to Latin American 
and Argentine Philosophy 

Carlos Olmos2 

 https://orcid.org/0000-0002-2838-9631 

Resumen: 

La filosofía latinoamericana, consolidada como campo de pensamiento complejo, ha 
dejado en el olvido visiones críticas que forman parte de su constitución. Este artículo 
rescata la obra del filósofo anarquista argentino Ángel Cappelletti como una de esas 
voces disidentes. Su mirada, contemporánea a las discusiones fundacionales, aporta 
singularidad al integrar una perspectiva anarquista en el análisis del quehacer 
filosófico regional. Se examinan sus estudios sobre filósofos latinoamericanos, sus 
críticas a la filosofía latinoamericana y sus apreciaciones sobre la filosofía argentina. 
El objetivo es establecer las coordenadas para incluir su pensamiento en la tensión 

 
1 Este artículo fue posible gracias al seminario del Dr. Gerardo Oviedo, titulado: “Existe una 

filosofía argentina”, realizado en el marco del Doctorado en Filosofía de la Universidad Nacional 

de Lanús, Argentina. Una versión más corta fue presentada en el IV Congreso Internacional de 

Investigación sobre Anarquismo(s), desarrollado los días 8, 9 y 10 de octubre del 2025, en la 

Universidad de Santiago de Chile, y auspiciado por el Centro de Documentación e Investigación 

de la Cultura de Izquierdas (CeDInCI, Argentina). 

2 Centro de Estudios del Pensamiento Iberoamericano, Universidad de Valparaíso (CEPIB-UV). 

Contacto: carlosfilosofiauv@gmail.com. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-2838-9631
mailto:carlosfilosofiauv@gmail.com


ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

258          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

entre lo universal y lo nacional, en consonancia con los principios que Cappelletti 
consideraba esenciales para legitimar una filosofía.  

Palabras clave: anarquismo, historia de las ideas, filosofía latinoamericana, filosofía 
argentina. 

Abstract: 

Latin American philosophy, now consolidated as a field of complex thought, has 
overlooked critical visions that form part of its very constitution. This article rescues 
the work of the Argentine anarchist philosopher Ángel Cappelletti as one of these 
dissident voices. His perspective, contemporary to the foundational discussions of 
the field, provides a unique contribution by integrating an anarchist viewpoint into 
the analysis of regional philosophical praxis. The article examines his studies on Latin 
American philosophers, his critiques of Latin American philosophy as a discipline, and 
his assessments of Argentine philosophy. The objective is to establish the coordinates 
for incorporating his thought into the tension between the universal and the 
national, in accordance with the principles that Cappelletti considered essential for 
legitimizing a philosophy. 

Keywords: anarchism, history of ideas, Latin American philosophy, Argentine 
philosophy. 

A la memoria de Alfredo Vallota 

1. Ángel Cappelletti, una breve biografía en contexto  

Ángel Cappelletti (1927-1995), fue un filósofo argentino, 

formado en la Universidad de Buenos Aires, que ejerció como 

docente en las materias de filosofía antigua, en las universidades 

nacionales de Cuyo y del Litoral, entre otras. Fue traductor de lenguas 

clásicas y modernas, de diversos filósofos, y autor de una obra 

extensa, que aún espera por ser conocida y divulgada3. Se identificó 

con el anarquismo tempranamente y fue crítico duro del movimiento 

que definió la política argentina en la segunda mitad del siglo XX: el 

peronismo. También debemos recordar que se definía como 

 
3 Para ampliar este tema véase: Olmos (2023); Tarcus (2021), 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                259 

discípulo del filósofo italo-argentino Rodolfo Mondolfo4. Se exilió tras 

la dictadura de Onganía, primero en Uruguay y desde 1969 en 

Venezuela. Pasará 25 años en este último país, donde desarrollará 

una sólida carrera como académico e investigador. La obra de 

Cappelletti es conocida por sus investigaciones sobre el anarquismo 

como parte importante del acervo sobre el tema en América Latina. 

Por otro lado, los especialistas en filosofía antigua, lo conocen como 

un aporte significativo por su amplitud de análisis en un campo 

desarrollado mayoritariamente en Europa y Estados Unidos. Sin 

embargo, poco se sabe de las ideas filosóficas de Cappelletti, 

quedando más bien su figura como un especialista en filosofía, más 

no, como filósofo. Menos aún se conoce su relación con la filosofía 

latinoamericana y sus distintas orientaciones. Este trabajo, 

contribuye a mostrar estos aspectos desconocidos del filósofo.  

2. La aproximación de Cappelletti a la problemática filosófica 
latinoamericana 

Si bien Ángel Cappelletti no se identificó de forma explícita 

con ningún movimiento de filosofía latinoamericana, resulta 

pertinente reconstruir sus acercamientos tanto a la filosofía 

latinoamericana como problema teórico, así como a los análisis que 

 
4 Rodolfo Mondolfo (1877–1976) fue un filósofo italo-argentino, especialista en filosofía 

antigua, marxismo y pensamiento renacentista. Nació en Senigallia, Italia, y se formó en la 

Universidad de Bolonia, donde fue discípulo del historicista Giovanni Gentile. Durante su 

estancia en Italia, entre 1877 y 1938, fue profesor en las universidades de Turín, Padua y 

Bolonia. Influenciado por el marxismo humanista, escribió obras sobre dialéctica histórica y 

materialismo, aunque siempre desde una perspectiva crítica y antidogmática. Debido al 

fascismo de Mussolini, se radicó en Argentina, donde enseñó en la Universidad Nacional de 

Córdoba y luego en la Universidad Nacional de Tucumán. Se convirtió en una figura clave en la 

filosofía argentina, introduciendo nuevas lecturas de Marx, el materialismo histórico y el 

pensamiento griego, campo en donde su obra es de prestigio internacional. 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

260          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

dedicó a pensadores y escuelas filosóficas de la región. Estos análisis 

permiten dilucidar con mayor claridad su postura sobre el tema. 

Un texto temprano, producido durante su exilio en 

Venezuela y dedicado al anarquista hispano-paraguayo Rafael Barrett 

(1876-1910), titulado “Vitalismo y anarquismo en Rafael Barrett”5 

(Cappelletti, 1976), puede considerarse un protoanálisis que aborda, 

quizá de manera no del todo consciente, la recepción de la filosofía 

europea en América Latina. Aunque el artículo recorre los aspectos 

biográficos centrales del escritor anarquista, el examen que 

Cappelletti realiza de sus influencias filosóficas y, crucialmente, de su 

diálogo con el contexto latinoamericano, resulta fundamental. En 

este sentido, Cappelletti teoriza la recepción de una singular 

concepción del vitalismo —de raigambre bergsoniana con aportes 

nietzscheanos— que logra encarnarse en la realidad paraguaya. 

Según esta lectura, el pensamiento de Barrett constituye una síntesis 

única de vitalismo filosófico y anarquismo ético, que trasciende el 

doctrinarismo para fundarse en una aguda sensibilidad moral. Su 

evolución hacia el anarquismo no fue dogmática, sino el resultado de 

un profundo compromiso con la realidad social del Cono Sur, donde 

fue testigo de la explotación en los yerbales y la situación del 

Paraguay luego de la guerra de la triple alianza. Así, Barrett desarrolló 

una crítica social centrada en la renta de la tierra, a la que 

conceptualizó como el “vampiro formidable” de las economías 

 
5 El texto apareció primero en Ruta, publicación ácrata (segunda época, n° 27, 1 de abril de 

1976, pp. 3-15), y luego fue incluido en su libro: La teoría de la propiedad en Proudhon y otros 

momentos del pensamiento anarquista (1980). La revista Ruta, según Montes de Oca (2016) 

fue una publicación anarquista de referencia para el exilio de habla hispana, editada en Caracas 

en dos etapas: primero como órgano de la Federación Ibérica de Juventudes Libertarias (1962-

1967), y luego, refundada por Víctor García en 1970 como una "publicación ácrata" 

independiente hasta 1980. Se distinguió por su calidad formal y por congregar a plumas 

anarquistas internacionales, aunque su enfoque permaneció prioritariamente en la lucha 

antifranquista, con una limitada conexión con la realidad local venezolana. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                261 

agrarias, argumentando que el terrateniente, y no solo el capitalista 

industrial, era el principal opresor. 

Para Cappelletti (1976) filosóficamente, su postura puede 

caracterizarse como un vitalismo espiritualista que privilegiaba la 

intuición y la realidad interior por sobre la lógica y el cientificismo 

materialista de su época. Para Barrett, la verdadera realidad era de 

orden psíquico y sólo accesible mediante la experiencia interna, una 

postura que lo alinea con la corriente antipositivista. Este marco le 

permitió conciliar su militancia anarquista con una visión del mundo 

en la que tenían cabida conceptos como un “Dios obrero”, finito y en 

proceso de realización a través de la humanidad. 

Al año siguiente, en 1977, Cappelletti abordó de manera más 

directa la cuestión de la filosofía latinoamericana durante el IX 

Congreso Interamericano de Filosofía celebrado en Caracas6. Este 

evento fue particularmente significativo por congregar a destacados 

pensadores de la región que, en ese momento, se encontraban en el 

exilio debido al clima político represivo7. El congreso retomó las 

discusiones con el sugerente título de “La realidad latinoamericana 

como problema para el pensar filosófico”, bajo tres ejes de trabajo: 

“La enseñanza de la filosofía en América Latina”, “Historia y evolución 

de las ideas filosóficas en América Latina" y la “Posibilidad y límites 

 
6 Cappelletti, para ese entonces ya había participado en la fundación del Departamento de 

Filosofía de la Universidad Simón Bolívar en 1970, situada en Caracas, siendo su primer director 

junto con la creación del posgrado en filosofía de la misma institución.  

7 El IX Congreso Interamericano de Filosofía se celebró en Caracas del 20 al 24 de junio de 1977 

bajo el lema “La filosofía en América”. Este congreso marcó el retorno de este congreso a una 

institución de un país de habla hispana después de casi dos décadas, pues las ediciones 

anteriores habían tenido lugar en Quebec (1967) y Brasilia (1972), lo que confería a la cita de 

Caracas un especial significado en el ámbito lingüístico y cultural hispanoamericano. Las actas 

completas fueron publicadas por la Sociedad Venezolana de Filosofía en dos volúmenes 

(Caracas, 1979), incluyendo una presentación a cargo de Ernesto Mayz Vallenilla, principal 

responsable de su organización. En este encuentro participaron: Francisco Miró Quesada, 

Horacio Cerutti Guldberg, Dina Picotti, Leopoldo Zea, Diego Pró, Hugo Biagini, Arturo Ardao, 

Risieri Frondizi, entre otros.  



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

262          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de una filosofía latinoamericana”. Discusiones que contaban con 

antecedentes fundamentales en la interrogante planteada por 

Augusto Salazar Bondy en ¿Existe una filosofía en nuestra América? 

(1968) y la posterior réplica de Leopoldo Zea en La filosofía 

americana como filosofía sin más (1969)8. La relevancia de este 

debate se intensificaba al desarrollarse en un contexto donde gran 

parte de los referentes intelectuales y equipos de investigación 

estaban dispersos por la diáspora. Así, el congreso marcó un hito al 

mantener viva la discusión sobre la autonomía del pensamiento 

filosófico regional en un momento de extrema adversidad. En este 

marco, encontramos dos ponencias9 de Cappelletti que, dieciocho 

años después, serían publicadas en su libro Filosofía argentina del 

siglo XX. Resulta interesante destacar que el texto dedicado a la 

filosofía latinoamericana se mantuvo intacto, sin modificaciones 

esenciales, lo que sugiere una consistencia y permanencia de su 

posición a lo largo del tiempo. 

En el año 1983, es parte del volumen en homenaje a 

Francisco Romero, coeditado con Arturo Ardao10, que se titula: 

 
8 La polémica entre Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea a finales de los años sesenta 

confrontó dos visiones sobre la autenticidad de la filosofía latinoamericana. Salazar Bondy 

argumentaba que no existía una filosofía auténtica en la región, sino una mera imitación 

subordinada a Europa, producto de una condición histórica de dominación y subdesarrollo. 

Para él la autenticidad solo sería posible tras una liberación material y cultural. Zea, en cambio, 

defendía que ya existía una filosofía auténtica, no por su originalidad temática, sino por su 

perspectiva comprometida con la circunstancia latinoamericana. En su visión, la reelaboración 

de ideas europeas era un acto de apropiación crítica que permitía la autoconciencia y la 

respuesta a los problemas propios. Así, mientras Salazar Bondy vinculaba la autenticidad a la 

independencia histórica, Zea la fundaba en la actitud y el sentido de la reflexión. Este debate 

condensó la tensión entre dependencia y liberación que marcó la identidad intelectual de la 

región. Véase: Arpini (2003, p. 67); Ramaglia (2009, p. 382). 

9 Esas ponencias se incluyen luego en el libro citado de Cappelletti (1995a): “Historia y evolución 

de las ideas filosóficas en América Latina” (pp. 7-14) y “Rodolfo Mondolfo, historiador de la 

filosofía” (pp. 119-128). 

10 Arturo Ardao (1912-2003), uno de los filósofos más insignes del Uruguay. Estudió en la 

Universidad de la República, Montevideo, recibiéndose de doctor en Derecho y Ciencias 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                263 

Francisco Romero (Maestro de la Filosofía latinoamericana), 

publicado por la Sociedad Interamericana de Filosofía, en Caracas. 

Allí Cappelletti, dedicó el ensayo “Francisco Romero y el 

espiritualismo latinoamericano del siglo XIX”11 (Cappelletti, 1983, pp. 

42-56), en donde establece un diálogo crítico entre la filosofía de 

Romero y las corrientes espiritualistas decimonónicas, identificando 

puntos de convergencia significativos. Cappelletti sitúa el 

pensamiento de Romero dentro de una matriz espiritualista cuyo 

antecedente inmediato es Alejandro Korn, de quién Romero fue 

discípulo. Si bien ambos filósofos compartieron la influencia de Kant 

y la posterior recepción de figuras como Hartmann, Scheler y Husserl, 

Cappelletti subraya una divergencia fundamental en sus respectivas 

metafísicas como resultado de la polémica antipositivista. Mientras 

que la crítica de Korn, cautelosa frente a los límites de la razón 

establecidos por Kant, lo llevó a rechazar la metafísica como 

conocimiento, Romero habría superado esta “cautela crítica” para 

desarrollar una metafísica de la trascendencia que reivindica el 

espíritu como objeto filosófico.  

Según la síntesis de Cappelletti, las coincidencias entre 

Romero y los espiritualistas del siglo XIX se articularon en una 

oposición al positivismo que, no obstante, reconoce sus aportes en el 

ámbito jurídico-político; junto con una afinidad en el campo político 

 

Sociales. Continuó vinculado a esa casa de estudios, dedicándose a la filosofía y fue el que 

introdujo el estudio de la historia de las ideas a nivel latinoamericano junto con Leopoldo Zea. 

Fue director del Instituto de Filosofía y posteriormente Decano de la Facultad de Humanidades. 

Participa en 1939 de la fundación del semanario Marcha. Tras la dictadura militar impuesta en 

Uruguay a partir de 1973 se exilia en Venezuela, dónde continúa su actividad académica como 

profesor en la Universidad Simón Bolívar de Caracas. Además, en el Centro de Estudios 

Latinoamericanos “Rómulo Gallegos” participa como investigador. Las dos principales aristas 

de su tarea intelectual son: por un lado, el estudio de los temas del pensamiento en lengua 

castellana, en Uruguay y en Latinoamérica; y, por otro lado, el desarrollo de su propio 

pensamiento filosófico. 

11 Este artículo será reeditado: Cappelletti (1995a, pp.129-139). 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

264          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

con las ideas románticas y socialistas humanistas de figuras como 

Esteban Echeverría; y en el orden religioso, una atracción por un 

teísmo flexible, similar al de algunos espiritualistas argentinos, que 

encuentra eco en la teología tardía de Scheler. 

Por otra parte, tenemos otro estudio del filósofo anarquista, 

quizás poco conocido en el medio que dedicó a la filosofía venezolana 

ya en las postrimerías de su vida: Positivismo y evolucionismo en 

Venezuela (1992), libro que le valió el Premio Nacional de Ensayo. 

Suponemos que esta obra es una contribución a los casi 25 años de 

residencia en el país caribeño, un último aporte a la historización de 

la filosofía en el país.  

En el prólogo delimita conceptualmente el término 

"positivismo", que titula el libro, distinguiendo entre una acepción 

estricta —referida a la filosofía de Augusto Comte y sus seguidores 

directos— y una más amplia, que abarca a todos aquellos pensadores 

que, más allá del comtismo ortodoxo, comparten sus fundamentos 

filosóficos básicos. Es en esta última categoría donde el autor incluye 

las variantes más significativas del movimiento, como el 

evolucionismo spenceriano, el materialismo científico y ciertas 

derivaciones hacia el vitalismo o el espiritualismo. Cappelletti (1992) 

aclara, no obstante, que el texto no se propone como una historia 

exhaustiva de la filosofía positivista en el país, ya que solo Rafael 

Villavicencio es reconocido como un filósofo en sentido estricto. En 

su lugar, la obra se estructura como un análisis temático que 

identifica y examina los tópicos centrales que articularon el debate 

entre los intelectuales venezolanos positivistas, tales como el 

cientificismo, el evolucionismo, la dicotomía civilización y barbarie, y 

el antiimperialismo, entre otros. La significación de esta 

investigación, radica en su enfoque sistemático y en la amplitud de 

su análisis, cualidades que la convierten en una contribución 

fundamental y en una referencia ineludible para cualquier estudio 

sobre el positivismo en Venezuela. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                265 

Finalmente, a partir de esta preocupación particular por el 

positivismo, circuló ya de manera póstuma un breve artículo titulado 

“Sentido del positivismo latinoamericano”, publicado tanto en 

Argentina como en Costa Rica (cf. Cappelletti, 1995b, 1997). Este sea 

quizás, el último aporte sobre esta escuela filosófica y su presencia 

en el continente.  

La producción de Cappelletti sobre filosofía en América 

Latina, caracterizada por su enfoque en figuras y temas específicos, 

evidencia un conocimiento del campo. Sin embargo, estos trabajos 

son esporádicos y no se integran plenamente a su programa de 

investigación central. Es en Filosofía argentina del siglo XX donde 

Cappelletti consolida y explicita por primera vez el marco teórico que 

sustenta su aproximación al pensamiento latinoamericano. En 

consecuencia, esta obra es un objeto de estudio crucial para 

comprender los fundamentos de su propuesta. 

3. Filosofía argentina del siglo XX: ¿un proyecto anacrónico o 
un síntoma de la crisis del canon universal? 

A nuestro juicio, el libro Filosofía argentina del siglo XX12 

constituye un testamento intelectual y una deuda que Cappelletti 

buscó saldar tras más de veinticinco años de ejercicio filosófico fuera 

de Argentina. Publicado de manera autogestionada en 199513 —

aunque con el respaldo editorial de la Universidad Nacional de 

Rosario—, se trata de una obra poco difundida que, sin embargo, 

 
12 Sólo existe una reseña de este libro curiosamente en el Handbook of Latin American Studies, 

vol. 58. 

13 No deja de ser significativo que Ángel Cappelletti falleció el 24 de noviembre de 1995 en 

Rosario, Argentina. No sabemos si logró hacer una presentación del libro de manera oficial, ya 

que las reseñas y noticias al respecto no las hemos encontrado.  



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

266          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

ofrece perspectivas singulares sobre la problemática filosófica 

latinoamericana. La edición, carente de fecha explícita pero 

identificable por su contexto, incluye en su portada una xilografía de 

Juan Grela14, homenajeando así al Grupo Litoral, movimiento 

artístico fundamental en la cultura rosarina. 

Hasta la fecha, esta obra representa la exposición más 

sistemática del pensamiento de Cappelletti sobre la filosofía en 

Argentina y América Latina. Su enfoque, más interpretativo-

biográfico que exhaustivo, se estructura de la siguiente manera: un 

recorrido histórico del pensamiento filosófico latinoamericano, una 

periodización de sus etapas de desarrollo y un estudio específico 

sobre la filosofía argentina del siglo XX. A estos se suman reflexiones 

agudas que replantean los fundamentos mismos del quehacer 

filosófico en la región.  

Cappelletti (1995a) aborda su análisis bajo el título "Historia 

y evolución de las ideas filosóficas en América Latina" (pp. 7-16), a 

partir de un enfoque que busca dilucidar dos problemas 

fundamentales. El primero concierne a la cuestión epistemológica de 

la disciplina de historia de las ideas y su relación con la historia 

general y la historia de la filosofía. Sobre este aspecto, el autor 

reconoce que: "su evidente complejidad exige desarrollos que 

exceden los límites asignados a este ensayo. Por otra parte, las claras 

delimitaciones establecidas por el profesor Ardao nos eximen 

momentáneamente de esta tarea" (p. 7). ¿A qué delimitaciones de 

Arturo Ardao  hace referencia Cappelletti? Podemos arriesgar que 

alude al texto de 1956: “Sobre el concepto de historia de las ideas”, 

 
14 Juan Grela (1914-2000) fue un pintor, grabador y docente argentino, figura central de la 

escena artística de Rosario en el siglo XX. Integrante del grupo Refugio y luego de la Mutualidad 

de Estudiantes y Artistas Plásticos, su obra evolucionó desde un fuerte compromiso social 

realista hacia la abstracción geométrica. Fundador del Grupo Litoral, fue clave en la difusión de 

las vanguardias constructivas en Argentina. Su legado perdura tanto por su producción artística 

como por su influencia en generaciones de artistas a través de su extensa labor pedagógica. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                267 

en donde Ardao establece la diferencia entre la historia de las ideas 

y la historia de las ideas filosóficas. Además, este texto está 

influenciado por la visión histórico-filosófica de Rodolfo Mondolfo, 

este último de influencia capital en Cappelletti. Si bien el texto de 

Ardao transita entre filósofos como Ortega y Gasset, José Gaos y 

Francisco Romero, la cita de Mondolfo (Ardao, 1963, p. 89) es 

fundamental en cuanto considera a la filosofía de la cultura del 

italiano como configuradora de su propia visión de la historia de las 

ideas. Ardao tiene en cuenta, de Rodolfo Mondolfo, su artículo 

“Historia de la filosofía e historia de la cultura” aparecido en la revista 

Imago mundi, número 7, del año 1955. Así, para Ardao hay una 

necesidad de vincular la historia particular de la filosofía con la 

historia general de la cultura. Al respecto nos dice:  

Hay dos tipos igualmente válidos, cada uno en su esfera, de historia 

de la filosofía o de historia de las ideas filosóficas: el de las ideas 

filosóficas puras o abstractas y el de las ideas filosóficas 

relacionadas con sus concretas circunstancias históricas. […] Ambos 

tipos se legitiman tanto en el proceso americano; pero en este 

último resulta particularmente exigido el tipo de historia de la 

filosofía o de las ideas filosóficas que indaga en su imbricación con 

las demás circunstancias concretas de la cultura (Ardao, 1963, p. 

91).  

Si Cappelletti se inscribe en el enfoque de Arturo Ardao sobre 

la historia de las ideas, cabe reconocer que este marco teórico —

como ya han señalado otros exponentes de esta tradición 

latinoamericana— trasciende lo puramente filosófico para abarcar 

dimensiones culturales e históricas más amplias. Sin extrapolar 

interpretaciones ajenas al texto de Cappelletti (exceptuando su 

vínculo con Rodolfo Mondolfo, señalado expresamente por el 

filósofo uruguayo), su contribución fundamental reside en cuestionar 

radicalmente la existencia misma de la filosofía latinoamericana 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

268          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

como objeto de estudio válido, replanteando así los presupuestos 

epistemológicos de su investigación. 

Cappelletti (1995a) postula como tesis fundamental que la 

filosofía latinoamericana solo puede emerger cuando se cumple su 

concepción universalista de la actividad filosófica: esta es 

intrínsecamente universal tanto en su objeto (como saber sobre la 

totalidad del ser) como en su sujeto (al aspirar a un lenguaje racional 

válido para toda la humanidad) (p. 8). Sin embargo, esta 

universalidad no niega su dimensión histórica, pues diferentes 

contextos culturales generan aproximaciones originales a problemas 

filosóficos permanentes. La originalidad filosófica, condición 

necesaria para reconocer un pensamiento “propio”, surge cuando 

una cultura desarrolla: (1) una perspectiva novedosa sobre la 

totalidad del ser; y (2) un enfoque distintivo ante problemas 

universales, sin que esto implique creación ex nihilo (p. 8). Esta 

especificidad se inscribe en la tradición occidental -considerada por 

el autor como expresión paradigmática de universalidad filosófica-, 

donde todo estudio ontológico conlleva necesariamente una 

comprensión total, defendiendo una universalidad concreta —

suponemos— de raíz anarquista que reconcilia unidad y pluralidad, 

“visión” que articula en seis tesis fundamentales: (1) el ser como 

objeto filosófico central; (2) su carácter universal; (3) la historicidad 

como expresión de dicha universalidad; (4) la tendencia necesaria al 

conocimiento totalizante; (5) la originalidad como abordaje 

innovador de la totalidad; y (6) el sujeto filosófico universal que 

emplea lenguaje racional. Para el autor, solo el pensamiento que 

logra esta síntesis de los principios antes explicitados, merece el 

nombre de filosofía, superando así las abstracciones metafísicas 

mediante una universalidad concreta que se manifiesta en 

aproximaciones históricamente situadas al ser. 

Por ello, la filosofía latinoamericana, se constituye 

históricamente a través de la recepción de la filosofía occidental en 

contextos socioculturales específicos, donde fue reinterpretada y 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                269 

enriquecida. Sin embargo, su clave interpretativa no puede reducirse 

a un mero proceso de asimilación, sino que debe integrar tanto los 

sistemas filosóficos originales como sus problemas fundamentales, 

analizados desde las condiciones particulares de América Latina. 

A partir de esta base histórica, Cappelletti (1995a) sostiene 

que la dependencia filosófica es un hecho incuestionable que 

determina el desarrollo del pensamiento latinoamericano. En sus 

palabras: “No hay en América Latina una filosofía original y 

autónoma, ni han producido los latinoamericanos hasta el presente 

nada que pueda considerarse como un aporte decisivo al 

pensamiento universal” (p. 10). No obstante, el estudio de la historia 

de las ideas filosóficas en la región no debe limitarse a constatar esta 

falta de originalidad —que, para el filósofo, es innegable—, sino que 

debe profundizar en las causas que la explican, tarea que 

corresponde, precisamente, a la investigación historiográfica 

especializada: 

Se debe comenzar desechando la explicación hegeliana que queda 

expresada en la “[…] oposición conceptual entre “Estado real” y 

“Naturaleza que es el fundamento y canon de la historiografía 

europea, relegando a América al mundo de la a-historicidad, “allí –

piensan– la labor creadora del Espíritu no ha sustituido aun la 

mecánica repetición de los fenómenos naturales […]. Por otro lado, 

los americanos tenemos el honor de ser excluidos por Hegel junto 

con el pensamiento chino e indio, a los que considera como mera 

fase provisional (ein Vorläufiges) con respecto a la verdadera 

filosofía (zur wahrhaften Philosophie) (p. 10).  

Junto con las apreciaciones de Hegel, hay otras explicaciones 

sobre la dependencia filosófica de América Latina, que hacen 

referencia a la debilidad intelectual de los pueblos americanos, a 

partir de periclitadas teorías racistas y bajo las influencias del más 

estrecho positivismo, que, para Cappelletti, no da cuenta de la 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

270          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

autenticidad de otras manifestaciones culturales que se han dado 

con mayor fuerza en tierras americanas, poniendo énfasis en las artes 

y letras. 

Por otro lado, referirse a la dependencia económica de 

América Latina con respecto a los países industrializados de Europa o 

América del Norte, como factor determinante de la carencia de una 

filosofía original, no sería razón suficiente. En efecto, existen países 

no dependientes y desarrollados que carecen de una filosofía propia. 

Este sería el caso de EE.UU., país cuyo pensamiento no sería menos 

europeo que el latinoamericano.  

La inexistencia de un pensamiento propio en América Latina 

se explicaría por razones histórico-culturales, que a su vez suponen 

razones histórico-sociales, pero que para Cappelletti no se reducen a 

estas últimas. La razón principal se encuentra en las mismas 

características de la filosofía, esto es, que es un producto cultural 

tardío, repitiendo con Hegel —pese a su crítica al filósofo alemán— 

que el ave de Minerva no aparece sino en el crepúsculo. Incluso las 

más grandes civilizaciones conocidas de la antigüedad como la Caldea 

o la egipcia en estricto rigor no lograron llegar a algo que pudiéramos 

llamar filosofía. Tal juicio lo extiende también a las más grandes 

culturas que se desarrollaron en la prehispanidad americana, tanto 

para la existencia de una filosofía maya o azteca, a las cuales, en tono 

irónico trata de “acomodaticia” y “ripiosa imaginación” las empresas 

que se abocaron en encontrar una filosofía en los pueblos antes 

mencionados. De hecho, para Cappelletti hubo solo tres pueblos 

filósofos en la antigüedad; el indio, el chino y el griego. En la Europa 

moderna, para Cappelletti, es posible hablar de una filosofía 

alemana, inglesa o francesa, como producciones suficientemente 

originales. Sería absurdo afirmar que existe una filosofía portuguesa, 

sueca o húngara, por complacer más de algún ánimo nacionalista. 

En el caso de América Latina, Cappelletti sostiene que el 

quehacer intelectual ha seguido los cauces de la historiografía y la 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                271 

poesía: “La necesidad de conocer los propios orígenes y el propio 

pasado y de expresar los sentimientos individuales y colectivos ha 

primado sobre la exigencia teórica y sobre la voluntad de plasmar 

conceptualmente una visión de mundo y de la vida” (p.11). Solo en el 

terreno del arte y la literatura la originalidad creadora 

latinoamericana se ha manifestado desde épocas tempranas. Sin ir 

más lejos, en el terreno de la narrativa latinoamericana 

contemporánea, se puede ver la repercusión sobre la literatura 

europea o norteamericana. Pero la analogía de la literatura 

latinoamericana no es aplicable para la filosofía latinoamericana. 

Para Cappelletti, la posibilidad de desarrollar una filosofía propia no 

depende del mero deseo, sino de la capacidad de un pueblo para 

generar una perspectiva original sobre el ser, mediada por un 

prolongado proceso histórico donde diversas manifestaciones 

culturales se articulan hasta culminar en la expresión filosófica. Esta 

concepción la ilustra con una analogía orgánica: así como una planta 

requiere raíces, tallo, hojas y flores antes de dar frutos, la filosofía 

representa un producto tardío en el desarrollo cultural. Esta 

metáfora revela su posición: mientras reconoce la posibilidad futura 

de una filosofía latinoamericana, su originalidad queda condicionada 

a un proceso de maduración histórica: “[…] un pueblo sólo logra tener 

su propia perspectiva sobre el Ser, cuando es capaz de asumir en la 

propia subjetividad particular la universalidad del sujeto pensante” 

(p. 11).  

Así la condición necesaria pero no suficiente, es que el sujeto 

pensante se haya individualizado y logre definir su identidad dentro 

de coordenadas histórico-culturales. Para ello Cappelletti considera 

que la historia de la filosofía latinoamericana será la historia de las 

ideas filosóficas europeas y como dichas ideas fueron asimiladas en 

circunstancias sociales y culturales que por un determinado contexto 

histórico fueron proyectadas. Mostrando la influencia de estas, o 

como ellas también son influidas en ese contexto. En este sentido, se 

muestra crítico a un abordaje de la cuestión desde la perspectiva de 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

272          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

la evolución interna de una idea. Más bien, para él se trataría de 

analizar las conexiones de dicha filosofía con los demás momentos de 

la cultura, entendiendo como manifestaciones culturales a la política, 

la religión, la literatura, la poesía, la educación, entre otras. Así la 

cuota de originalidad de esta filosofía latinoamericana pasaría por 

una recepción que no es mecánica del pensar europeo, que implica 

un repensar dichas ideas en circunstancias propias del contexto 

latinoamericano: “No se trata nunca, para decirlo en términos 

aristotélicos, de iluminar una génesis sino sólo de estudiar una serie 

de alteraciones (aunque sin olvidar que la suma de alteraciones 

puede producir en el futuro una nueva génesis)” (p. 12). 

Este proceso desembocará para Cappelletti en una historia 

de la filosofía que se transformará en una filosofía de la historia. Y en 

este sentido, a falta de una filosofía de, tendremos una filosofía sobre 

América Latina, así: 

[…] esta filosofía de la historia, esta reflexión sobre América Latina 

que, si bien por realizarse a través de categorías elaboradas por el 

pensar europeo, no será aún una filosofía de América Latina, 

constituirá sin embargo una filosofía para América Latina, en el 

sentido en que la postula Alberdi. Exigir, más allá de esto, una 

filosofía enteramente original, una verdadera filosofía de América 

Latina, como han hecho con más entusiasmo que penetración 

algunos autores contemporáneos, es algo que carece de sentido. 

No tiene filosofía propia el que quiere sino el que puede (p. 13. 

Cursivas añadidas). 

En este sentido, Cappelletti parece mantenerse al margen del 

debate sobre la existencia y originalidad de la filosofía 

latinoamericana —aunque evidentemente no lo ignora—, discusión 

que marcó la evolución del pensamiento regional desde la polémica 

entre Salazar Bondy y Zea, y que, para la época de publicación de su 

Filosofía argentina del siglo XX (1995), muchos latinoamericanistas 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                273 

consideraban superada. Sin embargo, la dicotomía querer/poder que 

plantea introduce una cuestión fundamental: el problema del 

progreso histórico en filosofía.  

Su aproximación a la historia de las ideas, influenciada por 

Rodolfo Mondolfo, concibe la filosofía como una “filosofía de 

cultura”, inseparable de su contexto histórico. Como afirma en una 

entrevista citada por Landa (1996a, p. 187): “Este quizá sea el 

reduccionismo más grave de todos, porque aísla a la filosofía [...] del 

mundo histórico”. No obstante, al aplicar este principio a la 

periodización de la filosofía latinoamericana, Cappelletti (1995a) 

introduce una tensión fundamental: aunque reconoce la importancia 

del contexto (ejemplificado en su análisis de la sociedad colonial), así 

sostiene que: "el criterio para señalar los períodos [...] deberá 

buscarse en las articulaciones internas de ese pensamiento" (p. 17). 

Esta aparente contradicción revela un núcleo problemático 

en su pensamiento: ¿por qué, habiendo adoptado un enfoque 

sociocultural, insiste en que lo filosófico se define finalmente por su 

coherencia interna? Pareciera que, en su planteamiento, lo histórico 

acompaña al pensamiento solo hasta cierto punto, cediendo luego el 

paso a un criterio de racionalidad autónoma. Así, la coherencia lógica 

adquiere primacía sobre la originalidad (que descarta) y aun sobre la 

historicidad, configurando un proceso de abstracción gradual 

fundamentado en la racionalidad interna. 

Como hipótesis interpretativa, sostenemos que Cappelletti 

—contemporáneo de los teóricos de la historia de las ideas— 

mantiene una relación ambivalente con esta disciplina. Aunque se 

identifica formalmente con el enfoque de Arturo Ardao, parece 

tratarse más de un reconocimiento intelectual que de una adhesión 

sustantiva. Su énfasis en la preeminencia del pensamiento sobre las 

formas culturales delata su formación clásica, arraigada en la 

tradición occidental del logos. Esta tensión se resuelve mediante la 

distinción entre condiciones necesarias (el sustrato sociohistórico) y 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

274          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

suficientes (la coherencia racional interna) para el surgimiento de 

una filosofía auténtica. 

En este marco la periodización adquiere relevancia 

metodológica15. Cappelletti propone que debe considerarse, en 

particular, la influencia de las etapas de la filosofía europea, 

destacando el papel de la filosofía medieval como punto de partida. 

Si bien el descubrimiento de América marcó el fin del Medievo como 

período histórico en Europa, la filosofía medieval permaneció vigente 

en la península ibérica y llegó al continente americano como 

expresión filosófica hegemónica del Imperio español. De este modo, 

en el mundo hispánico, dicha tradición se mantuvo como dominante 

hasta el siglo XVIII. 

A partir de lo expuesto, el lugar de las apreciaciones de 

Cappelletti puede entenderse como una posición tensionada entre la 

negación —lo más probable de origen anarquista— de los proyectos 

nacionales, en donde estaría incluido la filosofía y, por otro, la 

adhesión implícita al canon de la normalización filosófica.  

Esta tensión se esclarece al contrastarla con el esquema 

tripartito de Carlos Beorlegui (2004), como ha señalado Oviedo 

(2021, pp. 490-492) para poder entender el lugar de las apreciaciones 

de Cappelletti. Siguiendo estas sugerencias, sostenemos que 

Cappelletti no se adscribe al universalismo extremo —pues su 

anarquismo lo lleva a cuestionar las hegemonías abstractas—, 

tampoco a las filosofías nacionales—por su rechazo a los 

esencialismos identitarios—, sino que se aproxima a la postura 

intermedia o perspectivista. Sin embargo, su singularidad radica en 

que su “perspectivismo” se funda en un diálogo crítico con la 

 
15 La periodización propuesta por Cappelletti (1995a) es la siguiente: Escolástica (1580-1780), 

Iluminismo (1780-1830), Romanticismo y espiritualismo (1830-1880), Positivismo y 

cientificismo (1880-1920), Neo-idealismo, filosofía de la vida, existencialismo y fenomenología 

(1920-1980), Filosofía analítica y estructuralismo (1980-1985), Postmodernismo (1985-...). (pp. 

21-25).  



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                275 

tradición universal, desde una posición de raigambre anárquica, es 

decir, una apertura al universalismo que no implica sumisión, sino 

que sirve para fortalecer su reflexión filosófica. En última instancia, 

Cappelletti representa una voz heterodoxa que, sin renunciar al rigor 

conceptual del canon, lo subvierte desde una conciencia libertaria 

que resiste tanto al colonialismo intelectual como a los localismos 

acríticos. Esto explicaría el tamaño de su obra intelectual (más de 80 

libros y 500 artículos) que abarcó desprejuiciadamente a las 

problemáticas filosóficas más disímiles, desde los presocráticos hasta 

la filosofía argentina, pasando por los principales pensadores 

anarquistas, extensión que puede ser comprendida dentro de una 

heterodoxia que no se limitó a repetir los enfoques clásicos sobre las 

principales problemáticas de la llamada filosofía universal.  

4. Cappelletti y los filósofos latinoamericanistas 

La reseña que Cappelletti (1979) dedicó a Esquemas para una 

historia de la filosofía en el Ecuador de Arturo Roig (1977) —

publicada en la Revista Venezolana de Filosofía— constituye un 

documento clave para comprender tanto su postura sobre el 

estatuto de la filosofía latinoamericana como sus diferencias 

metodológicas con Roig, cuya obra Teoría y crítica del pensamiento 

latinoamericano (1981) marcaría un hito en la disciplina. El contexto 

de esta reseña es revelador: según la correspondencia entre Roig y 

Arturo Ardao, Cappelletti accedió al texto de Roig gracias al 

uruguayo, lo que subraya el carácter transnacional de estos debates:  

Carta de Arturo Ardao a AAR. Caracas, 5 abr. 1980. “Mi querido 

Arturo: [...] También en su momento me llegaron tus Esquemas 

para una historia de la filosofía ecuatoriana, y el volumen de 

Alfredo Espinosa Tamayo. El primero, excelente, como era de 

descartarse. En el número 11 de la Revista Venezolana de Filosofía, 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

276          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

que se está distribuyendo, aunque lleva fecha del 79, A. J. 

Cappelletti lo reseña con aprecio, aunque objeta tu expresión 

‘filosofía ecuatoriana’ como la de ‘filosofía latinoamericana’ [...] 

pero creo que son los hechos, más que las disquisiciones teóricas, 

los que lo están invalidando aceleradamente” (Roig, 2022, pp. 198-

199). 

Cappelletti reconoce los méritos de Roig como pionero en el 

estudio del pensamiento ecuatoriano, especialmente su crítica al 

formalismo que había dominado los análisis previos. Sin embargo, 

objeta la noción misma de “filosofía ecuatoriana” (o 

“latinoamericana”), pues considera que la presencia de ideas 

filosóficas en la literatura —la “literatura afilosofada” que Roig 

rescata— no equivale a un sistema filosófico original. Para 

Cappelletti, la ausencia de metafísica explícita en autores 

latinoamericanos no se compensa con la búsqueda de supuestos 

implícitos: “Rusia produjo un Tolstoi porque no produjo un 

Nietzsche” (Cappelletti, 1979, p. 160), sentenciará el pensador 

anarquista. 

Roig vincula la periodización filosófica con las demandas 

sociales y el sistema de producción, interpretando la filosofía como 

un “programa justificatorio” de las clases dominantes (Cappelletti, 

1979, p. 161). Cappelletti rechaza este determinismo, argumentando 

que la condición necesaria, esto es, lo social y político influyen en el 

pensamiento, pero no lo agotan, poniendo como ejemplo que la 

burguesía generó corrientes tan diversas como iluminismo, 

romanticismo y positivismo, lo que excede su mera base material. 

Así, la condición suficiente, esto es, la autonomía de lo filosófico 

reside en su coherencia interna y rigor racional, no en su función 

social. 

La reseña anticipa los límites del debate posterior: Cappelletti 

(1979) intuye que Roig busca una “sintética y comprensiva historia de 

la filosofía en América Latina” (p. 164), pero no acepta que ello 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                277 

justifique hablar de una filosofía latinoamericana. Su escepticismo —

arraigado en la dicotomía acerca de las condiciones 

necesarias/suficientes— muestra cómo el legado eurocéntrico 

persiste incluso en pensadores críticos como él. Este análisis revela 

que la polémica no era solo metodológica, sino ontológica: ¿puede 

existir una filosofía sin tradición metafísica explícita? La respuesta de 

Cappelletti muestra su escepticismo que le impide aceptar varios de 

los supuestos de Arturo Roig. 

Otro de los dardos, de la crítica de Cappelletti, fue hacia la 

filosofía de la liberación —movimiento contemporáneo a él— 

caracterizada por su radicalidad y falta de concesiones. En su artículo 

“Pierre Clastres: la sociedad contra el estado” (1992), cuestiona 

severamente los fundamentos de esta corriente, señalando que, 

pese a su búsqueda de modelos emancipatorios para América Latina, 

recurre a una mezcla ecléctica de marxismo, teología católica, 

fenomenología y semitismo bíblico, sin claridad conceptual (p. 150). 

Cappelletti propone, en cambio, que la verdadera inspiración para la 

liberación debería buscarse en las cosmovisiones de los pueblos 

indígenas no estatales (guaraníes, yanomamis, etc.), donde identifica 

un socialismo auténtico basado en la autogestión, la minimización del 

poder político y la abolición del Estado —ideas afines a su 

anarquismo—. Su rechazo se intensifica en Filosofía argentina del 

siglo XX, donde tilda a la filosofía de la liberación de “extraña forma 

de pensamiento”, vinculándola al peronismo, al nacional-populismo 

e incluso al fascismo, y denunciando sus “innumerables 

contradicciones” (p. 36). Cuestiona especialmente la apropiación de 

figuras como Jehová (criticado por los gnósticos como tirano) como 

símbolo liberador en Dussel, o la adopción de ideologías como el 

marxismo-leninismo, que considera ajenas a la libertad humana. 

Sin embargo, estas críticas carecen de precisión contextual. 

Desconocemos qué obras o etapas de la filosofía de la liberación 

estudió Cappelletti, ni existe evidencia de que haya interactuado con 

sus exponentes (durante su estadía en Mendoza entre 1956 y 1957, 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

278          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

por ejemplo). Tampoco participó en los congresos que moldearon 

esta corriente en Argentina. Esta desconexión sugiere un juicio 

basado más en prejuicios ideológicos que en un análisis riguroso. La 

incompatibilidad entre ambos proyectos es profunda, mientras 

Dussel podría acusar a Cappelletti de eurocentrismo, este último 

vería en la filosofía de la liberación una derivación acrítica del 

historicismo, teñida de contradicciones políticas y teológicas. En este 

sentido, la tesis de Alfredo Ochoa Gómez (2015), desarrollada en la 

Universidad Santo Tomás de Bogotá, profundiza críticamente en la 

obra de Enrique Dussel. Su ensayo, “Deconstrucción de la izquierda e 

interpretación reductiva del anarquismo en la arquitectónica 

dusseliana”, argumenta que, si bien el proyecto filosófico de Dussel 

deconstruye las categorías de la filosofía política burguesa, también 

somete a una crítica homogeneizante a las alternativas que no 

superaron los límites de la modernidad, como el “marxismo 

estándar” y el “anarquismo de izquierda”. 

En particular, Ochoa objeta lo que considera una 

interpretación reductiva por parte de Dussel sobre el anarquismo, un 

equívoco conceptual significativo dado su papel histórico en la lucha 

revolucionaria. La crítica central de Ochoa es atendible: Dussel 

omitiría deliberadamente las críticas anarquistas al socialismo de 

Estado, formuladas con décadas de antelación al colapso del 

“socialismo real” en 1989. Para sustentar esta omisión, Ochoa 

recurre a la obra del Cappelletti, citando su artículo “Génesis y 

Desarrollo de la Filosofía Social de Kropotkin” (1978), y los libros 

Etapas del pensamiento socialista (1978) y El anarquismo en América 

Latina (1990) para esbozar posibles puntos de encuentro entre 

ambos pensadores. Además, enaltece la figura de Cappelletti, 

destacando su “ingente labor intelectual y denodado compromiso 

político” (Ochoa, 2015, p.46), como un contrapunto vital a la 

vanagloria académica hegeliana de la que, sugiere, no están exentos 

muchos discursos emancipatorios. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                279 

No obstante, pese al valor comparativo de la empresa de 

Ochoa, sostenemos nosotros que los marcos teóricos de Dussel y 

Cappelletti representan caminos fundamentalmente irreconciliables. 

Más allá de la minuciosa lectura de Marx realizada por Dussel en los 

ochenta —punto de posible convergencia, a partir del campo de 

discusión amplio del socialismo—, el filósofo de la liberación 

mantendría serios prejuicios hacia el anarquismo, el cual 

probablemente juzgaría de eurocéntrico, utópico y reaccionario. 

Aunque ambos pensadores son argentinos de generaciones cercanas, 

sus proyectos filosóficos emergen de experiencias y tradiciones 

ideológicas radicalmente distintas, lo que hace improbable una 

síntesis fructífera entre la arquitectónica dusseliana y el anarquismo 

cappellettiano. 

5. Los filósofos argentinos de Cappelletti 

En su ensayo “Esquema de la filosofía argentina en el siglo 

XX”, Cappelletti (1995a) despliega una aguda reconstrucción de los 

derroteros filosóficos del país, destacando tanto sus logros como sus 

contradicciones. Identifica al positivismo —encarnado en figuras 

como José Ingenieros— como la corriente dominante en las primeras 

décadas del siglo, señalando su carácter ambivalente (progresista en 

lo científico, conservador en lo social) y su crisis interna, cuando sus 

propios cultores comenzaron a cuestionarlo. Sin embargo, advierte 

que las críticas antipositivistas —como las surgidas en el contexto de 

la Reforma Universitaria de Córdoba iniciada en 1918— a menudo 

ocultaban dogmatismos reaccionarios, desde el neoclericalismo 

hasta el antisocialismo (p. 31). Un hito fundamental fue la visita de 

José Ortega y Gasset en 1916, quien renovó el panorama filosófico 

local al introducir corrientes europeas contemporáneas. Cappelletti 

subraya cómo la influencia francesa e inglesa cedió paso 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

280          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

gradualmente al predominio del pensamiento germano, aunque con 

tempranas recepciones de la filosofía italiana y española. 

El proceso de profesionalización filosófica —impulsado tras 

la Segunda Guerra Mundial y consolidado durante la presidencia de 

Frondizi— es destacado por Cappelletti como único en América 

Latina por su escala y producción intelectual. Sin embargo, su análisis 

no elude las denuncias con firmeza de la vinculación de la 

neoescolástica con las dictaduras militares (desde Uriburu hasta 

Videla), señalando cómo estos regímenes impusieron cátedras 

tomistas de bajo nivel académico, prohibieron textos clásicos y 

silenciaron el pensamiento crítico (p. 32). Esta complicidad entre 

filosofía y poder represivo —aún poco revisada en el medio 

académico argentino— es contrastada por Cappelletti con las 

limitaciones del materialismo dialéctico, que critica como una 

“escolástica al revés” por su dependencia de manuales soviéticos, 

aunque rescata figuras como Aníbal Ponce por su estilo elegante y 

compromiso revolucionario (p. 32). 

El ensayo ofrece un minucioso recorrido por los principales 

pensadores argentinos: desde Alejandro Korn (antipositivista 

neokantiano) hasta Francisco Romero (monista trascendente), 

pasando por Carlos Astrada (de Heidegger al maoísmo) y los místicos 

Miguel Ángel Virasoro y Vicente Fatone. Cappelletti no omite las 

contradicciones ideológicas —como el caso de Nimio de Anquín, cuyo 

profundo pensamiento se vio “alterado por prejuicios totalitarios”— 

ni los aportes de la filosofía jurídica cordobesa o los exégetas de la 

historia de la filosofía como Rodolfo Mondolfo. Destaca 

especialmente a Mario Bunge, cuya filosofía analítica y materialista 

trascendió fronteras, aunque critica su repetición de vicios 

positivistas. En síntesis, Cappelletti construye un relato que equilibra 

el reconocimiento de la originalidad argentina —visible en su 

pluralidad de escuelas y figuras— con una crítica implacable a sus 

complicidades políticas y limitaciones teóricas, reflejando así su 

mirada anarquista, comprometida con la libertad intelectual pero 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                281 

intransigente frente a cualquier forma de dogmatismo o 

autoritarismo. 

Ahora bien ¿a quienes Cappelletti dedicó sus análisis 

pormenorizados en este libro?  

Quedarán en la incógnita los filósofos argentinos a los que 

Cappelletti no les pudo dedicar algún estudio, y que fueron sus 

profesores en la Universidad de Buenos Aires, pero que son 

nombrados por él; Ángel Vasallo, Luis Juan Guerrero, Miguel Ángel 

Virasoro y Carlos Astrada. Todos ellos tienen roles fundamentales en 

la filosofía argentina, incluso algunos vinculados al peronismo, que 

quizás expliquen cierto prejuicio, que no podemos probar.  

Sin embargo, la elección de los filósofos argentinos por 

Cappelletti, es al menos peculiar, les dedica estudios a algunos no tan 

conocidos y trabajados: Alberto Rougés16, Alfredo Franceschi17, 

Lisandro de la Torre18. De los canónicos de la filosofía argentina 

encontramos a Alejandro Korn19, Francisco Romero20 y Risieri 

Frondizi21. Dos excepciones, por su nacionalidad son incluidas en la 

visión del anarquista: el alemán George Nicolai y el italiano Rodolfo 

Mondolfo. Vale la pena detenerse en estos dos últimos, puesto que 

muestran la amplitud de la mirada de Cappelletti.  

 
16 “Instante, tiempo y eternidad en la filosofía de Alberto Rougés” (Cappelletti, 1995a, pp. 47-

54). 

17 “Alfredo Franceschi y los límites de la razón” (Cappelletti, 1995a, pp.55-68). 

18 “Las ideas filosóficas de Lisandro de la Torre” (Cappelletti, 1995a, pp.69-82). 

19 “La libertad como fuente de los valores en Alejandro Korn” (Cappelletti, 1995a, pp.39-46). 

20 “Francisco Romero y el espiritualismo latinoamericano del siglo XIX” (Cappelletti, 1995a, 

pp.129-139). 

21 “Axiología y ética de Risieri Frondizi” (Cappelletti, 1995a, pp. 141-173). 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

282          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Con el título de “Georg Fr. Nicolai y el humanismo 

positivista”22, Cappelletti decide integrar a la tradición filosófica del 

país al fisiólogo y cardiólogo alemán, reconocido tanto por sus 

contribuciones científicas como por su firme oposición intelectual a 

la Primera Guerra Mundial. Nacido en Berlín (1874), se formó en 

medicina y desarrolló una prometedora carrera académica, 

destacándose por sus investigaciones en electrofisiología cardíaca, 

que sentaron bases importantes para el posterior desarrollo del 

electrocardiograma. Fue profesor asociado en la Universidad de 

Berlín y gozó de un considerable prestigio en su campo. Sin embargo, 

su trayectoria dio un giro crucial con el estallido de la Gran Guerra en 

1914. Nicolai se convirtió en una de las voces disidentes más 

emblemáticas frente al fervor nacionalista predominante. En 

colaboración con Albert Einstein, redactó el “Manifiesto a los 

europeos” (1914), una respuesta directa al infame “Manifiesto de los 

93”, que justificaba la postura bélica de Alemania. Este contra-

manifiesto, aunque apenas logró adhesiones iniciales, abogaba por la 

unidad europea, la razón y la paz por encima de los conflictos 

nacionalistas, constituyéndose en un documento fundamental del 

pacifismo intelectual del siglo XX. 

Su postura le acarreó la enemistad de las autoridades 

académicas y militares identificadas con el pangermanismo. Tras ser 

reclutado forzosamente y sufrir persecución, Nicolai logró huir de 

Alemania, periplo que lo llevó primero a Argentina en 1922, donde 

fue profesor en la Universidad Nacional de Córdoba hasta 1927, para 

pasar luego a la Universidad Nacional del Litoral en Rosario como 

profesor de la cátedra de sociología y fisiología. Finalmente se 

estableció en Santiago de Chile, país en el que residió hasta su 

muerte, no sin polémicas con la intelectualidad comunista de la 

 
22 Este texto circuló primero como artículo en dos partes que fueron publicadas 

respectivamente por la Revista ácrata argentina Reconstruir, en su n° 85, de julio-agosto de 

1973, pp. 12-16, y en el n° 86, de septiembre y octubre de 1973, pp. 17-23.  



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                283 

época, hasta allí lo va a visitar Cappelletti, quien relata así el 

encuentro: “Allí lo encontramos en febrero de 1961, en su habitación 

de la calle Sazie, leyendo a Goethe y trabajando en una obra de 

fisiología general. Allí lo encontró también la muerte en 1964 (pp. 

112-113).  

Su obra más célebre, La Biología de la Guerra (1917), es un 

tratado donde analiza el conflicto bélico desde una perspectiva 

científica, ética e histórica, argumentando en contra de su supuesta 

inevitabilidad natural.  Su vida en Sudamérica marca el final de una 

trayectoria traspasada por los conflictos políticos del siglo XX. La 

figura de Georg Nicolai representa, por tanto, la del intelectual 

comprometido que antepuso los principios humanistas y la razón 

científica al fervor patriotero, pagando por ello el precio del exilio y 

la marginación académica. Para los ojos de Cappelletti, sería un 

extraño caso de enciclopedismo positivista europeo trasladado a 

tierras hispanoamericanas, que, sin embargo, debía ser incluido 

como otra voz, quizás ecléctica de la época, a su juicio: 

[...] la obra de Nicolai en su conjunto, debemos justipreciar, en 

primer término, sus aportes a la ciencia biológica, en el terreno de 

la investigación, de la divulgación y de la docencia. Debemos 

también valorar su afán totalizante y su constante preocupación 

por los problemas del hombre y la sociedad. [...]. Pero no debemos 

olvidar tampoco que su concepción del hombre y del mundo, esto 

es, su filosofía, fueron insuficientes, no sólo como medios para 

entender la realidad sino también como pautas para guiar la acción 

(p. 117).  

El método histórico-filosófico de Rodolfo Mondolfo 

constituye un referente fundamental para comprender la labor 

intelectual de Cappelletti, dedicándole su trabajo “Rodolfo 

Mondolfo, historiador de la filosofía” (Cappelletti, 1995a, pp. 119-

128). En dicho texto, Cappelletti caracteriza la historiografía del sabio 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

284          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

italiano por su singular atención a lo particular, manifestada en un 

afán por reconocer la heterogeneidad de la problemática filosófica y 

la poliedricidad de su génesis histórica (p. 126). Según su análisis, 

Mondolfo emplea una explicación circular —no rectilínea— para 

dilucidar los problemas filosóficos, sin excluir interpretaciones 

unilaterales, pero subsumiéndolas en una visión más comprensiva. 

Para Cappelletti, la historia de la filosofía en Mondolfo aparece 

indisolublemente vinculada a la historia de la cultura, estableciendo 

relaciones entre las doctrinas filosóficas y los descubrimientos 

científicos, así como con otras manifestaciones como la religión, el 

arte, la política, el derecho o la economía. Se trataría, en esencia, de 

una orientación histórico-cultural sustentada en el dominio del 

método histórico-filológico, donde los análisis parten siempre del 

estudio directo de los textos en pos de una exégesis global. 

Cappelletti profundiza en esta concepción, afirmando que la 

visión histórico-filosófica de Mondolfo está atravesada por una 

dialéctica entre lo temporal y lo eterno. Para el filósofo italiano, la 

historia, como contemplación sub specie temporis, permite un 

acercamiento progresivo a la aspiración filosófica de validez universal 

(sub specie aeterni). Mondolfo distinguiría así dos aspectos en la 

filosofía: el problemático y el sistemático. Considerada como sistema, 

esta nunca logra, a pesar de su aspiración, más que una afirmación 

sub specie temporis (p. 123). 

La influencia de Mondolfo en Cappelletti, aunque no se dio 

en una relación discipular directa, fue profunda. Como todos los 

estudiosos argentinos de filosofía antigua contemporáneos al 

italiano, Cappelletti recibió el influjo de su renovación metodológica. 

Si bien no existen pruebas concluyentes de un contacto epistolar o 

personal directo, es plausible especular con ello, especialmente 

considerando el regreso de Mondolfo a Buenos Aires en 1953, 

período que coincide con la finalización del doctorado de Cappelletti 

y su tesis sobre la filosofía de Heráclito de Éfeso (1954), trabajo 

seminal en su trayectoria. 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                285 

Esta herencia intelectual permite comprender mejor el 

trabajo de Cappelletti. Su método histórico-filosófico puede 

adscribirse a los lineamientos de Mondolfo, lo que Josu Landa 

(1996b) describe como un trabajo exegético que obedecía a una 

“clara teoría de la interpretación muy bien pensada, que él prefería 

denominar ‘culturalista’” (p. 304). Esta apreciación corrobora la tesis 

aquí sostenida: la concepción sociocultural de la historia de la 

filosofía es la gran herencia del sabio italiano, legado que Cappelletti 

asumió de manera integral. La descripción que el propio Cappelletti 

(1995a, p. 126) hace del método de Mondolfo —como una práctica 

que une la orientación histórico-cultural con el ejercicio del método 

histórico-filológico— resulta una definición precisa de su propia labor 

intelectual. Así, en sus abordajes de la filosofía antigua —desde los 

presocráticos hasta Platón, Aristóteles o Séneca—, Cappelletti 

mantiene una línea de continuidad con el legado mondolfiano, 

aunque lo enriquece con sus propias inquietudes en torno a la 

libertad, la ética, el Estado, el anarquismo y la utopía. 

Si bien, ambos textos dedicados a filósofos extranjeros, 

fueron escritos con antelación al espíritu original del libro, el criterio 

de inclusión de dos pensadores del canon universal y eurocéntrico 

típicos del siglo XX, más allá de sus trayectorias de primer orden, 

sobre todo la de Mondolfo, quien no perdió su prestigio internacional 

como figura autorizada sobre la filosofía antigua y el marxismo, sigue 

siendo problemática, como ha señalado oportunamente Oviedo 

(2007) sobre el lugar de Mondolfo en la filosofía argentina:  

[...] no deja de ofrecer una nota inquietante para la historiografía 

intelectual argentina, que le concede su merecido puesto en un 

canon académico, pero que no acierta a entronizar el carácter 

nacional de su obra, en apariencia, de un decidido cosmopolitismo 

clasicista (p. 156). 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

286          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

En efecto, ambos filósofos no dejaron de pensar en 

coordenadas europeas. Este aspecto, no fue tratado por Cappelletti 

en su metodología como “problema”, tema que supera la barrera de 

lo geográfico. Más allá del anarquismo de Cappelletti, que podría 

explicar la inclusión de ambos pensadores, sin mayores reparos, se 

trata de aclarar en qué medida su propia metodología de estudio lo 

habilita a considerarlos en la filosofía argentina “sin más”.  

6. Consideraciones finales 

A modo de conclusión, es preciso situar las apreciaciones de 

Ángel Cappelletti sobre la filosofía latinoamericana dentro del marco 

tradicional de lectura instaurado por Francisco Romero, 

caracterizado por la profesionalización y normalización filosóficas. 

Lejos de presentar una ruptura, su visión replica los pilares de este 

proyecto, validándolo implícitamente a través de la ausencia de una 

crítica explícita. Por consiguiente, su contribución a este debate 

particular no introduce una novedad sustantiva, sino que se alinea 

con los derroteros canónicos. 

La novedad aparece cuando consideramos que en su 

pensamiento se articula el cruce de dos cuestiones: por un lado, su 

ideología ácrata lo distancia tanto de proyectos nacionalistas como 

de universalismos abstractos; por otro lado, su práctica filosófica 

asume los parámetros de profesionalización e institucionalización 

impulsados por el proyecto normalizador, lo cual lo sitúa en una 

ambivalencia no exenta de contradicciones. 

No obstante, es en otros registros de su obra donde emerge 

un posicionamiento latinoamericanista más nítido y propositivo. 

Textos como “Universidad y Autogestión” (1985), preñados de un 

espíritu utópico, trascienden la discusión sobre la filosofía para 

abordar la configuración misma de lo latinoamericano. Allí, 



CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                287 

Cappelletti articula una reflexión sobre el ser americano que culmina 

con un llamado al “autodescubrimiento” como condición primordial 

para quebrar los modelos foráneos y autogestionar un futuro propio. 

Este autodescubrimiento no se reduce a un determinismo étnico, 

sino que reconoce la multifactorialidad de un proceso histórico de 

quinientos años que ha conformado una subjetividad específica y 

madura que llamamos América. Significativamente, Cappelletti 

amplía aquí el concepto de autogestión más allá de lo económico, 

extendiéndose a todo el campo cultural como base para la 

autodeterminación de los pueblos, lo que demuestra la coherencia 

de su perspectiva ácrata incluso en su análisis del destino continental. 

Señalamos, como emergente, una vez más, la reconstrucción 

de las redes del exilio latinoamericano, como cuestión identitaria de 

nuestra filosofía. La conexión con Arturo Ardao por ejemplo, nos 

parece fundamental en un entramado de intelectuales, que pese a la 

larga noche del exilio, organizaron grupos de investigación, crearon 

revistas, congresos, que sin duda, deben ser contemplados de 

manera ineludible en la historización de nuestra filosofía.  

En última instancia, si bien la discusión sobre la existencia de 

una filosofía latinoamericana puede parecer un debate agotado, 

persiste como un síntoma de la dependencia aún no resuelta. Aunque 

adscribimos a la superación de esta polémica, visiones críticas como 

la de Cappelletti —la de un filósofo anarquista y exiliado— conservan 

su valor. Su obra ofrece miradas alternativas que, desde los 

márgenes, pueden enriquecer la discusión al revelar vetas 

inexploradas en toda su profundidad y complejidad. 

Referencias bibliográficas 

Ardao, Arturo (1963). Filosofía en lengua española. Montevideo: Editorial Alfa. [Impreso en los 
Talleres de Seix y Barral, Barcelona]. 

Ardao, Arturo y Cappelletti, Ángel (Eds.) (1983). Francisco Romero (Maestro de la Filosofía 



ÁNGEL CAPPELLETTI: LA HISTORIA DE LAS IDEAS DESDE UNA PERSPECTIVA ANARQUISTA COMO APORTE… 

288          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

latinoamericana).  Caracas: Sociedad Interamericana de Filosofía. 

Arpini, Adriana (2003). La polémica entre Augusto Salazar Bondy y Leopoldo Zea. Una revisión 
crítica del historicismo en América Latina. En Adriana Arpini (Ed.), Otros discursos. Estudios de 
Historia de las Ideas Latinoamericanas. (pp. 45-70). Mendoza: Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional de Cuyo / Qellqasqa Editorial. 

Beorlegui, Carlos (2004). Historia del pensamiento filosófico latinoamericano. Una búsqueda 
incesante de la identidad. Bilbao: Universidad de Deusto.  

Cappelletti, Ángel (1976). Vitalismo y anarquismo en Rafael Barrett. Ruta, publicación ácrata, 
segunda época, 1 de abril, (27) 3-15.  

Cappelletti, Ángel (1979). Esquemas para una historia de la filosofía ecuatoriana (1977), Arturo 
Andrés Roig. (Reseña). Revista venezolana de filosofía, (11), 159-164. 

Cappelletti, Ángel (1985). Universidad y autogestión. Recuperado de 
https://grupogomezrojas.noblogs.org/2011/09/folleto-universidad-y-autogestion-de-angel-j-
cappelletti/  

Cappelletti, Ángel (1992). Positivismo y evolucionismo en Venezuela. Caracas: Monte Ávila 
Editores. 

Cappelletti, Ángel (1992). Pierre Clastres: La sociedad contra el estado. Revista de Filosofía 
(Universidad de Costa Rica), XXX(72), 145-151. 

Cappelletti, Ángel (s/f [1995a]). Filosofía argentina del siglo XX. Rosario: Escuela de Filosofía, 
Facultad de Humanidades y Artes, Universidad Nacional de Rosario. 

Cappelletti, Ángel (1995b). Sentido del positivismo latinoamericano. En Esther Díaz de Kóbila et 
al., Materiales I para una historia social de la razón epistémica (pp. 7-13). Rosario: Dirección de 
publicaciones, Universidad Nacional de Rosario.  

Cappelletti, Ángel (1997). Sentido del positivismo latinoamericano. Revista de Filosofía 
(Universidad de Costa Rica), XXXV(85), 77-81. 

Landa, Josú (1996a). Para recordar a Ángel J. Cappelletti. Theoría: Revista del Colegio de 
Filosofía, (3), 185-189. 

Landa, Josú (1996b). Un puñado de palabras contra el tiempo. In memoriam Ángel J. Cappelletti. 
Nova Tellus. Revista semestral del Centro de Estudios Clásicos (Instituto de Investigaciones 
Filológicas, Universidad Autónoma de México), (14), 301-306. 

Montes de Oca, Rodolfo (2015). La historia del movimiento anarquista en Venezuela (1811-
1998). Caracas-Madrid-Tenerife-Buenos Aires-Santiago de Chile: El Libertario / Editorial La 
Cucaracha Ilustrada / La Malatesta Editorial / Tierra de Fuego / Editorial Eleuterio / Libros de 
Anarres. 

Ochoa, Alfredo (2015). Deconstrucción de la izquierda e interpretación reductiva del 
anarquismo en la Arquitectónica dusseliana. En Inés Herrera; Alfredo Ochoa y Alexander Silva, 
Filosofía latinoamericana actual: historia de las ideas, política de la liberación, sentipensar 
ontológico, pp. 32-57. [Tesis de maestría, Universidad Santo Tomás, Colombia]. Recuperado de 
http://repository.usta.edu.co/handle/ 11634/442 

https://grupogomezrojas.noblogs.org/2011/09/folleto-universidad-y-autogestion-de-angel-j-cappelletti/
https://grupogomezrojas.noblogs.org/2011/09/folleto-universidad-y-autogestion-de-angel-j-cappelletti/


CARLOS OLMOS 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025                289 

Olmos, Carlos (2023). Ángel Cappelletti (1927-1995), biografía de un filósofo anarquista. Cuyo. 
Anuario de Filosofía Argentina y Americana, (42), 235–286. Recuperado de 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/article/view/6287 ,  

Oviedo, Gerardo (2007). Rodolfo Mondolfo: humanista de izquierda. Cuyo. Anuario de Filosofía 
Argentina y Americana, (23), 155-192. Recuperado de https://bdigital.uncu.edu.ar/3372. 

Oviedo, Gerardo (2021). Estética de la recepción y modernidad periférica. Hacia una 
Hermenéutica Emergente del Sur. [Tesis Doctoral inédita. Universidad Autónoma de Madrid, 
Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de Antropología Social y Pensamiento Filosófico]. 
Recuperado de https://repositorio.uam.es/handle/10486/697047  

Ramaglia, Dante (2009). La cuestión de la filosofía latinoamericana. En Enrique Dussel; Eduardo 
Mendieta y Carmen Bohórquez (Eds.), El pensamiento filosófico latinoamericano, del Caribe y 
“latino” (1300-2000): historia, corrientes, temas y filósofos (pp. 377-398). México: Siglo XXI / 
CREFAL 

Roig, Elisabeth (2022). Empecinado filósofo de la esperanza: biobibliografía anotada de Arturo 
Andrés Roig. Buenos Aires: CLACSO. Recuperado de https://www.clacso.org/wp-
content/uploads/2022/12/Empecinado-filosofo.pdf 

Tarcus, Horacio (2021). Cappelletti, Ángel. En, Diccionario biográfico de las izquierdas 
latinoamericanas. Edición en línea. Sección: directorio de autores. Recuperado de 
https://diccionario.cedinci.org  

Carlos Olmos 

Magíster en Estudios Latinoamericanos, Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. 
Profesor de Filosofía, Universidad de Valparaíso, Chile. Ex becario Roberto Carri para 
estudios de posgrado por el Consejo de Decanos de Facultades de Ciencias Sociales 
y Humanas y el Ministerio de Educación de la República Argentina. Es miembro del 
Centro de Estudios del Pensamiento Iberoamericano (CEPIB) de la Universidad de 
Valparaíso. 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo/article/view/6287
https://bdigital.uncu.edu.ar/3372
https://repositorio.uam.es/handle/10486/697047
https://www.clacso.org/wp-content/uploads/2022/12/Empecinado-filosofo.pdf
https://www.clacso.org/wp-content/uploads/2022/12/Empecinado-filosofo.pdf
https://diccionario.cedinci.org/


 

 

 

 

 

 

TEXTOS



ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 291-297 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                291 

Comentarios a “La historia social”, 
de José Luis Romero 

Comments on “Social History” by José Luis Romero 

María Marcela Aranda1 

 https://orcid.org/0009-0002-0837-6929 

Walter Camargo2 

 https://orcid.org/0009-0002-7293-1069 

La historiografía latinoamericana tuvo un punto de inflexión 

importante desde mediados de la década de 1950 cuando, por influjo 

de la segunda generación de la escuela francesa de Annales (donde 

se destacaron, inicialmente, Marc Bloch, Lucien Febvre, Fernand 

Braudel, seguidas de Emmanuel Le Roy Ladurie, Jacques Le Goff, 

Pierre Nora, Roger Chartier, Jacques Revel, Georges Duby, Ernest 

Labrousse, entre otras figuras), incorporó las discusiones teóricas y 

metodológicas de la “historia cultural” e “historia social”. El pensador 

argentino José Luis Romero (Buenos Aires, 1909-Tokio, 1977) fue uno 

de sus principales cultores y divulgadores. Con una trayectoria 

consolidada de investigación en temas urbanos europeos medievales 

y modernos, luego se interesó por los fenómenos históricos 

latinoamericanos. Acompañó la renovación historiográfica de esta 

disciplina en esos años y analizó los procesos sociales y económicos 

 
1 Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. Contacto: 

marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar 

2 Facultad de Filosofía y Letras / Facultad de Educación, Universidad Nacional de Cuyo, 

Argentina. Contacto: wccamargo0908@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0002-0837-6929
https://orcid.org/0009-0002-7293-1069
mailto:marcela.aranda@ffyl.uncu.edu.ar
mailto:wccamargo0908@gmail.com


COMENTARIOS A “LA HISTORIA SOCIAL”, DE JOSÉ LUIS ROMERO 

292          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

desde un enfoque serial-cuantitativo (abordado en esos años por la 

historia estructural alemana y la cliometría estadounidense) y desde 

la apertura al diálogo con otras ciencias sociales, como las variantes 

locales de la economía desarrollista y la sociología de cuño 

estructural-funcionalista (uno de cuyos representantes en la 

Argentina era Gino Germani). Generó una red de investigadores de 

distintos países –se destaca su colaboración con Fernand Braudel–, 

fundó la cátedra de Historia Social General en la Facultad de Filosofía 

y Letras de la Universidad de Buenos Aires y a través de diversas 

publicaciones (como la revista Imago Mundi, editada entre 1953 y 

1956) y de ambiciosos programas de investigación colectiva acabaron 

formándose destacados historiadores y sociólogos como Tulio 

Halperín Donghi, Ernesto Laclau, Ezequiel Gallo, Roberto Cortés 

Conde, Reyna Pastor, Alberto J. Pla y Juan Oddone. Las vicisitudes 

políticas del país afectaron el desenvolvimiento habitual de sus 

tareas en la docencia e investigación, pues su filiación al partido 

socialista lo llevó a enfrentarse al naciente movimiento peronista. Sin 

embargo, ello no opacaría el permanente interés por escrutar con 

rigurosidad y precisión el devenir histórico de la Argentina y sus 

relaciones complejas con América y el mundo. Por influjo de su 

hermano mayor, el filósofo Francisco Romero, conoció el 

pensamiento de Wilhelm Dilthey, Heinrich Rickert y José Ortega y 

Gasset, de lo cual devino su interés por el abordaje comprensivo del 

conocimiento histórico. Es decir, un estudio interpretativo que 

integrara tanto el “orden fáctico” (o condiciones materiales de 

existencia) como el “orden potencial” (las representaciones y las 

mentalidades) de los procesos sociales. 

El Archivo Digital de Obras Completas de José Luis Romero 

(https://jlromero.com.ar), es una iniciativa del Programa 

Interuniversitario de Historia Política y de la Universidad de San 

Andrés, e incluye una edición crítica de sus obras editadas e inéditas, 

testimonios de su vida pública y diversos estudios sobre su obra de 

historiador. Se trata de un repositorio cuidadosamente organizado, 

https://jlromero.com.ar/


MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                293 

con una exhaustiva cronología y referenciación de los distintos 

textos; y enriquecido con los estudios de intelectuales y académicos 

de renombre que amplían, contrastan y provocan a los argumentos 

romerianos. La elección del texto inédito “La historia social” (1959) 

obedece a la intención del dossier en rescatar y resignificar el diálogo 

historiográfico necesario para avanzar en los abordajes actuales y 

potenciar la innovación desde el campo latinoamericano. El texto fue 

subido al sitio web por Facundo Iturburu el 16 de febrero de 2025, y 

se trata de una Conferencia dictada en la Facultad de Humanidades y 

Ciencias de la Universidad de la República (Montevideo, Uruguay). 

Romero estuvo ligado a esta universidad entre 1948 y 1973, donde 

dictó cursos regulares hasta 1953 y también cursos de temporada. En 

este sentido y fiel al espíritu del dossier, destacamos el valor del 

archivo digital de Romero no solo como fuente de rescate 

documental, sino también como expresión de una nueva forma de 

historiografía digital latinoamericana, que prolonga la preocupación 

romeriana por la vida histórica desde la materialidad contemporánea 

de los archivos digitales. 

No estamos ante una preocupación teórica aislada o 

coyuntural del propio Romero. Al contrario, sus reflexiones sobre la 

cultura, la vida histórica, la peculiaridad del objeto de estudio de la 

historia y las ciencias sociales jalonaron su trayectoria académica y 

de intelectual comprometido con la militancia y la vida pública. Su 

visión “presente” de las acuciantes necesidades de nuestro país y de 

la región, lo llevaron a escoger el método historiográfico como vía de 

acceso a la conciencia histórica y sus realizaciones materiales y 

simbólico-ideológicos. En la perspectiva de Romero, conocimiento y 

acción son facetas indisolubles de la “vida histórica” y la importancia 

de la tarea del historiador radica en su comprensión y transformación 

del presente. Como señala Daniel Sazbón (2022),  

[…] la noción de vida histórica es en Romero tanto el objeto de 

estudio propio de su profesión, el pasado vivo de la comunidad, el 



COMENTARIOS A “LA HISTORIA SOCIAL”, DE JOSÉ LUIS ROMERO 

294          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

complejo y abigarrado conjunto de valores, significados e ideas que 

constituye la historia viva y continuamente en acto del conjunto 

humano del que forma parte quien lo conoce, como el resultado de 

la propia acción del historiador, que impelido por la muy humana 

necesidad de comprender el sentido de la realidad que lo circunda, 

acude al pasado en busca de respuestas y, al hacerlo, lo vivifica. 

En “La historia social”, Romero se detiene en uno de los 

modos en que la historiografía da cuenta del abordaje de los 

fenómenos sociales. Al confrontarla con la clásica historia política, 

rescata la importancia de percibir la larga duración en el 

desenvolvimiento de los modelos teóricos y metodológicos que 

explican el funcionamiento de las sociedades en un tiempo y lugar 

determinados. A partir de la primigenia finalidad pragmática 

otorgada a la disciplina histórica, Romero observa que, en la 

transición del medioevo a la modernidad, la lucha por el poder ha 

competido no solo a quienes ejercen el poder de manera 

unipersonal, sino también a quienes controlaban a los detentadores 

del poder político, es decir, grupos o agentes de la vida colectiva cuyo 

poder deviene de otras circunstancias (económicas, sociales, 

culturales), más imprecisas al momento de analizarlas. La 

preeminencia de unos grupos (en particular, las clases medias) sobre 

otros se alcanzaría a través de la “imposición a la totalidad de la 

sociedad de los objetivos del grupo” (Romero, 1959), lo cual exige 

revisar la significación histórica de las relaciones entre los diferentes 

sectores sociales, que involucra costumbres, concepciones del 

mundo y de la vida, hábitos, actitudes, comportamientos, valores, 

etc.  

Desde el siglo XVIII hasta la primera mitad del siglo XX, José 

Luis Romero observó que las tensiones entre grupos se explicaban 

por la correlación estrecha de las relaciones de producción, sociales 

y políticas que entre ellos se establecen. Sin embargo, existía una 

totalidad del proceso donde estos tres planos se vinculaban con la 



MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                295 

interpretación de la realidad, resultando así la historia de la cultura. 

Si interesa la totalidad de la creación de la humanidad, había que 

despejar los caminos gnoseológicos y metodológicos y el historiador 

argentino involucra en ello tópicos fundamentales de la ciencia 

histórica: quién es el sujeto de la historia, cómo se define el problema 

social, su historización, la distribución de los valores espirituales y 

materiales, el análisis de las situaciones, el análisis de los cambios. En 

otras palabras, la historia social es para Romero el escenario donde 

se encuentran las señales para abordar el desarrollo histórico desde 

un sujeto (individual y colectivo) complejo, constituido en relaciones 

multiformes y antagónicas, en estadios discontinuos, lineales y 

superpuestos. La misión de la historia social es la percepción, 

captación y comprensión de los procesos, enriqueciendo sus 

contenidos, señalando la estabilidad y el cambio en los agentes a 

quienes les suceden realmente los fenómenos, y no por abstracción 

e inferencia cuasi automática. 

Frente a la aceleración del tiempo presente, la fragmentación 

del saber contemporáneo y sus dislocamientos conceptuales y 

categoriales, la instantaneidad del mundo digital y el 

descentramiento de la racionalidad moderna en beneficio de una 

cartografía de emociones, afectos y cuerpos en pugna por prevalecer 

en campos culturales viejos y nuevos, el enfoque romeriano invita a 

recuperar la dimensión de totalidad y sentido de la experiencia 

humana, articulando lo individual y lo colectivo, lo material y lo 

espiritual. En tiempos de crisis ambiental y de incertidumbre global, 

la “vida histórica” se presenta también como una categoría ética y 

epistemológica: nos recuerda que toda acción humana se inscribe en 

un tejido de temporalidades, espacialidades y responsabilidades 

compartidas, y que el conocimiento histórico solo cobra plenitud 

cuando contribuye a orientar la praxis social. Desde esta perspectiva 

–sedimentada gracias a la notable labor de historiadores, sociólogos, 

antropólogos, filósofos, literatos, cientistas sociales, artistas– el 

pensamiento de José Luis Romero no es un vestigio del pasado 



COMENTARIOS A “LA HISTORIA SOCIAL”, DE JOSÉ LUIS ROMERO 

296          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

historiográfico, sino una herramienta crítica para interpretar la 

condición contemporánea. Su insistencia en el vínculo entre historia 

y presente ofrece claves para repensar el papel del historiador ante 

la circulación rápida de información, las nuevas materialidades 

digitales del archivo y la necesidad de reconstituir –a partir de formas 

de escritura asertivas, críticas y fundamentadas– un sentido histórico 

común en sociedades atravesadas por la dispersión y el cambio 

permanente.  

Referencias bibliográficas 

Sazbón, Daniel Bernardo (2022). “Vida histórica” en José Luis Romero. Recuperado de: 
https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/vida-historica-en-jose-luis-romero/ 

María Marcela Aranda 

Doctora en Historia (Universidad Nacional de Cuyo, 2008), Especialista en Docencia 
Universitaria (Universidad Nacional de Cuyo, 2014). Profesora y Licenciada en 
Historia (Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo, 1991 y 1994). 
Ha realizado estancias postdoctorales en el Instituto de Estudios Avanzados (IDEA), 
Universidad de Santiago de Chile (2009-2010). Es Profesora de Grado (Titular Efectiva 
en Historia de las Ideas Políticas y Sociales Americanas y Argentinas, Historia 
Americana Contemporánea y Diseño del Proyecto de Tesis de Licenciatura, en la 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo); y de Posgrado en la 
Universidad Nacional de Cuyo (Maestría en Estudios Latinoamericanos, Facultad de 
Ciencias Políticas y Sociales) y en la Universidad Nacional de San Juan (Maestría en 
Historia, Facultad de Filosofía Humanidades y Artes). Es Categoría II (Programa de 
Incentivos, Ministerio de Educación y Deportes).  

Sus líneas de investigación se orientan a la historia de las ideas políticas y sociales de 
América desde el siglo XIX hasta la actualidad, contextualizadas en su entramado 
político-institucional, social, económico y cultural; y atendiendo la producción 
historiográfica manifestada en diferentes soportes culturales. En esa complejidad 
epistemológica y metodológica se verifican: circuitos de producción y recepción, 
condiciones y lugares de enunciación, autorreferencialidad y mediaciones del 
lenguaje como actitud crítica que señala posibilidades, insuficiencias e 
inconsistencias de la vida histórica.  

https://jlromero.com.ar/temas_y_conceptos/vida-historica-en-jose-luis-romero/


MARÍA MARCELA ARANDA – WALTER CAMARGO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                297 

Actualmente dirige el Proyecto: “América Latina: representaciones, prácticas, 
espacios. Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones” 
(SIIP, UNCuyo, 06/G059-T1.) y co-dirige “Culturas letradas: publicaciones periódicas, 
revistas culturales y literatura memorialista en el siglo XX. De las redes intelectuales 
y políticas al libro y la edición” (SGCyT, UNS, 24/1275) y “Debates historiográficos e 
historia presente en América Latina. Disputas por los sentidos y las representaciones” 
(Equipos en formación, FFyL, UNCuyo. 574/2022-CD.). Es autora de artículos de 
revistas científicas y capítulos de libros relacionados con sus líneas de investigación. 

Walter Camargo 

Doctor en Historia por la Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de 
Cuyo) y Magister en Estudios Latinoamericanos por la Facultad de Ciencias Políticas 
y Sociales (Universidad Nacional de Cuyo). Realiza tareas docentes como Profesor 
Adjunto de Historia de las Ideas Políticas y Americanas y de Historia Americana 
Contemporánea en la Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de Cuyo). 
También Profesor Adjunto de Historia y Geografía Latinoamericana en la Facultad de 
Educación (Universidad Nacional de Cuyo). Profesor JTP de Práctica Profesional en la 
Facultad de Filosofía y Letras (Universidad Nacional de Cuyo). Asimismo participa a 
través de la Secretaría de Investigación, Innovación y Posgrado de la Universidad 
Nacional de Cuyo como Co-Director en el Proyecto de Investigación de la SIIP 
(06/80020240100113UN): “América Latina: representaciones, prácticas, espacios. 
Debates historiográficos y disputas por los sentidos y las significaciones. Segunda 
parte”.





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 299-319 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                299 

La historia social1 

Social history 

José Luis Romero 

Acaso convendría 

comenzar con una aclaración de 

tipo terminológico, que 

terminará por introducirnos en el 

corazón del problema. Lo que 

finalmente comienza a definirse 

como una disciplina de cierta 

autonomía comenzó siendo, 

apenas, un enfoque singular de 

los estudios históricos, que surgió 

confundido con otros enfoques 

posibles; algunos de ellos cobraron personalidad tan acusada como 

el de la historia social y otros se quedaron siendo, simplemente, 

posibilidades del pensar histórico. 

La expresión “historia social” no es usada desde hace 

mucho tiempo. Su designación es relativamente reciente, pero 

su problemática –hay que convenir– es un poco más antigua. Hay 

una vieja confusión que acaso convenga recordar porque nos 

puede servir como punto de partida. 

Durante mucho tiempo se ha pensado –mejor, se ha dicho– 

que la fórmula aristotélica para definir al hombre como un animal 

 
1 Este texto inédito de José Luis Romero, denominado “La historia social”, constituye una 

conferencia dictada en la Universidad de la República, Uruguay, en 1959. La consulta y 

transcripción del mismo ha sido realizada a partir de su reproducción en el Archivo digital de 

las obras completas de José Luis Romero: https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-

social-1959/ 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-social-1959/
https://jlromero.com.ar/textos/la-historia-social-1959/


LA HISTORIA SOCIAL 

300          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

político entrañaba una definición de ese adjetivo “político” con un 

sentido análogo al que hoy le damos. Una lectura atenta de la Política 

de Aristóteles; una lectura atenta de textos conexos relacionados con 

su pensamiento en esa materia dentro del pensamiento griego, nos 

aclara en rigor que la significación exacta de la palabra “política” en 

este uso se parece un poco más a la palabra “social” que no a la palabra 

“político” tomado como adjetivo. Lo que Aristóteles quería decir 

cuando definía al hombre como “animal político” era, no tanto como 

entenderíamos hoy –una vez precisados los conceptos y realizada 

cierta discriminación– un ser preocupado fundamentalmente por 

los problemas del poder, sino, simplemente, un hombre, un ser, 

cuya tendencia fundamental es la de convivir con sus semejantes y 

naturalmente, establecer con sus semejantes cierto tipo de relación 

que caracterizaría la convivencia. Este distingo nos pone sobre la pista 

del problema. 

Lo que se ha llamado habitualmente la “historia” ha sido, 

generalmente, la historia política; y se ha entendido por historia 

política una historia de hechos, en que los hechos representan 

fundamentalmente lucha por el poder. Hoy sabemos que la lucha 

por el poder constituye uno de los fenómenos típicos de la 

convivencia social, pero que no constituye de ninguna manera la 

totalidad de la historia, que no es solamente un conjunto de 

hechos sino de otros muchos planos de la convivencia social. 

En cuanto se ha ido precisando este concepto de lo 

político como lucha por el poder, que se da siempre en el plano 

de los hechos, que tienen una fisonomía muy acabada, hay otros 

hechos de distinta índole que se presentan al observador de una 

manera más confusa, o por lo menos, de una manera menos 

precisa y con una fisonomía que le ocasiona al observador una 

serie de dificultades para su percepción. 

En realidad, podríamos decir que, en el plano de lo 

político, la historia percibe con mucha mayor precisión los hechos 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                301 

que los procesos. En cambio, en todos los otros planos de la 

historia es mucho más precisable el proceso, que no el hecho. 

Pero lo que ocurre es que el hecho tiene una posibilidad de 

precisión, una posibilidad de identificación y una posibilidad de ser 

aislado, muy superior a la posibilidad que ofrece el proceso para 

ser identificado. 

Porque todo proceso no resulta sino de una abstracción; 

no se descubre y se identifica sino en virtud de una abstracción. 

Luego, era lógico que el pensamiento histórico comenzara por 

percibir los hechos, percibiera con absoluta claridad ese plano de 

la vida histórica en el que predominan los hechos precisables, 

fácilmente definibles, y tardará más tiempo en descubrir, por 

detrás de los hechos, los procesos, inclusive en el plano político. 

Y era lógico también que, una vez habituado el pensamiento 

histórico a discriminar los procesos, a través y por debajo de los 

hechos políticos, adquiriera cierta agudeza para descubrir otro 

tipo de proceso que no es exactamente el político, aunque cada 

cierto tiempo se filtra como para actuar simultáneamente allí 

donde se dan procesos y hechos políticos. 

De modo tal que lo que llamamos descubrimiento de los 

procesos, percepción de los procesos, constituye una 

operación mental que hay que identificar con lo que llamaríamos 

un proceso de abstracción. Los procesos sociales, los procesos 

económicos y los procesos culturales no están a la vista en la 

historia como lo están los hechos; pero todos ellos están además 

más ocultos que los procesos puramente políticos. 

Esto es lo que ha originado esta especie de retardo en la 

percepción de estos procesos; lo que ha originado que la historia 

haya sido concebida durante tanto tiempo como historia política. 

Y esto es lo que ha hecho que sólo al cabo del tiempo haya 

llegado a identificarse un área de la problemática histórica que 

tiene que ver con las formas de la convivencia, pero que no ha 



LA HISTORIA SOCIAL 

302          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

conseguido durante mucho tiempo –y quizá no del todo todavía– 

una fisonomía precisa como para establecer un campo de la 

investigación histórica decididamente definible. Hoy podemos 

decir que se discrimina en el campo del pensamiento histórico 

con absoluta precisión, el área de los procesos y, dentro del área 

de los procesos, se discrimina con absoluta precisión los 

llamados procesos sociales. 

Quizá no tenga un siglo todavía el intento metodológico 

preciso de delimitar con claridad qué son los procesos sociales. Y 

en esta ligera referencia que he hecho a las alternativas del 

nombre y del concepto, quizá haya que agregar a esto una ligera 

enunciación de algunas alternativas con respecto a los planteos 

de tipo metodológico que se han dado en la historia de la 

historiografía. 

Se dice habitualmente que ha sido un historiador del siglo 

XVIII llamado Justus Möser quien precisó, en cierto modo, este 

campo de la observación histórica radicado en la observación 

de los procesos sociales. En su famosa Historia de Osnabrück 

Justus Möser hizo un análisis que, en cierto modo, se parece 

bastante a la discriminación que haría a mediados del siglo XIX 

Carlos Marx cuando trató de distinguir entre lo económico y lo 

político. Se trataba, según algunos, de idear una historia al 

servicio de la burguesía. Entiéndase bien. Se trataba en Justus 

Möser de escribir una historia que fuera enseñanza para esa clase 

social que en el siglo XVIII había adquirido un gran desarrollo y, 

sobre todo, una fisonomía muy precisa, en oposición a lo que se 

decía habitualmente que era la historia, esto es, una disciplina 

para enseñanza de los príncipes. Y este matiz vale la pena que 

sea observado un instante, porque encierra otra de las 

peculiaridades curiosas de la llamada historia social. 

Desde los griegos, la historia tiene un marcado tinte 

pragmático. Pese a las innumerables digresiones que se han 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                303 

hecho hasta el siglo XIX acerca de su contenido y de su finalidad, 

la historia ha girado explícita o implícitamente alrededor de 

aquella formulación de que era “maestra de la vida”. La historia 

se ha estudiado, ha sido pensada, siempre, en la inmensa 

mayoría de los casos, como una disciplina con una finalidad 

práctica; y esa finalidad ha parecido ser la de transmitir las 

experiencias en el plano de la lucha por el poder, para aquellos 

que estaban implicados en su tiempo en la lucha por el poder. Se 

trataba de una especie de recopilación de experiencias para 

servir a la continuación de este mismo proceso de lucha por el 

poder, en el que, una y otra vez –vuelvo a repetir– se ha visto lo 

esencial de la historia. 

No es nada extraño que Maquiavelo, político e historiador, 

haya concebido al mismo tiempo su historia, la historia que se ve 

en las Historias florentinas, la historia que se ve en la biografía de 

Castruccio Castracani, como una enseñanza paralela a la que él 

desarrolla no sólo en El Príncipe, sino también en los Comentarios 

a la primera década de Tito Livio. La historia pareció una sucesión 

de ejemplos, y esos ejemplos, naturalmente, estaban 

destinados a ser aprovechados por quien tenía en la vida de la 

época el mismo quehacer que tenían aquellos a quienes se 

juzgaba dignos de ser historiados, es decir, a quienes controlaban 

el poder político. 

Esta finalidad de la historia choca en cierto momento, en 

el siglo XVIII, a los ojos de algunos observadores; es el momento 

en que descubren que la historia, aún concebida como simple 

análisis de las luchas por el poder, interesa solamente al Príncipe, 

porque empieza a descubrirse que debe interesar a algunos 

otros agentes de la lucha política que no tienen un carácter 

unipersonal. Este es el secreto de Justus Möser. 

Dice Justus Möser: la historia que se cuenta 

habitualmente es una historia pragmática, orientada, como 



LA HISTORIA SOCIAL 

304          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

ejemplo, para el Príncipe, que es el agente fundamental en la 

lucha por el poder. Pero el caso es que la historia tiene que ser 

contada, debería ser contada, a la luz de la experiencia de 

nuestro tiempo. Tendría que ser contada para otros agentes de 

la lucha por el poder que no son personajes individuales, y que 

empezamos a ver que actúan de una manera eficaz; es decir que 

pueden actuar, y que cuando actúan son eficaces. Agentes que  

se caracterizan porque  sacan su poder, no de su fuerza  militar o 

política sino de otras circunstancias; y cuando trata de localizar 

cuál es este agente que interviene en estas luchas, al que es 

menester aconsejar como se aconsejaba al Príncipe para que 

sepa cómo actuar a la luz de cómo se ha actuado; cuando trata 

de identificar esto, analiza un grupo social, algo que se llamaba la 

“clase media”, algo que había empezado a adquirir fisonomía, 

prácticamente desde comienzos de la Edad  Moderna, y que 

cuando se llega al siglo XVIII ha puesto en evidencia que es el 

motor eficaz de una serie de procesos que empiezan a 

separarse del proceso político. 

El interés de esta finalidad nueva, la de enseñar a las 

clases medias, concebidas como agentes de la vida colectiva, 

consideradas como elemento eficaz en los cambios históricos; 

el interés por aleccionar a estos grupos sociales, lleva al 

historiador a observar cómo se han comportado éstos y otros 

grupos sociales, deslindando en el análisis histórico lo que  

constituye la sucesión de los hechos políticos que caracterizan 

la acción estrictamente política –o sea de la lucha por el poder– 

de los procesos que son más imprecisos, que son más indefinidos 

y que se manifiestan en el juego, en las relaciones entre los 

grupos. 

Una vez que Justus Möser hubo localizado un grupo social 

en el que percibió la singularidad de su situación, en el que 

descubrió cuáles eran los móviles fundamentales de su 

comportamiento, en el que descubrió que tenía objetivos 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                305 

peculiares de grupo, distintos de los demás grupos que 

componían el complejo social, una vez que hubo localizado eso, 

la “clase media”, lo que nosotros llamaríamos la burguesía, pensó 

que era necesario escribir una historia que le enseñara a este 

grupo social cómo conducirse, a la luz de los ejemplos que  la 

historia ofrecía de cómo se habían comportado y movido otros 

grupos sociales en otras experiencias históricas. 

Y este planteo de Justus Möser en el siglo XVIII comenzó 

a robustecerse, aunque lo cierto es que hay que llegar a 

mediados del siglo XIX para que se perciban no solo las 

posibilidades de este planteo, sino también lo que llamaríamos 

el contorno gnoseológico, es decir, la serie de problemas que 

lo acompañan y que inciden sobre una posible reordenación de 

las características de la historia como forma típica de 

conocimiento. 

El tipo de enseñanza que propiciaba Justus Möser, es 

decir, el tipo de experiencia que Justus Möser consideraba que 

había que trasmitir a los grupos sociales, a las clases medias para 

que supieran cómo comportarse, era en realidad un poco 

indeciso. En general, se entendió que lo que las clases medias 

debían saber es no tanto cómo se habían constituido, en virtud 

de qué proceso se había constituido como grupo, sino cuáles 

eran sus formas peculiares de vida. Es bien sabido que la 

burguesía las había caracterizado con ciertas notas negativas, 

que consistían fundamentalmente en oponerlas a las formas de 

vida aristocráticas, originando con esto un planteo de la historia 

que derivó rápidamente hacia una cosa un poco banal, que es lo 

que podría llamarse la historia de las costumbres. 

Digamos, para dejar sentado este primer mojón, que la 

historia social ha nacido, en primer lugar, como historia de las 

costumbres. Ha sido en lucha con Voltaire, pero ha sido 

concurrentemente con Voltaire, como apareció esta noción. Se 



LA HISTORIA SOCIAL 

306          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

descubrió –y es cosa del siglo XVIII– que las formas de vida, las 

maneras habituales de comportarse, esas cosas que el 

observador coetáneo desdeña porque le parecen 

sobreentendidas y sin alcance histórico, comienzan a ser para 

este nuevo punto de vista, cosas extraordinariamente valiosas. No 

se le hubiera ocurrido a Tucídides contarnos, al lado de las 

peripecias de la guerra de Sicilia, cómo vestían los griegos, qué 

comían, cuáles eran las formas de sus relaciones cotidianas, 

cuáles eran las maneras de comportarse corrientemente, todo 

eso le hubiera parecido a un historiador como Tucídides, situado 

estrictamente en el plano político, como un tema deleznable 

para el historiador que todavía se sentía un poco heredero de la 

épica. 

Pero el siglo XVIII está viendo moverse a este grupo social 

que llamaríamos, que podemos hoy llamar la burguesía, con una 

gran eficacia histórica como grupo; está viendo jugar a las clases 

medias en un proceso que llamaríamos de presión y que está 

viendo alcanzar a este sector social una situación de preeminencia 

por encima de las viejas aristocracias en muchos aspectos, no 

sobre la base de golpes de estado, no sobre la base de hechos 

políticos fácilmente concretables, sino por la fuerza, por la 

presión del grupo como grupo y por la imposición a la totalidad 

de la sociedad de los objetivos del grupo. 

Una observación de esta índole conduce al historiador a 

suponer que lo que se llama la historia de las costumbres es algo 

un poco menos banal de lo que parece a primera vista, porque 

empieza por afirmar que las costumbres tienen historia. La 

afirmación de que las costumbres tienen historia traslada al plano 

de la historia todo un conjunto de fenómenos que antes no habían 

sido observados; es decir, traslada al plano de la historia las 

formas reales, la sucesión de las formas reales de vida. 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                307 

Y las formas reales de vida, enunciadas como una 

sucesión de formas, lleva inmediatamente a la suposición de que 

no cambian arbitrariamente, que tampoco cambian por la fuerza 

del poder político, puesto que el proceso es distinto, sino que 

cambian porque cambia en el fondo de la vida social la relación 

entre los grupos, y que sólo al cambiar la relación entre los grupos 

se alteran las formas reales de vida.  

De modo que, a partir del hecho primero, que es la 

observación del cambio de las formas de vida, el cambio de las 

costumbres, para usar una expresión más llana, se llega 

rápidamente a percibir la significación histórica del juego entre 

los distintos sectores sociales, con lo cual estamos en posesión 

de un segundo elemento que ha contribuido decisivamente a 

precisar la fisonomía de esa disciplina que hoy llamamos la 

historia social. 

Cuando a mediados del siglo XIX varios, numerosos 

historiadores, descubren el enorme interés de este tema, 

especialmente Boissier,  Ludwig Friendlander, al terminar el siglo 

y tantos otros; cuando se empieza a percibir que, por detrás del 

fenómeno de las costumbres, se esconde un juego sordo pero 

trascendental entre los grupos sociales, que luchan no por el 

poder político, en primera instancia, sino antes por imponer su 

preeminencia como grupo y no sólo a través del poder político, 

sino a través de lo que llamaríamos el primado de sus intereses 

y de su concepción del mundo y de la vida, entonces estamos 

en posesión de los tres o cuatro datos más importantes que la 

historia social parece plantearnos. 

Después de eso, la historia social, la naciente historia 

social, se preguntó, si esta tensión entre los grupos sociales que 

originaba todos estos procesos que hemos señalado, que se 

manifestaba en este hecho primario y visible del cambio de las 

https://jlromero.com.ar/textos/resena-de-la-sociedad-romana-de-ludwig-friedlander-1948/


LA HISTORIA SOCIAL 

308          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

costumbres, era un proceso autónomo o si por el contrario era 

un proceso que a su vez obedecía a razones más profundas. 

Cuando Marx señala la relación entre lo económico y lo 

político, cuando lanza la tesis de que el poder político tiene una 

estrecha relación –que él juzga relación de dependencia muchas 

veces, y otras veces no– con respecto a los problemas 

económicos, entonces los observadores del proceso social –y 

el mismo Marx, en parte– empiezan a pensar si esta tensión 

constante entre los grupos que parece constituir uno de los 

fenómenos sustanciales de la historia ya es independiente de 

los procesos económicos. 

Y al cabo de mucho tiempo empieza a descubrirse que 

los fenómenos sociales, estos fenómenos de tensión entre 

grupos, no pueden –como no lo puede el fenómeno político– 

explicarse por sí mismos exclusivamente, sino que se explican 

de una manera mancomunada, de una manera estrechamente 

relacionada con el proceso de las relaciones económicas. Y 

cuando llegamos al final del siglo, o principios de éste, el sistema 

de interpretación  de lo histórico se ha enriquecido 

considerablemente y pasa a ser un lugar común que el proceso 

histórico, siendo uno solo, se desenvuelve simultáneamente en 

varios planos; que  tiene cada uno de ellos un distinto ritmo 

peculiar, y que no puede ser explicado en cada caso sino por una 

estrecha correlación de sus tres facetas principales: el plano de 

las relaciones de producción –que caracteriza al proceso 

económico–, el plano de relaciones entre los grupos sociales –

que caracteriza al proceso social– y el plano de la lucha por el 

poder político que caracteriza al plano político. 

De más está decir que este proceso ha seguido adelante 

y se ha enriquecido descubriendo las relaciones entre estos 

planos de la historia, que nos ponen en contacto con una maraña 

de hechos mucho más densa de la que creía descubrir el 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                309 

historiador político. Se relaciona de una manera inseparable con 

un fenómeno que llamaríamos de tipo intelectual, si no 

queremos decir espiritual. Se relaciona con todos los fenómenos 

de creación en el orden del espíritu, fenómenos que se 

caracterizan porque si bien es cierto que tienden a objetivarse 

creando cosas que salen del espíritu creador y situándose en el 

ámbito de lo objetivo, lo cierto es que revierten sobre el plano 

real, porque en cada creación hay implícita una interpretación de 

la realidad sobre la cual trabajan –lo quieran o no lo quieran– los 

otros planos más directamente asentados en la contingencia en 

lo real, pero que no tienen de lo real una visión inmediata, sino 

que tienen de lo real fundamentalmente una visión conceptual. 

De modo que todo lo que sea enriquecimiento de la 

interpretación de la realidad modifica la imagen conceptual de la 

realidad misma y obliga, fuerza, constriñe a contar con esa 

interpretación al juego que se da en los planos reales de la historia. 

De modo que no debemos quedarnos en esta división 

tripartita de la historia como proceso que se desenvuelve 

simultáneamente en el orden de lo económico, de lo social  y 

de lo político, sino que tenemos que entender la totalidad del 

proceso como una relación entre estos tres planos, y todavía, la 

relación de estos tres planos con la interpretación de la realidad, 

es decir, la imagen de la realidad que el hombre está creando 

de una manera constante y que constituye, como es bien 

sabido, el elemento fundamental de lo que llamaríamos la 

historia como cultura. 

La totalidad de la observación de estos fenómenos nos 

conduce a una imagen total de la historia. La historia es un 

complejo, y si pensamos que la historia es lo que hace ese sujeto 

que se llama la humanidad, tenemos que convenir en que la 

totalidad de su creación es lo único que nos interesa 

fundamentalmente. La historia es, en última instancia como 

conjunto, una historia de la cultura. 



LA HISTORIA SOCIAL 

310          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Desde el punto de vista metodológico, constituye una 

vía segura para llegar a esta imagen integral de lo histórico el 

haber discriminado convenientemente estos tres planos en el 

orden de lo real, y de lo fáctico; y estos tres planos se nos ofrecen 

ahora para la investigación inmediata, como perfectamente 

discernibles. La historia social es el resultado de esta 

discriminación y nos localiza uno de los campos sobre los cuales 

es posible trabajar y en los cuales es posible encontrar uno de 

los datos más fértiles y eficaces para la comprensión del 

conjunto. 

La historia social no es pues la totalidad de la historia, 

como no lo era la historia política, como no lo fue la historia 

económica, como no lo fue la historia de las ideas; la historia 

social es uno de los planos posibles. Sólo que la indagación del 

conjunto no se nos da en el orden científico como una posibilidad 

de captar esencias in totum, sino que se nos da como una 

posibilidad de síntesis sobre la base de este análisis. Haber 

descubierto las posibilidades de hacer este análisis con absoluto 

rigor y no confundiendo los planos, constituye un extraordinario 

progreso. 

Sobre las implicaciones conceptuales, o diríamos sobre 

las implicaciones gnoseológicas y metodológicas de la historia 

política se ha hablado muchas veces. Sobre las implicaciones 

gnoseológicas y metodológicas de la historia económica 

también se ha hablado bastante. Quizá el plano del 

conocimiento más débil desde el punto de vista conceptual hoy 

sea el de la llamada historia social. Es aquel aspecto del análisis 

histórico sobre el que se ha pensado menos, y con menos rigor 

acerca de su peculiaridad; en este orden de abstracciones que 

nos movemos, la abstracción de lo social es quizá la que 

presenta las máximas dificultades. Esta es la razón por la cual yo 

quiero dedicar un rato a analizar cuál es el problema específico 

de la historia social, habiendo dejado sentado cuáles son las 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                311 

relaciones de este orden de conocimiento con todos los otros 

que integran la totalidad del conocimiento histórico. 

La historia social no podía definirse mientras lo social mismo 

no fuera definido. Y como saben ustedes, tras esa confusión, a 

la que yo empecé refiriéndome y que aparece en la definición 

del hombre de Aristóteles, la confusión entre lo que es 

específicamente social, según lo entendemos hoy, y todos los 

demás aspectos que integran las relaciones de convivencia, se 

ha mantenido. Esa confusión apenas empieza a discriminarse, 

apenas empieza a aclararse en el momento en que empieza a 

definirse en el orden sistemático el problema social; y esto es 

bien sabido que no ocurre hasta la época de Augusto Comte, 

con quien empieza a procurarse con claridad la discriminación, la 

definición de qué especie particular de fenómenos son éstos que 

llamamos fenómenos sociales. 

Naturalmente que el fenómeno ya había sido percibido: 

¿cómo podía ser de otra manera? El propio Aristóteles lo 

percibe, creo. Es evidente, acercándonos mucho más a este 

término que hemos señalado, que el socialismo romántico lo 

percibía; es evidente que Saint-Simon tenía una idea de lo que 

era lo social; es evidente que todo el movimiento de los 

sansimonianos, Fourier..., que todo este tipo de pensamiento ha 

tenido una intuición de lo que es lo social. Pero la verdad es que 

hasta que no se ha intentado una sistematización del problema, 

la historia social no ha sabido cuál era el concepto que debía 

manejar. Y el perfeccionamiento de la historia social como 

disciplina es sólo posterior al auge de la sociología, porque a 

partir de entonces sabe qué es lo que tienen que historiar. 

Pero desgraciadamente la sociología no ha conseguido 

definir de una manera perfecta su objetivo; si hay una disciplina 

compleja, si hay una disciplina que tenga todavía graves 

complicaciones de tipo metodológico y epistemológico, si hay 



LA HISTORIA SOCIAL 

312          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

una disciplina que inclusive se maneje en un terreno movedizo, 

esa es la sociología. Lo cual no quiere decir que su objetivo no 

sea claro, sino que conceptualmente es muy difícil de apresar. 

Cien años en el desarrollo de una disciplina no significa que la 

disciplina no tenga perspectivas ni posibilidades; las tiene e 

inmensas, pero justamente son inmensas las perspectivas por 

la riqueza de su material, lo cual hace que la tarea de conceptuar 

su contenido sea más difícil. 

Se ha dicho alguna vez que el problema social reside 

fundamentalmente en la distribución de los valores, 

entendiendo valores en sus dos sentidos: valores espirituales y 

materiales; si quisiéramos decir, valores de cambio y valores de 

estimación intelectual. Se han procurado infinidad de respuestas 

a esta definición de qué es lo social; pero la verdad es que, al 

cabo de un largo esfuerzo intelectual para precisar el área 

concreta de la historia social, podemos decir que se ha llegado 

a la definición o a la precisión de dos tipos de problemas que, 

implicando una definición no acabada de lo social, se manejan 

sin embargo con cierta seguridad con respecto a la naturaleza 

de su objeto. 

La historia, el conocimiento histórico, entre sus 

innumerables imprecisiones, ha padecido la imprecisión de cuál 

es el sujeto de la historia. Para la historia universal de tipo 

especulativo, tal como se da en un Herder, por ejemplo, es 

evidente que el sujeto de la historia es la Humanidad, con H 

mayúscula; para un biógrafo, para Suetonio, para Arriano, para 

cualquiera, el sujeto de su desarrollo histórico es el individuo 

concreto, es Alejandro Magno. 

Pero el caso es que la historia que trata de describir 

procesos políticos tal como lo viene haciendo desde Tucídides, 

ha naufragado siempre en la tarea de precisar a quién le 

corresponde, a quien se le atribuye como protagonista, todo 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                313 

eso que se relata como hecho, todo eso que se relata como 

devenir de alguien a quien se le da el nombre, pero sin precisar 

su naturaleza sociológica. ¿A quién le ocurre la historia de 

Grecia? A los griegos; pero en cuanto nos enfrentamos con esta 

realidad nos planteamos: ¿y sociológicamente, quiénes son los 

griegos? Porque no sólo los griegos tienen una larga historia a 

través del tiempo sino que, en cada uno de esos avatares, la 

composición interna de ese grupo tiene una pluralidad, y en 

consecuencia corremos el riesgo de atribuir a un sujeto lo que a 

ese sujeto no le ha correspondido. ¿La historia que se relata de 

los griegos en Tucídides, le ha ocurrido a todos los griegos o le 

ha ocurrido a una pequeña minoría, a un pequeño sector de lo 

que en ese momento eran los griegos, en tanto que otro 

considerable número de sectores era totalmente ajeno a este 

proceso? 

Pues en relación con esta formulación, en relación con el 

fenómeno de quién constituye el sujeto de la historia, la historia 

social empieza por descubrir la aplicación posible de lo que en 

sociología constituye la teoría de los grupos. La historia le ocurre 

a ciertos grupos. Cada historia de las muchas historias posibles le 

ocurre a un grupo. La historia como conjunto le ocurre al 

complejo de los grupos y no es en consecuencia la historia de 

uno sólo de ellos, sino a la historia de todos ellos, o la historia de 

las relaciones entre ellos. 

En esta historia que se refiere a los grupos, tomados 

individualmente, o tomados en sus relaciones recíprocas, se 

aprecian sustancialmente dos enfoques posibles, que el 

pensamiento histórico no ha terminado de definir 

metodológicamente y que inclusive juegan en la cabeza de 

muchos historiadores como dos posibilidades simultáneas, 

como dos posibilidades equivalentes, que sin embargo no lo 

son. Una es lo que llamaríamos el análisis de las situaciones; otra 



LA HISTORIA SOCIAL 

314          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

es el análisis de los cambios. Obsérvese la significación que tiene 

esta observación. 

Para un historiador tradicional –digamos Maquiavelo en 

el siglo XVI– escribir la historia de Florencia era escribir la historia 

de lo que ha ido pasando, según un único esquema ordenador, 

que es el tiempo calendario. Esto ocurrió este año, esto ocurrió 

este otro año, esto ocurrió este otro año: es el esquema 

ordenador de los Anales, o el esquema ordenador de la Crónica. 

De pronto nos encontramos con que, otros antes que él, pero 

sobre todo Voltaire, un día dice: voy a estudiar la época de Luis 

XIV; y estudia la época de Luis XIV y con eso se enriquece 

enormemente el panorama del pensamiento histórico. 

Pero entonces entramos en un conflicto, en un 

agudísimo conflicto desde el punto de vista metodológico. ¿La 

historia se debe fijar fundamentalmente en el análisis de 

situaciones que tienden a ser estáticas a los fines del análisis, o 

la historia tiene que manejar procesos que naturalmente son 

dinámicos y que la historia debería tender a conservar en la 

totalidad de su dinamismo? En realidad, si se observa la 

producción historiográfica de los últimos cien años se descubre 

que este distingo metodológico no ha sido hecho. Un historiador 

empieza a parecer en los últimos años más maduro, más 

comprensivo, más profundo si se localiza en el análisis de una 

situación; y se supone que es más trivial el historiador que hace 

crónica, es decir un relato de hechos encadenados siguiendo el 

esquema del tiempo calendario. 

Sin embargo, no es necesariamente así. Lo que ocurre es 

que están jugando dos criterios, y estos dos criterios no se dan 

con absoluta claridad, sino en el plano de la historia social. Porque 

es la historia social la que nos enseña, la que nos pone sobre la 

pista de que el desarrollo histórico le ocurre a un sujeto complejo, 

un sujeto prácticamente inasible, al que hay que cercar, al que hay 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                315 

que tratar de aprehender, un poco sorprendiéndolo en sus 

relaciones multiformes. Y este sujeto son los grupos; grupos que 

como es bien sabido no tienen una constitución pareja ni en un 

instante. Porque simultáneamente todos pertenecemos al 

mismo tiempo a innumerable cantidad de grupos, inclusive a 

grupos antagónicos, como por ejemplo el grupo de los que bajan 

de un ómnibus y el grupo de los que suben; cada uno de nosotros 

pertenece a los dos, unas veces a uno y unas veces a otro, y 

cuando pertenecemos a uno tenemos intereses antagónicos 

con respecto al otro; porque cuando somos de los que bajan 

creemos que primero hay que dejar bajar y cuando somos de los 

que suben aspiramos a subir lo antes posible. 

Pues llevado esto a sus últimas consecuencias –y el 

ejemplo es bastante claro– nos encontramos con que el sujeto a 

quien le ocurre la historia es no sólo un conjunto de grupos, sino 

un conjunto de grupos caracterizado por la presencia simultánea 

de diversos individuos, por la presencia de individuos que 

simultáneamente pertenecen a dos o tres o más, y que 

simultáneamente tienen intereses contrarios. 

De aquí que frente a este fárrago haya una tendencia a 

decir: el análisis profundo no lo puedo realizar sino en el 

momento en que detengo la historia; localizo los grupos, ubico a 

cada individuo en el suyo, y por abstracción supongo que todos 

los que están en cada uno de los grupos tienen intereses 

homogéneos y que no hay grupo que esté compuesto por 

representantes de intereses antagónicos, y entonces intento 

una cosa que –muy mal llamada– ha sido considerada como 

historia de la cultura. 

Se ha dicho: voy a hacer un análisis de una época, y con 

esto se ha querido decir: voy a hacer una descripción, dando por 

sentado que el proceso de la historia puede detenerse y que es 

más importante hacer el análisis de una época detenida, 



LA HISTORIA SOCIAL 

316          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

simplificada en cuanto a la complejísima estructura de sus 

grupos, que no la historia que tiende a percibir la totalidad del 

juego dinámico y que tiende a referirse a los distintos grupos en 

juego recíproco. 

En realidad este es un cambio más fácil, pero obsérvese 

que, en la medida en que el pensamiento histórico tiende a la 

descripción de formas estáticas, deja de ser historia y se 

transforma en algo que podríamos llamar –si quisiéramos darle 

un nombre importante– morfología de la cultura. 

La historia tiene en este momento una cierta tendencia 

a variar, a dirigirse hacia una morfología de la sociedad y de la 

cultura, pero esa no es su misión. Su misión es la otra; su misión 

es la percepción, la captación y la comprensión de los procesos. 

Sólo que tiene que saber cómo hacerlo para no empobrecer en 

cada proceso sus contenidos y mantener la riqueza de los 

contenidos sin detener su marcha. Esto no es fácil naturalmente, 

pero se aclara inmediatamente en cuanto partimos de la base 

de que el historiador que hace descripción morfológica ha 

tomado generalmente determinados períodos. 

Obsérvese bien: ¿qué es lo que el historiador quiere 

analizar cuando se propone este análisis? Bueno, analiza la 

época de Pericles, analiza la época de Augusto –son tópicos–, 

analiza la época de Luis XIV, analiza la época de la Reina Victoria, 

y si rastreamos un poquito descubrimos que el historiador se 

siente tentado de hacer esta clase de análisis cuando observa lo 

que sociológicamente llamamos un período con bajo índice de 

movilidad social. Un período de un bajo índice de movilidad social 

es lo contrario de un período de alto índice de movilidad social, 

es decir, un período en el que lo que predomina es el cambio. 

Aplicar a una época de cambio este criterio metodológico sería 

un fracaso. 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                317 

Es importante descubrir que no se puede adjudicar a la 

historia un tipo metodológico que no sirve sino para 

determinadas situaciones. La historia social tiene que contar con 

estos dos objetivos, que corresponden a situaciones que se 

pueden definir con alguna claridad. La historia social tiene que 

tener una cierta tendencia a comprender –esta es su misión 

como la de toda historia– lo que llamaríamos las situaciones en 

las que predomina la estabilidad, es decir, aquellas situaciones 

que tienen un mínimo de aceleración en el cambio social. Pero 

aún en ésas –llámese época de Pericles, o llámese época de 

Augusto– hay que contar con que no es posible el análisis 

estático ni la descripción morfológica. Se puede acentuar el 

análisis morfológico –sin que esto sea fundamental– en la 

medida en que la estructura social es más firme, y en 

consecuencia se puede precisar con un poco más de claridad 

qué es lo que le ocurre a cada grupo, o sea, cual es la historia de 

cada grupo, poniéndolo en orden y estableciendo las 

correlaciones. 

Pero siempre que partamos de la base de que este análisis 

de la comprensión de las épocas en que predomina la 

estabilidad, es decir épocas de un mínimo de aceleración en el 

cambio social, no constituye la totalidad de la función de la 

historia. Esto es nada más que una instancia, en la que conviene 

que nos detengamos porque en la medida en que podemos 

observar un momento de estabilidad social es posible que 

podamos definir con mayor precisión los elementos del juego. 

Pero lo importante es no perder de vista el otro de los objetivos, 

que es el análisis de los períodos de cambio, es decir el análisis 

de los períodos en donde la sociedad no puede ser analizada 

desde el punto de vista de su situación, sino que tiene que ser 

analizada sustancialmente desde el punto de vista del cambio 

mismo. 



LA HISTORIA SOCIAL 

318          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Este sería el corazón del problema de la historia social. 

Un enfrentamiento con el problema real de quiénes son los 

protagonistas de la historia, entendiendo por tales aquellos a 

quienes les ocurre realmente, y no por abstracción, lo que la 

historia cuenta. Si me propongo contar la historia de los griegos, 

entonces debo contar la historia de la totalidad de los grupos de 

los griegos. No importa que esto esté en la formulación ni en los 

títulos; lo importante es que el análisis se dé de esta manera. Lo 

importante es que se diga: todo este proceso político que voy a 

poner en orden, es un proceso político que afecta, que tiene 

como protagonista a este sector, este grupo; pero esto que yo lo 

puedo contar como lo que llamaríamos la historia exterior, esto 

tiene como correlato todo el complejo de problemas que implica  

la relación de este grupo a quien le ocurre esto, con todos los otros 

grupos a quienes le ocurren otras cosas, cosas que a veces no 

se pueden relatar, no se pueden relatar de manera  muy precisa. 

¿Cómo se puede relatar de manera muy precisa lo de 

soportar el hambre, o soportar la opresión? ¿Cómo se puede 

contar de manera muy precisa lo de descapitalizarse, lo de estar 

en situación deficitaria permanente? ¿Cómo se puede contar 

de manera muy precisa el proceso de desplazamiento? ¿Cómo 

se puede contar de manera muy precisa el proceso por el cual 

las clases medias se proletarizan? ¿Cómo se puede contar, a la 

inversa, cómo en el seno de determinado grupo social se 

produce un acrecentamiento de poder social –como el caso de 

la burguesía desde el siglo XVI hasta el XVIII o hasta el XIX–: un 

ascenso de poder social que acompaña al poder económico en 

una cierta medida y no en todas, y que se mantiene separado 

de la lucha por el poder político? 

Este proceso es mucho más difícil de contar, pero es 

evidente que yo no cuento la historia del siglo XVII francés si yo 

cuento la historia del reinado de Luis XIV y me olvido de esta 

lucha por el poder económico, por el poder social, y por el poder 



JOSÉ LUIS ROMERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                319 

político que se está dando en el sustrato de toda esta armazón, 

del cual lo único que parece digno de trascender es esto que 

hace la comunidad como un pretendido conjunto, cuando la 

coherencia de ese conjunto no resiste al menor análisis. 

Creo que estos serían los dos aspectos fundamentales 

para identificar una historia social. Una historia social tiene que 

localizarse en el análisis de los grupos, en el análisis de sus 

condiciones de vida para empezar, en el análisis de sus 

relaciones, en el análisis de las relaciones entre el individuo y el 

grupo y tender a una aclaración de lo que se llama la lucha por el 

poder social, que a diferencia del poder económico o del poder 

político, apenas se institucionaliza, y como apenas se 

institucionaliza, resulta infinitamente más difícil de percibir que el 

predominio en el campo económico o el predominio en el 

campo político, en donde las relaciones son mucho más fijas y 

se institucionalizan. 

Localizados estos grupos, localizados los objetivos en 

esta lucha por el poder social, que cuaja en la idea de prestigio, nos 

queda por intentar el estudio del proceso social, partiendo de la 

base de que tenemos que buscar la manera de resolver 

metodológicamente esta doble instancia: la comprensión de las 

situaciones creadas sobre la base de una sociedad estabilizada, 

con un mínimo de movilidad social y un mínimo de cambio, y la 

comprensión de los procesos de cambio que se dan en 

sociedades inestables, en donde la movilidad social se acentúa 

y en donde lo sustancial es en consecuencia el cambio. 

Acaso quedara por establecer cuáles eran las relaciones 

del fenómeno social con los fenómenos económicos y políticos, 

pero creo que he distraído la atención de ustedes demasiado 

tiempo, me atengo al enunciado estricto de este tema y lo doy 

por concluido aquí.





 

 

 

 

 

   

RESEÑAS





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 323-333 
 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                323 

Barelli, María Cecilia y Rodríguez, Laura 
(Compiladoras). Variaciones filosóficas en 
torno a la comunidad. Un relevamiento del 
pensamiento moderno y contemporáneo. 
Bahía Blanca: Editorial de la Universidad 
Nacional del Sur (EDIUNS), 2024, 138 p. 

Adriana María Arpini1 

 https://orcid.org/0000-0002-5459-0363 

María Cecilia Barelli y Laura 

Rodríguez son docentes e 

investigadoras de la Universidad 

Nacional del Sur (UNS), con larga 

trayectoria en los campos de la Historia 

de la filosofía contemporánea y 

moderna, respectivamente. Ambas han 

conducido investigaciones de 

envergadura en sus áreas de estudio. En 

esta oportunidad aúnan esfuerzos, 

junto a otros/as investigadores/as, 

conformando un equipo que interroga 

a distintos autores/as tomando como 

eje el problema de la comunidad. El resultado es el volumen que ahora 

presentamos. Nos complace hacerlo, no solo porque nos unen lazos de 

 
1 Instituto de Ciencias Humanas, Sociales y Ambientales (INCIHUSA), Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), Argentina. Contacto: aarpini@mendoza-

conicet.gob.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0002-5459-0363
mailto:aarpini@mendoza-conicet.gob.ar
mailto:aarpini@mendoza-conicet.gob.ar


RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

324          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

amistad y colaboración académica, sino principalmente por el rigor y 

claridad con que se encara la presentación de los contenidos, puesta de 

manifiesto en cada trabajo, así como por el cuidado de la forma en el 

uso del lenguaje.  

La pregunta que orienta y cohesiona los trabajos indaga 

sobre ¿cuál es el conjunto de problemas histórico-filosóficos que 

evoca la voz comunidad?  A partir de ella se ponen en marcha 

exploraciones sobre autores y autoras –Sophie de Grouchy, Novalis, 

Fichte, Flora Tristán, Marx, Alexandra Kollontai, Nietzsche, Kant, 

Esposito– a fin de sacar a la luz estrategias conceptuales y giros 

argumentativos que complejizan y enriquecen la consideración de la 

comunidad como categoría filosófica que, a un tiempo, sintetiza una 

situación coyuntural y proyecta alternativas transformadoras. La 

pregunta está formulada desde nuestro presente –la históricamente 

compleja y socio-culturalmente controvertida tercera década del 

siglo XXI– y, aunque las investigaciones miran hacia el pasado, lo que 

se busca es comprender la propia situación, atesorando –no sin una 

mirada crítica– los aportes de la tradición filosófica de los siglos XVIII, 

XIX y XX. Más también tratando de avizorar posibles formas de 

relacionamiento “después de la comunidad”, como sugiere Daniel 

Álvaro en el prólogo. Presentamos, a continuación, y como a vuelo 

de gaviota, el contenido de cada capítulo, con la esperanza de 

estimular el deseo de una lectura de mayor profundidad por parte de 

los lectores. 

En el primer capítulo: “Aportes de Sophie de Grouchy en 

torno al problema de la simpatía en la Francia revolucionaria del siglo 

XVIII”, Lisette Gutiérrez Moiola reconstruye el pensamiento de la 

filósofa francesa –que como otras figuras femeninas han sido 

olvidadas por el canon de la Historia de la Filosofía– acerca de las 

instituciones sociales del matrimonio, la familia y las organizaciones 

educativas en el contexto de la Francia revolucionaria. Para ello apela 

a las Cartas sobre la simpatía, publicadas en 1798, como apéndice a 

su traducción al francés de The Teory of Moral Sentiments de Adam 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                325 

Smith. En sus Cartas, de Crouchy describe una sociedad desigual, 

desarticulada por las expresiones de egoísmo, orgullo y vanidad, que 

generan una dinámica social “antinatural”, por el “silenciamiento” de 

la simpatía original y el debilitamiento de las facultades naturales del 

ser humano. Tras un breve recorrido por la biografía y el contexto de 

Sophie de Grouchy (1761-1822), donde se destacan su actividad de 

salonier, su participación en la Sociètè des amis des Noirs y su vínculo 

con Olympe de Gouges, la autora se detiene en la reflexión 

degrouchiana. Atiende tanto al género discursivo: cartas, 

considerada una forma de sociabilidad y una expresión femenina 

autorizada en la época, como al hecho insólito de ser publicadas 

como anexo de la traducción de la obra de un filósofo reconocido, lo 

que constituye una estrategia para garantizar su lectura. La filósofa 

francesa da testimonio de su compromiso con la ilustración y de su 

visión de una nueva sociedad, ideas que compartía con su esposo, 

Nicolás de Condorcet. Toma distancia respecto del texto de Smith, 

considera que este no ha penetrado en la causa primera de la 

simpatía y se propone completar sus omisiones, a fin de mostrar que 

la simpatía pertenece a todo ser sensible y capaz de reflexión. 

Considera que la educación de su época, tanto en la familia como en 

las instituciones educativas desatienden el ejercicio de la sensibilidad 

y debilitan la facultad reflexiva, favoreciendo una formación libresca 

y descontextualizada, cuyos contenidos no se adecuan a la edad de 

los destinatarios. De esta manera se produce el silenciamiento de la 

naturaleza humana. Por el contrario, su propuesta busca proveer 

elementos para el ejercicio de las facultades naturales, mediante la 

observación de diferentes realidades que afectan a las víctimas de la 

desigualdad y la desarticulación social. También se muestra a favor 

de la legalización del divorcio y de la creación de leyes que permitan 

uniones pasajeras. 

“Europa versus Alemania. Novalis y Fichte en torno a la 

comunidad del futuro” es el trabajo de Santiago Napoli, quien se 

dispone a examinar desde fuera –desde Latinoamérica– las 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

326          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

posiciones de ambos pensadores en torno a la construcción de 

dispositivos políticos –Europa y Alemania, respectivamente–, para 

pensar una comunidad política a ser construida en un futuro 

histórico. Novalis busca reponer el sentido perdido de la Cristiandad 

–a la sazón sinónimo de Europa– como “poderosa sociedad fundante 

de paz”. Lutero y sus seguidores habrían logrado separar la religión 

de su sentido político, comunitario transnacional, a ello habría 

contribuido la propia Iglesia Católica, a raíz de la pérdida de su fuerza 

moral. Confía en la fuerza imaginativa de científicos e intelectuales 

para crear un “Estado de Estados, una Doctrina de la ciencia política” 

que resulte en la realización de una cristiandad polifacética en el 

marco de una renovada espiritualidad cosmopolita. Fichte, por su 

parte, encuentra en Lutero y sus seguidores una elevada 

manifestación del espíritu alemán. Diferencia lo alemán de lo 

extranjero, que en tanto categoría filosófica y no meramente 

geográfica, hace referencia a la razón práctica favorecedora de la 

libertad y capaz de enfrentarse al dogmatismo extranjerizante 

cerrado, extático, muerto. Según Napoli, ambos ensayos responden 

al propósito de movilizar a un público intelectual para realizar una 

propuesta de comunidad futura fundada en la religiosidad y el 

cosmopolitismo. Más que la objetividad del contenido, interesa la 

forma retórica de los discursos de ambos autores, que lleva el 

propósito moral de despertar al público docto y movilizar la voluntad 

de construir una comunidad futura europeo-cosmopolita (Novalis) o 

nacional-autónoma (Fichte).  

Particularmente interesante resulta el trabajo de Ángela 

Sosa, titulado “Del optimismo ontológico a la posibilidad de la 

comunidad: La propuesta emancipatoria de Flora Tristán”. En el 

marco del actual interés por la recuperación de las voces femeninas 

en la historia de la filosofía, la autora se propone trabajar la obra de 

Flora Tristán con el fin de contribuir al estudio de filósofas del siglo 

XIX. Atiende tanto a la imagen que la filósofa franco-peruana tiene de 

su propio tiempo, como al modo en que se retroalimentan sus 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                327 

vivencias y su pensamiento, conforme se desarrolla su concepción 

socialista a través de tres escritos claves: Peregrinaciones de una 

paria (1838), Paseos en Londres (1840) y Unión obrera (1843). El 

análisis de endereza a confirmar la hipótesis de que el socialismo de 

Tristán se asienta en un optimismo ontológico, en tanto pretensión 

de cambiar y hacer posible otro orden social, lo que implica el 

desarrollo de condiciones humanas acordes a ese cambio. Al mismo 

tiempo, su concepción de lo social y comunitario permite dibujar una 

peculiar mirada sobre la comunidad. A través del trabajo, se observan 

aquellas ideas que acercan a Tristán a los socialistas utópicos, así 

como aquellas que la posicionan como antecedente del socialismo 

científico. En Peregrinaciones, Tristán registra una serie de injusticias 

contra negros, pobres y mujeres, que trascienden a las naciones, son 

sistemáticas y no individuales, e impiden el progreso –

providencialmente orientado– hacia la constitución de un organismo 

social saludable. En Paseos se explicita la intención de realizar una 

descripción rigurosa, que se remonta a las causas de los hechos y se 

desprende de las emociones. Se acerca a las posiciones del socialismo 

científico al describir la relación entre la riqueza de Londres y la 

explotación de las colonias, considerar los distintos tipos de 

alienación y anticipar la noción de lucha de clases. En Unión obrera, 

se abre la posibilidad de una nueva comunidad en virtud de las 

condiciones de la propia naturaleza humana. Ángeles Sosa concluye 

que el concepto de comunidad que surge de las obras de Tristán es 

relacional, cuyo objeto es la felicidad de hombres y mujeres; 

mantiene la idea de reciprocidad entre el bienestar (o malestar) de 

las partes y el todo, de modo que la miseria moral de la clase obrera 

no es su propia responsabilidad. El hecho de señalar a las mujeres 

como la “clase” más oprimida, es reconocido por la autora como un 

problema social y no individual. 

“La praxis revolucionaria como mecanismo de 

autoafirmación de la ‘comunidad política’: La comuna de París en el 

pensamiento de Marx”, se titula el trabajo de Clara Aldea, quien 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

328          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

intenta esclarecer cierta polisemia en el concepto de comunidad, 

dependiendo del modelo económico en que se inserta. A tal fin se 

analizan las “Glosas críticas al artículo ‘El rey de Prusia. Por un 

prusiano’” (1844) y La guerra civil en Francia (1871). Estos textos son 

considerados como dos momentos en la obra de Marx que permiten 

visualizar que aquello que en el primero se consideraba como 

“comunidad política” –afirmación de la vida humana en sociedad– 

aparece en el segundo como demanda que moviliza la práctica 

revolucionaria capaz de restituir a la humanidad sus caracteres 

propios, no escindida por intereses de clase ni por la forma que 

adopta el Estado burgués. Diferencia entre el uso político, social y 

moral del ideal de comunidad, al mismo tiempo que arroja luz sobre 

el modo de autoproducción del sujeto político a través de la acción, 

que no puede ser pensado al margen de la situación histórica 

concreta en que acontece.   

Sofía Eceiza escribe sobre “El binomio individuo–comunidad 

en el pensamiento de Alexandra Kollontai: El caso particular de la 

‘mujer-individualidad’”. La hipótesis que orienta la lectura de la obra 

de la filósofa rusa afirma la existencia de una relación inherente entre 

individuo y comunidad, ya que, en cuanto seres sociales, los 

individuos precisan del “reconocimiento” de los otros para asegurar 

la existencia. Consecuentemente existe también una relación 

inherente entre “mujer-individualidad” y comunidad. Si bien se 

consideran diversos escritos de Kollontai, es en La mujer nueva 

(1918) donde despliega sus ideas sobre “mujer-individualidad”, el 

“reconocimiento” femenino y el vínculo con la sociedad comunista. 

La filósofa pone en juego relaciones de igualdad y diferencia en la 

construcción del yo. Si bien todos los individuos están compuestos de 

una parte física y otra espiritual, se diferencian por su personalidad 

única. Las mujeres se diferencian de los varones por la posibilidad de 

concebir, pero esto no habilita una desigualdad entre los sexos. 

Ambos necesitan del reconocimiento del otro, pero esta relación se 

fue debilitando en la sociedad capitalista y requiere ser reconstruida 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                329 

mediante la institución de un nuevo tipo de sociedad, basada en lazos 

de solidaridad, donde el individuo pueda sentir y pensar más allá de 

los límites individuales, pero sin pérdida de su “yo”, en comunidad y 

camaradería. La condición de individuo es el punto de encuentro por 

el que se igualan los sexos, a pesar de sus diferencias. La mujer nueva 

no está condicionada por el sexo, sino que busca ser reconocida 

como “mujer-individualidad”.  

“Nietzsche y las mujeres: más allá del matrimonio y la 

maternidad” es el trabajo de Rocío Beatriz Medina Romero, dedicado 

a exponer el problema del rol de las mujeres en el proyecto cultural 

nietzscheano. Su hipótesis afirma que, si bien las mujeres tienen un 

deber marcadamente atravesado por una tradición patriarcal, su 

existencia individual no se restringe solo a eso. ¿Cuáles son los 

alcances del sexismo en Nietzsche? Dada la diversidad de sentidos y 

contextos dedicados a la mujer y sus relaciones, la autora distingue 

tres niveles: el de la mujer simbólica, imagen representativa del 

problema de la verdad; el de las mujeres históricas, con quienes 

Nietzsche socializa y a las que hace referencia en sus textos; el de la 

mujer tipológica, caracterización de un tipo psicológico femenino. 

Existen importantes antecedentes acerca de la cuestión de lo 

femenino en Nietzsche, con los que la autora entra en diálogo. Apela 

a las Consideraciones intempestivas I (1873) y al Crepúsculo de los 

ídolos (1889) para mostrar una caracterización nietzscheana de la 

cultura como resultado de la totalidad de las praxis poiéticas de un 

pueblo. Diferencia entre una cultura superior y una inferior o 

decadente. Esto último es lo característico de la sociedad moderna. 

En cuanto a la noción de comunidad, se trata, en términos generales, 

del vínculo intersubjetivo entre los individuos que la conforman, se 

los cuales depende su valor. No es una relación lineal, ni causal, sino 

de reciprocidad entre los individuos y el grupo, que se construyen 

mutuamente. Acerca de la mujer y su papel en la sociedad, la visión 

Nietzscheana debe considerarse en el contexto de la comunidad y la 

cultura en que se sitúa. En síntesis, “a pesar de sus arduos intentos 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

330          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

por desarticular lógicas de una tradición que consideró decadente, 

Nietzsche no logró desprenderse por completo de los prejuicios 

arraigados en la sociedad patriarcal en la que vivió” –concluye 

Medina Romero–; fue ambiguo y poco explícito respecto de la 

cuestión femenina. En los casos de George Sand y María Leticia 

Ramolino, el filósofo no emite juicio sobre su vida sexual, aunque la 

primera es considerada degenerada y decadente, y la segunda había 

suscitado polémicas por sus romances. Sí queda claro que cualquier 

juicio acerca de la visión nietzscheana de la mujer y su rol social 

conlleva una lectura crítica y contextualizada de sus obras filosóficas, 

asumiendo la complejidad de la cuestión.  

“Kant según Esposito: la dialéctica comunidad–inmunidad” 

de Laura Rodríguez constituye una interesante y audaz lectura de 

textos kantianos –poco visitados por los estudios acerca de la 

comunidad– bajo la lupa de la estrategia conceptual que el filósofo 

italiano desarrolla en su obra Comunitas. Origen y destino de la 

comunidad (1998). Communitas e immunitas son conceptos 

indisociables que hacen referencia al estar entre, con, y a la 

regulación de la afectación de los otros, respectivamente. Permiten 

identificar los procesos de inmunización en los planteamientos 

teóricos y filosóficos sobre la comunidad. Esposito sostiene que, a 

diferencia de Rousseau, Kant hace que la voluntad dependa de una 

ley que expresa su misma libertad, de modo que la ley está en el 

origen de la comunidad. Desde su punto de vita constituye un error 

pensar la comunidad desde el lugar de la intersubjetividad –como lo 

ha hecho la tradición erudita kantiana–; lo mismo que pensar al 

sujeto en una posición de autoridad, instituyente. No es posible 

pensar por fuera de la comunidad, incluso en la formulación del 

imperativo categórico –de la humanidad como fin– el sujeto se 

constituye como deudor de la comunidad, y no como su autor. Ya en 

Sueños de un visionario, Kant confirma la relación entre comunidad y 

pensamiento, y demarca la razón respecto de la ensoñación y la 

locura, precisamente porque lo que allí queda cancelado es la 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                331 

comunidad. Desde este punto de vista, disgregación social, fanatismo 

y locura conducen al dogmatismo. Para Esposito, el yo es pura 

función, subsiste a costa de volverse otro, así pues, la comunidad hay 

que buscarla “en los pasajes en que la comunidad se retira, huye de 

sí misma, se vuelve indefinible”. “El nosotros que habita en el yo no 

garantiza el acceso inmediato a la comunidad como una propiedad 

de la que inmediatamente disponemos. La comunidad en Kant no es 

objeto, sino sujeto, en la medida que desampara al sujeto como 

sujeto de libertad. La comunidad se explicita en aquella experiencia 

de la otredad, de la continua transferencia del yo a lo otro de sí” (p. 

222-223). Por eso Kant sería, frente a Rousseau, el filósofo que 

nombra a la comunidad, por la conciencia teórica de la continua 

desapropiación del yo que implica el “con”, tanto en el pensar como 

en la acción. 

También María Cecilia Barelli se hace cargo del pensamiento 

de Espósito, pero esta vez con relación a Nietzsche. En su texto: 

“Búsquedas y riesgos de una comunidad: Espósito y su retrospectiva 

de Nietzsche”, se detiene en el segundo momento del pensamiento 

del italiano, identificado como “ciclo del munus”, a través de la 

trilogía Communitas (1998), Immunitas (2002) y Comunidad, 

inmunidad y biopolítica (2008). La autora se propone ingresar al 

campo de las discusiones acerca de la comunidad recuperando los 

planteos más importantes de Espósito, en los que se incluye un 

diálogo con el filósofo alemán, a fin de completar y enriquecer las 

ideas espositanas. Es Nietzsche quien revela el sentido negativo y 

autodisolutorio del aparato inmunitario de la modernidad, aunque 

no logra sustraerse a cierto nihilismo. Por su parte, Espósito espera 

encontrar en la tensión de los opuestos –salud / enfermedad– nuevos 

poderes afirmativos. Se reconocen tres momentos en la reflexión:  En 

primer lugar, para Esposito, Nietzsche piensa la dimensión política 

del Bíos como voluntad de poder que no conoce otro modo de ser 

que la continua potenciación. El fundamento ontológico se encuentra 

en la dinámica de las fuerzas. Existe una bipolaridad conceptual o 



RESEÑA: BARELLI, MARÍA CECILIA Y RODRÍGUEZ, LAURA (COMPILADORAS). VARIACIONES FILOSÓFICAS… 

332          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

doble fondo del discurso sobre la vida como total prodigalidad junto 

con la tendencia a destruir y destruirse. El segundo momento gira en 

torno de la figura conceptual de lo dionisíaco: la “vida en su forma 

absoluta”, “abandonada a su fluir originario”, como huella o 

prefiguración del munus común. Relación sin sujeto que pone en 

marcha el proceso de inmunización, coincidente con la civilización 

occidental. La figura de lo apolíneo balancea la preminencia de lo 

dionisíaco, evitando la auto-aniquilación orgiástica. Se trata, para 

Espósito, de una contradicción estructural, anticipada por Nietzsche, 

consistente en que la inmunización resulta necesaria para la 

supervivencia de cualquier organismo, pero nociva al bloquear sus 

posibilidades de transformación y expansión (las que para Esposito 

son de tipo biológico). El tercer momento es el de la degeneración –

o decadencia–, tanto de la inmunización como de la potenciación. 

Para Nietzsche, las culturas se encuentran en proceso constante de 

transformación, al igual que los individuos. Entre estos hay tipos que 

surgen excepcionalmente, encarnando el progreso, ya sea como 

“reacción” o “degeneración”. Más allá de la lucha por la existencia, el 

progreso se explica por el aumento de la fuerza estable a través del 

sentimiento de lo común y la posibilidad de lesionar ese elemento 

común mediante la acción de “naturalezas degeneradas” que 

debilitan la moral vigente y habilitan el ingreso de lo nuevo. Barelli 

subraya que en el caso de Nietzsche se trata de debilidad moral y no 

biológica. “Son los llamados ‘cíclopes de la cultura’ quienes abren 

camino destruyendo costumbres, pero al mismo tiempo generando 

condiciones para una nueva socialización. Esas ‘terribles energías’ 

que inicialmente se las identifica con el ‘mal’ operan como 

‘arquitectos’ de la humanidad” (p. 250). 

Como puede advertirse, las categorías y estrategias 

argumentativas desplegadas a lo largo del volumen proveen un 

equipaje teórico para el análisis y la búsqueda de alternativas 

relacionadas con la situación actual de las comunidades humanas. De 

ahí el interés e importancia del volumen, cuya lectura no solo 



ADRIANA MARÍA ARPINI 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                333 

recomendamos, sino que consideramos indispensable para continuar 

y profundizar en los problemas suscitados por la voz comunidad.  

 

Adriana María Arpini 

Profesora, Licenciada y Doctora en Filosofía por la Universidad Nacional de Cuyo 
(Mendoza, Argentina), donde se desempeñó como Profesora Titular de Antropología 
Filosófica y del Seminario Temas de Historia de las Ideas Políticas hasta su reciente 
jubilación. Continúa como profesora de posgrado en el Doctorado en Filosofía. Es 
Investigadora Principal Contratada de CONICET en las áreas temáticas de la Filosofía 
Práctica y la Historia de las Ideas Latinoamericanas. Fue directora de la Maestría en 
Estudios Latinoamericanos de la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales. Autora y 
compiladora de libros, capítulos de libros y artículos en revista de circulación 
internacional. Dirige proyectos de investigación, tesis y becas. Ha recibido 
invitaciones especiales y distinciones por su labor académica. 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 335-346 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                335 

Kozel, Andrés y Oviedo, Gerardo (Edición y 
selección de textos). El siglo de Hugo 
Biagini. Una antología. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México / Centro de 
Investigaciones sobre América Latina y el 
Caribe, 2023, 440 p.  

Cristina Beatriz Fernández1 

 https://orcid.org/0000-0003-3540-434X 

En una reseña al libro de Hugo 

Biagini: La contracultura juvenil. De la 

emancipación a los indignados, Patrice 

Vermeren trae a colación el libro El siglo 

de Alan Badiou para preguntarse:  

¿Qué es un siglo, en este caso el 

siglo veinte, para el filósofo Alain 

Badiou? No lo que pasó, sino lo que se 

pensó en él: “¿Qué es lo pensado por los 

hombres de este siglo que no sea el 

simple desarrollo de un pensamiento 

anterior? ¿Cuáles son los pensamientos 

no transmitidos? ¿Qué se pensó que 

antes fuese impensado, si no impensable?” (Vermeren, 2013, p. 140). 

 
1 Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) / Universidad Nacional 

de Mar del Plata, Argentina. Contacto: cristinabeatrizfernandez2021@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0003-3540-434X
mailto:cristinabeatrizfernandez2021@gmail.com


RESEÑA: KOZEL, ANDRÉS Y OVIEDO, GERARDO (EDICIÓN Y SELECCIÓN DE TEXTOS). EL SIGLO… 

336          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Vermeren hace derivar de esa reflexión el subtítulo de esa 

reseña: “El siglo de Hugo Biagini”, tras lo cual explica que  

El siglo de Hugo Biagini sería pues el de la juventud, de esa que en 

primer lugar entra en lucha por la emancipación y la reforma 

universitaria, se rebela luego para cambiar el viejo mundo y sus 

anticuados valores, y milita finalmente contra el neoliberalismo y la 

globalización, en condiciones de resistencia, de pensamiento 

alternativo y de indignación (Vermeren, 2013, p. 140).  

El siglo de Hugo Biagini, la expresión acuñada por Vermeren, 

fue escogida para dar título al libro que nos ocupa, consistente en 

una antología de trabajos del filósofo argentino, para la cual sigue 

resultando pertinente la definición formulada por Vermeren en el 

pasaje arriba citado. Este libro nuclea trece trabajos, seleccionados 

por Andrés Kozel y Gerardo Oviedo, los cuales ofrecen un panorama 

de cuestiones centrales en el pensamiento de Biagini.  

En el prólogo que presenta esta antología, Dante Ramaglia 

destaca la articulación entre lo filosófico y lo histórico en la 

producción de nuestro autor, lejana a toda especulación universalista 

sin sostén empírico y dispuesta a lidiar con las aristas conflictivas del 

contexto. Se trata, en definitiva, de un “pensar situado” en la realidad 

de nuestra América (Kozel y Oviedo, 2023, p. 10). Siempre al decir de 

Ramaglia, la concepción de “filosofía” por la cual transita la obra de 

Biagini también trasciende sus límites académicos, para ubicarse en 

el campo más amplio –y complejo– del “pensamiento”, en el sentido 

que le dio a la categoría José Gaos y que en Biagini se orienta hacia el 

“pensamiento alternativo”, una reflexión siempre necesaria ante el 

avance del pensamiento único defendido por ideologías 

neoconservadoras y neoliberales. Sobre este particular, nos adelanta 

el prologuista, cobra sentido el término de “neuroliberalismo”, con el 

que Biagini busca categorizar algunas facetas del pensamiento 

dominante. En la misma línea, la cuestión de la “identidad” será otro 



CRISTINA BEATRIZ FERNÁNDEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                337 

eje relevante en esta compilación de textos, entendida como un 

“proceso de autoafirmación comunitaria e individual” (Kozel y 

Oviedo, 2023, p. 12). Los aspectos políticos y contraculturales de los 

movimientos juveniles, así como la proyección social de la educación 

universitaria son otros temas que atraviesan los ensayos que 

componen el volumen.  

El primero de ellos es un artículo de 1981 en el que Biagini 

muestra su preocupación por validar el nexo entre el pensamiento y 

la actividad política, tratando de encontrar los ángulos productivos 

de esta última y desarmar su identificación simplista con los afanes 

meramente utilitarios. En un diálogo –discrepante– con textos de 

José Ortega y Gasset, Max Weber, Wilfredo Pareto o Karl Mannheim, 

entre otros, el artículo deriva hacia una reflexión sobre el lugar de 

intelectuales y expertos en el campo político y asume la defensa de 

la necesaria especificidad de la labor política. Concluye con un 

alegato contra la visión espiritualista que circunscribe la libertad a 

una zona de la subjetividad alejada de la esfera pública, concepción 

que, al decir de Biagini, atenta contra la “concepción actual de los 

derechos del hombre” (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 41). 

El segundo artículo de la compilación fue publicado en 1989, 

tras haber sido premiado en el IV Certamen Latinoamericano de 

Ensayo Político organizado por la editorial Nueva Sociedad. El tema 

convocante es la identidad, problema que el autor procura estudiar 

desde una perspectiva situada en el Nuevo Mundo. Biagini rastrea los 

precedentes de la denominada “crisis de identidad” hasta llegar a las 

terapias para rehabilitación de veteranos de la Segunda Guerra 

Mundial, y pone en relación la idea o concepto de identidad con los 

de diversidad y autoafirmación. Por otro lado, advierte el sentido de 

algunas variantes como identidad cultural, identidad nacional, 

regional o social. Su recorrido se detiene en el proyecto de la Unión 

Latinoamericana que motorizaron figuras como José Ingenieros y 

José Vasconcelos, para reflexionar, finalmente, sobre el rol de las 



RESEÑA: KOZEL, ANDRÉS Y OVIEDO, GERARDO (EDICIÓN Y SELECCIÓN DE TEXTOS). EL SIGLO… 

338          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

culturas populares en la conformación de una identidad, de una 

cultura americana. 

Pasamos ahora a un tercer trabajo, fechado en el año 2000 y 

dedicado a la dupla “Identidad y globalización”, donde también 

rastrea formulaciones diversas que buscan diseñar un mapa 

identitario alternativo. En palabras del autor: 

La génesis de esas formas identitarias en Nuestra América ha 

contado con diversas expresiones: desde los movimientos 

insurreccionales previos a las guerras emancipadoras y campañas 

como las de Simón Bolívar para que constituyamos un pequeño 

género humano, hasta los empeños finiseculares para 

diferenciarnos de los poderes opresivos, empeños retomados por 

las vanguardias artísticas y por el prodigioso ideario de la Reforma 

Universitaria y, ulteriormente, por algunas corrientes 

tercermundistas (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, pp. 79-80).  

Biagini esboza luego un contrapunto entre la palabra 

identidad y el término globalización. Lúcidamente advierte que suele 

asociarse la globalización con el neoliberalismo, pero que ello se debe 

más que nada a que se trata de “el único discurso estructurado 

disponible en medio de la crisis de las concepciones 

omnicomprensivas” (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 83), lo cual 

ha impactado en la atribución a la globalización de características 

propias del neoliberalismo: sustitución de la política por la economía, 

implantación ecuménica del mercado, librecambismo, 

privatizaciones y transnacionalización del capital, etc. Como si el 

tiempo transcurrido desde la escritura de este ensayo no hubiera 

hecho más que confirmar el acierto en las observaciones de Biagini, 

ya no resulta sorprendente entender cómo el predominio de la razón 

tecnocrática va de la mano con el incremento de prácticas esotéricas, 

o cómo el aplastamiento de las culturas locales pone en evidencia la 

dirección unilateral y la dimensión parcial de esa globalización. 



CRISTINA BEATRIZ FERNÁNDEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                339 

Coincidiendo con Mario Bunge, afirma que “Habría que hablar más 

bien de inundación de las naciones periféricas por las centrales” 

(Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 83), para lamentar, finalmente, 

que “En nuestro exhausto siglo XX, pese a las innúmeras experiencias 

igualitaristas que se dieron en él, no parece haberse cumplido el viejo 

sueño de una humanidad verdaderamente fusionada” (Biagini, en 

Kozel y Oviedo, 2023, p. 90). 

Frente al desánimo que se puede inferir de estas palabras, el 

capítulo cuarto nos pone frente al pensamiento alternativo 

entendido como una posibilidad de generar esperanza. Es importante 

destacar que se trata de un texto escrito con Arturo Roig para una 

obra que ya es un clásico del pensamiento latinoamericano: el 

Diccionario del Pensamiento Alternativo (2008). Los autores 

comienzan por reflexionar acerca de las relaciones entre utopía y 

alternativa, y llegan a la conclusión de que el segundo término resulta 

más amplio que el primero porque todas las utopías son, en 

definitiva, alternativas, mientras que no toda formulación del 

pensamiento alternativo es propositiva o reformista en el sentido de 

las utopías. El texto rastrea los orígenes de la categoría “pensamiento 

alternativo” para localizarlos en el campo económico: a juicio de los 

autores, nació en respuesta a una aseveración de la primera ministra 

británica Margaret Thatcher, según la cual resultaba inevitable la 

instauración del neoliberalismo en su país: “no hay alternativa” 

(Biagini y Roig, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 98) fue la contundente 

frase de “la dama de hierro”. Expandiéndose más allá del campo 

socioeconómico, el pensamiento alternativo se puede entender 

como respuesta y desafío al pensamiento único en todos los campos, 

y por supuesto en la filosofía. En todos ellos, reclama un lugar para la 

“esperanza”, otra categoría que, según los autores, obliga a 

replantearse una vez más el rol del “intelectual”, esta vez en relación 

con el discurso alternativo. La siguiente frase condensa varios 

sentidos del sintagma pensamiento alternativo:  



RESEÑA: KOZEL, ANDRÉS Y OVIEDO, GERARDO (EDICIÓN Y SELECCIÓN DE TEXTOS). EL SIGLO… 

340          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

[…] se halla, por una parte, íntimamente vinculado a la existencia 

humana, pues tiene que ver con asuntos de tanta envergadura 

como el derecho a la utopía y a la esperanza en un mundo mejor. 

Por otra, aparece en las grandes cosmovisiones y construcciones 

filosóficas que plantean cuestionamientos y cambios, o nacen 

como alternativas y generan alternativas a su vez. 

Como respuesta al proceso y a la ideología de la globalización, el 

llamado pensamiento alternativo ha crecido aceleradamente bajo 

el impulso de distintas organizaciones y como objeto particular de 

estudio (Biagini y Roig, en Kozel y Oviedo, 2023, pp. 105-106). 

En definitiva, el pensamiento alternativo no puede disociarse 

de una cultura de la resistencia, de sujetos dedicados a la lucha social 

y del pensamiento emancipador, aceptando “desafíos 

fundamentales para la urdimbre de nuevas utopías y la plasmación 

de nuestra identidad” (Biagini y Roig, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 112-

113). 

El siguiente ensayo, “Una filosofía en situación”, es la versión 

reelaborada de una conferencia de 2005 y traza los derroteros del 

“filosofar americano” tal como lo enunció, inauguralmente, Juan 

Bautista Alberdi, un modus cognoscendi caracterizado por la 

asunción y problematización de su propio contexto, a diferencia de la 

filosofía europea que tiende a pontificar desde un presunto lugar 

universal e intemporal. Por esa razón, Biagini recomienda “reasumir 

nuestros mejores legados culturales y su fecunda raigambre 

parafilosófica” (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 124), sin 

descuidar sus vinculaciones con otras zonas del desarrollo 

intelectual, como la estética modernista en la línea de José Martí y 

Rubén Darío, el ensayismo, las tempranas formulaciones de una 

integración continental, el pensamiento indigenista y el movimiento 

reformista, entre otras fuentes que enriquecen su bagaje conceptual. 

Este mismo capítulo dedica una sección a los problemas 



CRISTINA BEATRIZ FERNÁNDEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                341 

metodológicos de una historiografía regional y su institucionalización 

desde la década de 1940 con la aparición de autores, publicaciones y 

entidades que son ya clásicos –Manfredo Kempff Mercado, Alain 

Guy, Harold Davis, entre otros–. Este itinerario llega hasta el Corredor 

de las Ideas del Cono Sur, surgido al calor de los bicentenarios de las 

independencias latinoamericanas y cuyo principal objetivo es “el 

fomento a los estudios sobre pensamiento y cultura 

latinoamericanos desde tres principios inexcusables: democracia, 

identidad y derechos humanos […]” (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, 

p. 151) 

El volumen continúa con “Marcuse y la generación de la 

protesta”, un estudio que originalmente vio la luz en 2012, Biagini 

advierte que: “Ya desde sus primeros escritos [Marcuse] sostiene que 

la filosofía posee la misión concreta de defender la existencia 

amenazada por un capitalismo alienante y deshumanizador cuya 

superación exige la transformación social” (Biagini, en Kozel y Oviedo, 

2023, p. 154). Tras un repaso de los escritos más significativos del 

filósofo alemán, señala el rol asignado por este último a los jóvenes, 

como agentes de un cambio de pensamiento con proyección social. 

Resulta de sumo interés el relevamiento del impacto de las ideas de 

Marcuse a ambos lados del Atlántico, y el apartado dedicado a la 

década de 1960 en América Latina, donde las rebeliones juveniles 

fueron muchas veces sinónimos de conflictos universitarios.  

Al año siguiente, 2013, Biagini publica “El pensamiento 

alternativo y su génesis”, en el cual se ocupa de deslindar, en muchos 

casos por oposición a otros conceptos, las peculiaridades del 

pensamiento alternativo, caracterizado, como ya pudimos apreciar 

en un capítulo anterior, por un vasto espectro ideológico, una cultura 

de la resistencia y principios emancipadores. Así, forman parte del 

campo semántico del pensamiento alternativo nociones como: 

progresista, emergente, concientizador, utópico, igualitario, crítico, 

humanizador, entre otros rasgos definitorios. Una nota al pie es muy 

esclarecedora de esta operatoria: 



RESEÑA: KOZEL, ANDRÉS Y OVIEDO, GERARDO (EDICIÓN Y SELECCIÓN DE TEXTOS). EL SIGLO… 

342          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

A lo alternativo no puede desligársele de un sentido contrastante, 

de modo similar a lo que ocurre con la herejía, que supone un 

dogma previo del cual apartarse, el enfrentamiento con una 

autoridad sancionadora, en suma, el pensar por cuenta propia o el 

mismo pensamiento como tal, es decir, la capacidad de ponderar, 

distinguir, diferenciarse (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 195, 

nota 2). 

En definitiva, se nutre de varias facetas que se oponen al 

“pensamiento único”, tal como fuera denominado por Ignacio 

Ramonet a partir de las ya citadas afirmaciones de Margaret 

Thatcher. Un segundo apartado dentro de este capítulo, titulado 

“Soportes materiales e institucionales”, hace referencia al 

Diccionario del pensamiento alternativo, así como a distintas 

manifestaciones de la cultura alternativa: asociaciones gremiales, 

foros, grupos de estudio, etc. Por último, en “Invocadores y 

exponentes”, Biagini pasa revista a la producción de autores como 

Pablo González Casanova o Boaventura de Sousa Santos, entre varios 

otros pensadores significativos para el devenir del pensamiento 

alternativo. Sumariamente, concluye diciendo que  

[…] el pensamiento alternativo, con todas sus facetas y 

derivaciones, ha podido erigirse en una pieza clave en el durísimo 

enfrentamiento con el llamado pensamiento único, entendiendo 

por éste no sólo una mentalidad ortodoxa en el terreno económico 

y a la indiferencia hacia las consecuencias humanas que esa actitud 

puede traer aparejada, sino también una especie de conformismo 

moral e intelectual (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 221). 

“Encantos y desencantos del filosofar”, un trabajo de 2014 en 

el cual contribuyó Diego Fernández Peychaux, tiene como disparador 

la conmemoración del día de la Filosofía por parte de la UNESCO, y se 

propone revisar y cuestionar los condicionantes geoculturales en la 

concepción hegemónica de la filosofía (la raíz helénica, por ejemplo) 



CRISTINA BEATRIZ FERNÁNDEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                343 

o, en otros términos, el “unicato filosófico de Occidente” (Biagini y 

Fernández Peychaux, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 228). También con 

Fernández Peycheaux y en el mismo año, Biagini publicó “Liberalismo 

elitista y republicanismo radical”, un ensayo donde se estudia la 

matriz antiigualitarista de la tradición liberal. Para ello, los autores 

pasan revista a definiciones y categorías formuladas por pensadores 

como Voltaire, Matthew Arnold, John Stuart Mill, José Ortega y 

Gasset, Benedetto Croce. Reconstruyen el núcleo doctrinario clásico 

del pensamiento liberal, del cual son factores determinantes el 

espíritu acumulativo, la identificación de los sectores propietarios 

con los elementos constituyentes de la sociedad civil, y del ejercicio 

de la ciudadanía con el patrimonio. Esta perspectiva les permite 

encontrar las continuidades y rupturas con la reaparición del 

liberalismo, bajo la forma del neoliberalismo, asociado a plataformas 

neoconservadoras. Es muy iluminador un concepto que aparece en 

este ensayo, la identificación del neoliberalismo con lo que llaman 

“neuroliberalismo”, “por su enfermiza pretensión de que el egoísmo 

privado conduce al mejor estilo de vida comunitaria” (Biagini y 

Fernández Peychaux, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 242). Los autores 

también ofrecen algunas necesarias distinciones entre liberalismo y 

republicanismo. En todos los casos, revisan la modalidad peculiar que 

adoptan estas categorías y/o conceptos en el terreno geocultural de 

nuestra América y por ello, por ejemplo, ponen en diálogo el célebre 

diccionario de Voltaire con el Diccionario para el Pueblo: republicano, 

democrático, moral, político y filosófico que Juan Espinosa dio a 

conocer en Lima en 1856. 

El neuroliberalismo se articula con la biopolítica en el artículo 

que sigue, que reflexiona sobre la tristemente célebre “cacería 

estudiantil de Ayotzinapa” y fue publicado en 2016. Acerca de lo 

acontecido en la escuela Normal Rural de Ayotzinapa y la 

desaparición violenta y forzada de cuarenta y tres “normalistas” 

después de eventos represivos que tuvieron lugar en 2014, afirma 

nuestro autor que se trata de  



RESEÑA: KOZEL, ANDRÉS Y OVIEDO, GERARDO (EDICIÓN Y SELECCIÓN DE TEXTOS). EL SIGLO… 

344          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

[…] un nuevo eslabón en la historia del movimiento estudiantil: una 

de las principales expresiones civiles alternativas, dotada de una 

impronta histórica de resistencia o transformación y en los últimos 

tiempos más puntualmente frente al neuroliberalismo y a un 

Estado, como el mexicano, de ese mismo signo ideológico y 

narcoterrorista a la par (Biagini, en Kozel y Oviedo, 2023, p. 266). 

El siguiente capítulo, escrito en 2018, se enfoca en la 

bohemia de fines del siglo XIX, en diálogo con el arielismo y el 

juvenilismo de la época, argumentando en favor de considerar a la 

juventud bohemia como un antecedente relevante del pensamiento 

alternativo. La solidaridad inicial de la bohemia con el modernismo, 

a raíz de su crítica compartida de los gustos burgueses, avanza hacia 

una perspicaz apreciación de las modulaciones diversas que adoptó 

la bohemia en estas latitudes sudamericanas, así como a una 

ponderación de cuánto hubo de aristocratismo o de redentorismo en 

ella. Una de las actitudes de los bohemios, nos dice Biagini, va en 

búsqueda de la 

[…] golfemia, […] una bohemia galante, festiva o dorada; apunta al 

intelectual aburguesado que pasa a una clase superior y adopta la 

frívola existencia de los señoritos. La segunda actitud supone un 

radicalismo cultural, una utopía de la insurgencia, con sus 

fraternizaciones tabernarias y su fe titánica en la voluntad. Se trata 

de la bohemia negra, heroica o santa, del artista proletarizado que 

los burgueses –el homo oeconomicus– intuyen como peligroso y 

potencialmente revolucionario. Es el escritor politizado, que 

combate en las barricadas junto con los trabajadores, una tribu 

literaria proscrita que cuestiona la religión y la propiedad o 

defiende la emancipación femenina y el amor libre (Biagini, en 

Kozel y Oviedo, 2023, p. 312). 

Llegamos ahora al anteúltimo capítulo del libro, publicado en 

2019, que estudia la figura de Juan José Arévalo, ex presidente de 



CRISTINA BEATRIZ FERNÁNDEZ 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                345 

Guatemala, quien mantuvo estrechas relaciones con el proceso de la 

Reforma Universitaria. Analizando sus escritos y su trayectoria 

biográfica, Biagini echa luz sobre sus relaciones con el pensamiento 

americanista de Rodó y Vasconcelos, pero sobre todo con un autor 

reformista como Miguel Ángel Asturias y la Asociación General de 

Estudiantes Latinoamericanos, con quienes Arévalo entró en 

contacto en París. El autor busca desmontar imágenes simplificadas 

de la intelectualidad guatemalteca como la ofrecida por Augusto 

Monterroso, para quien los únicos autores de ese país enfrentados a 

la intervención extranjera fueron Miguel Ángel Asturias y Luis 

Cardoza y Aragón.  

Muy interesante y de plena vigencia es el último trabajo, “El 

derecho a la ciencia y las humanidades”, una ponencia leída en 2018 

en el XV Corredor de las Ideas del Cono Sur. Biagini inserta el derecho 

a la ciencia y el derecho a las humanidades en el espectro ampliado 

de los derechos humanos. Señala que los primeros fueron postulados 

y defendidos por la tradición reformista nuestroamericana, sin por 

ello dejar de atender sus manifestaciones en otras latitudes y épocas, 

como puede apreciarse en la producción del filósofo español Emilio 

Lledó. Sostiene que, a pesar de que la tradición reformista tenía 

matices iconoclastas, no fue radicalmente escéptica frente al 

concepto de civilización, que resignificó apelando a las raíces 

bolivarianas y martianas. Lo mismo ocurrió –y sigue ocurriendo, se 

podría afirmar– con la defensa de la ciencia y las humanidades, en 

debates donde emergen tanto los problemas derivados de la 

ultraespecialización como la valorización del científico en tanto que 

ciudadano activo en defensa de sus derechos. 

En resumidas cuentas, este libro, que se cierra con la 

bibliografía unificada al final, es un valioso panorama del siglo de 

Hugo Biagini: el desarrollo de ideas heredadas de la tradición 

nuestroamericana pero también un testimonio de la novedad de su 

pensamiento, de aquello que discurre en su prosa y que nos hace 

reflexionar sobre múltiples cuestiones –no pensadas o impensables 



RESEÑA: KOZEL, ANDRÉS Y OVIEDO, GERARDO (EDICIÓN Y SELECCIÓN DE TEXTOS). EL SIGLO… 

346          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

con anterioridad, parafraseando a Vermeren–, siempre desde su 

mirada alternativa.  

Referencias bibliográficas 

Kozel, Andrés y Oviedo, Gerardo (Edición y selección de textos) (2023). El siglo de Hugo Biagini. 
Una antología. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones 
sobre América Latina y el Caribe. Recuperado de: 
https://rilzea.cialc.unam.mx/jspui/bitstream/CIALC-
UNAM/L170/1/hugo_biagini_antologia_kozel_andres.pdf 

Vermeren, Patrice (2013). El siglo de Hugo Biagini. Reseña biblográfica de: Hugo E. Biagini: 
Contracultura juvenil: de la emancipación a los indignados. Capital Intelectual, Buenos Aires, 
Argentina, 2013, 520 p. Utopía y praxis latinoamericana, 18(63), 140-142. Recuperado de: 
https://produccioncientificaluz.org/index.php/utopia/article/view/17342/17316 

 

Cristina Beatriz Fernández 

Profesora y Licenciada en Letras y Magister en Letras Hispánicas por la Universidad 
Nacional de Mar del Plata (UNMDP), Argentina. Doctora en Ciencias del Lenguaje con 
mención en Culturas y Literaturas Comparadas por la Universidad Nacional de 
Córdoba (UNC), Argentina. Acreditó un Posdoctorado en Ciencias Sociales y Humanas 
en el Centro de Estudios Avanzados de la UNC. Dicta clases de grado y posgrado como 
Profesora Asociada regular en el área de Cultura y Literatura Latinoamericanas, 
Departamento de Letras de la UNMDP. También participó en posgrados de la UNC y 
de la Benemérita Universidad Autónoma de Puebla (BUAP). Investigadora 
Independiente en el Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas 
(CONICET). Vicedirectora (a cargo) del Instituto de Investigaciones sobre Sociedades, 
Territorios y Culturas (ISTeC). Usufructuó becas nacionales e internacionales de 
diversos organismos: Fundación Antorchas, UNMDP, CONICET, FOSDIC, Fondo 
Nacional de las Artes, AUIP. Se especializó en la relación entre las letras y otros 
saberes en América Latina, con énfasis en momentos como el barroco o el entresiglos 
XIX-XX. Ha publicado más de cincuenta artículos en revistas académicas y varios libros 
y capítulos de libros.  

 

https://rilzea.cialc.unam.mx/jspui/bitstream/CIALC-UNAM/L170/1/hugo_biagini_antologia_kozel_andres.pdf
https://rilzea.cialc.unam.mx/jspui/bitstream/CIALC-UNAM/L170/1/hugo_biagini_antologia_kozel_andres.pdf
https://produccioncientificaluz.org/index.php/utopia/article/view/17342/17316


ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 347-353 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                347 

Alves, Amone Inácia; Ramos dos Santos, 
Arlete; Ramalho, Mara Lucia (Organizadoras). 
Dicionário de educadores Populares. Goiás: 
Cegraf UFG, 2023, 514 p. 

Alejandro Herrero1 

 https://orcid.org/0000-0003-4726-5236 

Una escena posible que 

cualquier lector experimentó 

alguna vez sería la siguiente: 

existen aquellos que disfrutan y 

tienden a la lectura de biografías 

y, por el contrario, otros que no 

las aprecian ni las leen. Se trata 

de un género, y como todo 

género tiene su propio público. 

Aquí me referiré a otra 

escena de lectura de biografías 

cuya comunidad de lectores las 

solicitan como una necesidad.  

Si en la escena primera se 

registran lectores interesados y no interesados, en el campo de la 

investigación histórica los lectores son investigadores que leen para 

sus propias investigaciones o leen para dictar clase, y se encuentran 

 
1Universidad Nacional de Lanús. Universidad del Salvador. Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas (CONICET), Argentina. Contacto: herrero_alejandro@yahoo.com.ar 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0000-0003-4726-5236
mailto:herrero_alejandro@yahoo.com.ar


RESEÑA: ALVES, AMONE INÁCIA; RAMOS DOS SANTOS, ARLETE; RAMALHO, MARA LUCIA… 

348          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

(y me encuentro yo mismo como docente-investigador) con la 

necesidad de saber quiénes son esos protagonistas de la historia que 

estoy estudiando. Protagonistas (subrayo el plural), porque en el 

transcurso de toda indagación un protagonista nos lleva otro y a otro.  

Para decirlo de una vez: bien sabemos los investigadores y 

docentes de historia que existen escasas biografías puesto que en 

cualquier estudio los protagonistas se multiplican; y el estudio y 

difusión de biografías (o mejor aún: una serie de biografías) resultan 

imprescindibles. Al enunciar esta escena en la labor de invetigaciòn 

histórica se advierte fácilmente, que las biografías siempre serán 

insuficientes y la tarea de los biógrafos parece interminable. 

He aquí la importancia de reseñar un libro que narra 

biografías; de dar a conocer un libro de investigación del campo de la 

historia, y más particularmente de la historia de la educación. El 

género específico de este volumen, biografía de educadores 

populares de Brasil, tiene y tendrá lectores propios del campo 

científico (aunque también tendrá seguramente lectores interesados 

en la historia). 

Bienvenido, entonces, este libro de las colegas brasileñas. 

Para aquellos historiadores que exploramos la educación 

popular y, en particular, a los educadores populares en América 

Latina, resultan, sin duda, imprescindibles estas investigaciones. 

Celebramos esta publicación de Amone Inácia Alves, Arlete Ramos 

dos Santos, Mara Lucia Ramalho (Organizadoras). Dicionário de 

educadores Populares, publicado por la Universidade Federal de 

Goiás. 

Esta invetigaciòn se inicia en el transcurso de la edición del 

Diccionario de educadores Goianos en 2018; que había surgido por la 

necesidad de la vacancia de conocimiento en torno a las vidas de 

estos protagonistas de la educación popular. Este Diccionario de 

educadores populares continúa por una parte al anterior, y al mismo 



ALEJANDRO HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                349 

tiempo amplía la mirada para indagar a los educadores de los otros 

Estados de Brasil.  

Además de las tres colegas que organizan el libro se suman 

87 investigadores que escriben estas 85 biografías, en algunos casos 

de manera individual, y en otros de manera grupal, esto es, según los 

casos, dos, tres y hasta cuatro colegas unen sus esfuerzos para trazar 

una trayectoria vital de estos educadores populares. Un prólogo de 

Lia Pinheiro Barbosa y, por otro lado, una sinopsis y una introducción 

articulan el libro y lo explican desde el punto de vista una lectora 

especializada, y de las tres organizadoras. 

Tanto las tres organizadoras como las y los 87 colegas que 

narran las biografías han transitado una dilatada trayectoria 

académica de grado y de posgrado, en su mayoría poseen el título de 

Doctor y de Posdoctorado; y se especializan en educación y en otras 

disciplinas: historia, ciencia política, sociología. Se trata de 

investigadores que provienen de distintas Casas de Altos Estudios de 

Brasil y que, a su vez, han estudiado en distintas universidades de los 

diferentes Estados al concretar sus tesis y escritos de Maestrías, 

Doctorados o Posdoctorado. Esto resulta significativo para verificar 

de qué manera se fue construyendo y constituyendo una sociabilidad 

académica entre todos estos colegas, hecho que tornó posible que 

las tres organizadoras lograran concretar una empresa de 

investigación que reúne a investigadores de distintas regiones de 

Brasil e indagan a educadores populares de las diversas zonas 

geográficas. 

Se debe hacer una aclaración: este libro investiga y nos ofrece 

la trayectoria de educadores populares de distintos Estados de Brasil 

(siglo XX y XXI) bajo una concepción bien distinta a la que en 

Argentina se registra en el siglo XIX y primeras décadas del siglo XX. 

Me explico. 

La denominada educación popular en el siglo XIX argentino 

fue enunciada, difundida y practicada por educadores liberales (o que 



RESEÑA: ALVES, AMONE INÁCIA; RAMOS DOS SANTOS, ARLETE; RAMALHO, MARA LUCIA… 

350          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

se presentan como liberales porque adoptan posiciones también 

antiliberales); y su modelo de referencia se localizaba en los Estados 

Unidos. Domingo Faustino Sarmiento, uno de sus grandes 

impulsores, propone esta concepción en los años 40, y en Buenos 

Aires se registra su intento de promover dicho modelo desde el 

Departamento de Escuelas. Para Sarmiento, la educación popular 

consistía en convocar a vecinos, y sobre todo a benefactores para que 

organicen, en primer lugar, una Comisión Popular de Educación, con 

el fin de que esta cree, administre y sostenga una escuela 

(denominada escuela popular) y una biblioteca (denominada 

biblioteca popular), sin auxilio del Estado; y sin fines de lucro para la 

Comisión constituida (vale decir: se diferencian de las escuelas 

privadas que sí pueden tener fines de lucro). 

Esta concepción tuvo diversas experiencias muy efímeras en 

el siglo XIX, con la excepción de las escuelas populares en la provincia 

de Corrientes (en localidades puntuales: Esquina, Mercedes y Curuzú 

Cuatiá), o en el ciclo que se inicia en 1900 en Buenos Aires en Lomas 

de Zamora y en Avellaneda en un comienzo, y sobre todo entre 1911 

a 1920 en toda la provincia. 

La diferencia de esta concepción de educación popular 

asociada a principios liberales con las que se registran en la segunda 

mitad del siglo XX de la mano, por ejemplo, de Paulo Freire, es que 

las primeras fueron gestadas por la élite (vecinos de la élite), y se 

educaba para formar educandos bajo la concepción liberal de 

sostenerse a sí mismos en el mercado de trabajo, en lo que se 

denominaba la “lucha por la vida”; la “lucha por la existencia”, 

mientras que estos educadores populares que leemos en este libro 

de Brasil trata la trayectoria vital de docentes que luchan por 

derechos de las clases desposeídas sea en movimientos sociales, 

partidos políticos o sindicatos. Los educadores populares que leemos 

en este diccionario se pueden registrar también en la argentina de la 

segunda mitad del siglo XX y XXI en diferentes libros, por ejemplo, en 

los producidos por Lila Mercedes Rodríguez y Adriana Puiggrós.  



ALEJANDRO HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                351 

Dicho esto, retomo al libro reseñado y a las palabras de las 

autoras. 

Las tres organizadoras plantean que la intención consistió en 

reconstruir los itinerarios de los educadores populares; y para que se 

entienda su concepción, definen a qué se refieren con cultura 

popular: “Por cultura popular entendemos el conjunto de 

manifestaciones culturales que generan prácticas en diferentes 

sujetos que resignifican el modo de vida de las personas de una 

comunidad” (p. 26). Vale decir, apuntan a las prácticas sociales de las 

y los educadores populares.  

Al invocar la expresión educadores populares aluden a “todos 

aquellos que actuaron directa o indirectamente con la educación 

popular, conformando el ámbito de curanderos, maestros de 

capoeiras, partisanos, artesanos y demás sujetos que integran las 

artes manuales y artísticas del repertorio Latinoamericano y 

africano” (p. 26). De este modo, componen en este diccionario una 

“historia de la educación local, del conocimiento no formal”, 

estudiado por investigadores que provienen “del área de historia, 

historia de la educación, políticas públicas y otras áreas afines” (p. 

27). 

Cultura popular tal como la conciben las organizadoras se 

asocia a la historia social, o para decirlo con sus palabras, la historia 

social entendida “como un amplio campo de posibilidades, que 

apunta a la comprensión de las relaciones sociales, el poder y la 

cultura” (p.28). Esto significa, para las colegas, indagar de qué modo 

“los sujetos construyen sus experiencias” con el fin preciso de “sacar 

a la luz los enfrentamientos, los olvidos y las disputas en el campo 

hegemónico” (p. 28). 

Ahora bien: el título del libro reza Dicionário de Educadores 

Populares. La expresión que usan es “entradas”, pero el lector se 

encontrará como en la colección de Vicente Osvaldo Cutolo, 

Diccionario biográfico argentino, con breves biografías. Más 



RESEÑA: ALVES, AMONE INÁCIA; RAMOS DOS SANTOS, ARLETE; RAMALHO, MARA LUCIA… 

352          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

precisamente con 85 entradas: breves biografías de tres, cuatro a 

cinco carillas con un aparato bibliográfico; y fotografías de cada uno 

de ellas o ellos, o acompañados por otros educadores, entre los que 

sobresale el maestro de la educación popular brasilera y 

latinoamericana Paulo Freire. 

Cada “entrada” (cada biografía) narra una historia que alude 

a una trayectoria abocada a la educación popular y a la lucha por la 

educación popular. Se alude a luchas, resistencias, propuestas, 

experiencias personales. Se alude a como estas y estos educadores 

se incorporan al campo educativo, al campo académico, al campo 

docente y a la escena pública, sea en movimientos sociales, en 

sindicatos o partidos políticos.  

Al leer el libro he sentido que conocía buena parte de la vida 

de educadores con trayectorias variadas y con el mismo objetivo, con 

la misma lucha y resistencia en la escena pública y, al mismo tiempo, 

emergía a mis ojos la propia historia de la educación popular en 

Brasil, o al menos de algunos Estados. Sentía también que conocida 

a educadores puntuales; con nombre y apellido, porque en la propia 

lectura uno se pregunta por los educadores anónimos, esto es, por 

los ausentes, aquellos que resultan difícil de localizar para incorporar 

en un diccionario biográfico como este. 

El gran maestro de la educación popular Paulo Freire articula 

a la mayoría de las biografías. Sea porque los educadores populares 

biografiados formaron parte de sus equipos de trabajo, o tuvieron 

vínculos con él, o siguieron sus pasos. No es casualidad que al ingresar 

a la Facultad de Educación de la Universidade Federal de Goiás uno 

se encuentre con sentencias de Paulo Friere en sus muros que 

inevitablemente debemos leer una vez que hemos atravesado la gran 

puerta de entrada.  

Este libro y la Facultad de Educación de Guainía, ligadas con 

este educador tan querido en nuestro país por aquellos que 

estudiamos la educación popular. 



ALEJANDRO HERRERO 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                353 

Celebro esta rigurosa investigación y la publicación de este 

diccionario de educadores de Brasil; y agradezco a las colegas 

organizadoras, y cada una y uno de los investigadores, que me 

permitieron conocer las valiosas trayectorias académicas y la 

hermosa lucha de estas y estos educadores (orgullosamente 

populares), a quiénes se los puede nombrar con nombre y apellido. 

 

 
Alejandro Herrero 

Doctor en Historia. Director del Doctorado en Historia de la Facultad de Filosofía, 
Historia, Letras y Estudios Orientales de la Universidad del Salvador, Argentina. 
Coordinador del Área de Historia y del Centro de Investigación Históricas del 
Departamento de Humanidades y Artes de la Universidad Nacional de Lanús. 
Investigador Independiente del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y 
Técnicas (CONICET). Se especializa en Historia de la Educación e Historia política e 
intelectual en Argentina, siglo XIX y primeras décadas del siglo XX. Últimos libros 
publicados: Neil Franco, Alejandro Herrero, Angela Rita Christofolo de Mello 
(Organizadores). Pesquisas em educação no centro-oeste, nordeste e norte do Brasil 
e na Argentina. Cuiabá, Editora ARA-Universidad Federal Mato Grosso, 2024; Hugo 
Biagini, Alejandro Herrero y Martín Unzué (Compiladores). José Ingenieros ante su 
centenario, Buenos Aires, Instituto Gino Germani-UBA-Ediciones de la UNLa, 2024; 
Roger Chartier y sus lectores, Buenos Aires, Teseo Libros-Ediciones de la UNLa-
Ediciones USAL. 2023 (en colaboración con Laura S. Guic y Ariel Alberto Eiris). 





ISSN 1514–9935  |  E-ISSN 1853–3175  |  CC BY-NC-SA 4.0 
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo 

  PP. 355-364 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                355 

Acosta, Yamandú. Democracia en debate. 
Tensiones en la construcción de democracia 
en América Latina. Chisináu (Moldavia): Eliva 
Press, 2023, 233 p. 

Sebastián Ferreira1 

 https://orcid.org/0009-0009-7242-1721 

El libro que nos 

proponemos reseñar, reúne doce 

textos que fueron publicados entre 

los años 2008 y 2018. Su título nos 

anticipa que el elemento conductor 

corresponde a las posibilidades de 

la democracia para nuestro marco 

de discusión en torno a América 

Latina. Si bien las consideraciones 

realizadas por Yamandú Acosta 

corresponden a pensarse desde 

una perspectiva 

latinoamericanista, y a partir del 

giro descolonial que propone de 

acuerdo a la condición relativa a la “transmodernidad” observada en 

las constituciones emergentes, hay una fuerte impronta del contexto 

uruguayo en cuanto a autores, y en cuanto a registros problemáticos. 

 
1 Casa de Filosofía, Uruguay. Doctorando en Universidad Nacional del Sur, Argentina. Contacto: 

sebafp@gmail.com 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/anuariocuyo
https://orcid.org/0009-0009-7242-1721
mailto:sebafp@gmail.com


RESEÑA: ACOSTA, YAMANDÚ. DEMOCRACIA EN DEBATE. TENSIONES EN LA CONSTRUCCIÓN DE DEMOCRACIA… 

356          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

Ese doble horizonte debe tenerse presente si se quiere indagar 

acerca de los alcances de la filosofía en el Uruguay después del gran 

historiador de las ideas con el que contó nuestro país: Arturo Ardao2. 

Asimismo, la herencia que recoge el profesor Acosta del 

filósofo uruguayo Mario Sambarino puede observarse desde sus 

artículos más tempranos. En este libro no nos encontramos con esa 

excepción, dado que en el primer capítulo que se presenta, titulado 

“Pensamiento crítico, sujeto y democracia en América Latina”, se 

concentra en las democracias que se constituyeron en los años 

ochenta, luego de las dictaduras de Seguridad Nacional que 

recorrieron el Cono Sur. Entender ese asunto de la “posibilidad” de 

la democracia como un problema auténtico que atravesó a nuestros 

pueblos, es lo que resignifica Acosta a partir de Sambarino, cuando 

este se planteaba la necesidad de un filosofar situado en el marco de 

una configuración histórico-cultural, como radicalización de un 

problema (cf. Sambarino, 1976; Acosta, 2023, pp. 16-17). En tal 

sentido, entiende Acosta que, para abordar dicha problemática, 

aparecieron en los años ochenta dos obras refundacionales del 

pensamiento crítico en América Latina de los pensadores Arturo 

Andrés Roig y Franz Hinkelammert. En ambos autores emerge el 

nosotros latinoamericano en términos humanistas. De ahí que sea 

completamente crítico con las perspectivas poshumanistas y 

posmodernas, tal como lo ha señalado en otros escritos3. La 

necesidad de un “cambio de espíritu” como señalaba José Martí, es 

un elemento que mantiene vigencia para Acosta al decir: 

 
2Yamandú Acosta ha realizado una tarea de continuidad en torno a Arturo Ardao, véase: 

(Acosta, 2012). Sobre el relevamiento de la filosofía uruguaya contemporánea realizado por 

este último autor, puede consultarse, entre sus obras: (Ardao, 1956). 

3 Como ejemplo, el tratamiento de la temática acerca de la “muerte del sujeto” se puede 

encontrar ya en un texto de Acosta sobre Arturo Ardao que data de 1993. En dicho texto se 

pone de relieve la crítica a los posmodernos y posestructuralistas franceses (cf. Acosta, 2012, 

pp. 155-156). 



SEBASTIÁN FERREIRA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                357 

En el siglo XIX se trataba pues de democratizar la independencia 

para que esta lo fuera de, por y para todos en su diversidad sin 

exclusiones. En el siglo XXI, para que esa democratización pueda 

continuar extendiéndose y profundizándose, se trata de 

independizar la democracia: para ello hay que liberarla de la 

dictadura del capital que es el fundamento antidemocrático de su 

espíritu, hoy dominante (Acosta, 2023, p. 45). 

Dicha perspectiva, puede ser llevada adelante a partir de la 

conjugación del pensamiento crítico, el sujeto y la construcción de 

una alternativa democrática sin exclusiones en la que “el asesinato 

no se encuentre legitimado”. La recuperación de la problemática 

radical para nuestra configuración histórico-cultural que se planteaba 

Sambarino a mediados de los años setenta, se encuentra en la 

respuesta que viene ofreciendo Acosta en su planteo de la 

construcción crítica de una democracia otra.  

El segundo capítulo, “Las dictaduras recientes desde/en las 

democracias vigentes”, tiene como elemento fundamental la 

recuperación de algunas consideraciones planteadas por Karl Marx 

en El Capital, las cuales entiende como vigentes al momento de 

problematizar el recorrido de las democracias en América Latina. El 

planteo que recoge Acosta en el texto señalado radica en el orden 

estructural, en el cual se plantea como consecuencia de una injusticia 

estructural que excluye al mayor porcentaje de la población mundial. 

Acosta retoma, en segundo lugar, la perspectiva humanista de Marx 

al plantearse, “condiciones estructurales liberadas de injusticia” 

(Acosta, 2023, p. 60). Por ello, vemos que en la recepción de Marx 

realizada se plantea, por un lado, la lógica estructural del capitalismo 

y, por otro, la necesidad de liberar al hombre de las condiciones de 

injusticia en las que se encuentra. Estos aspectos se verán cotejados 

con el desarrollo del planteo de los derechos de tercera y cuarta 

generación, los cuales están en conflicto con los de primera y 

segunda generación. En ese entramado, la construcción de una 



RESEÑA: ACOSTA, YAMANDÚ. DEMOCRACIA EN DEBATE. TENSIONES EN LA CONSTRUCCIÓN DE DEMOCRACIA… 

358          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

democracia sin exclusiones parece recaer en la idea moderna de la 

revolución. En tal sentido planteará: 

La perspectiva actual de otra democracia en el contexto de 

orientaciones históricas y teóricas dominantes señaladas, pasa por 

indicar los límites de estas y por la realización de una revolución 

democrática, lo que implica discernir las generaciones de derechos 

humanos, las dimensiones de la democracia que a ellas 

corresponden, sus líneas de continuidad, de ruptura y de tensiones, 

aportando a la superación de la totalización de las relaciones 

mercantiles y de la dimensión jurídico-política de la democracia 

como “cáscara de acero” de estas, y de las democracias de la región 

como democracias de Seguridad Mercantil (Acosta, 2023, pp. 71-

72). 

Más adelante, se ponen de manifiesto los elementos 

postransicionales en torno a las nuevas democracias, en los que se 

afirma que las dictaduras impusieron el espíritu institucional a las 

nuevas democracias que surgieron en los años ochenta. En este 

elemento de transición política, pero también teórica, que encuentra 

Acosta se sostiene una transformación de carácter epistemológico en 

la consideración de la democracia a partir de la ciencia política. Este 

elemento significativo permite dar cuenta del aspecto discursivo de 

la transición. 

Esta presunción levanta la capacidad performativa de lo 

político-teórico sobre lo político-práctico y en un contexto de 

transformación epistemológica en que la ciencia política emergente 

apunta a desanclar lo político de las condiciones estructurales socio-

económicas, encontrando claves explicativo-interpretativas al 

interior de lo político en cuanto tal: En este sentido, opera 

promoviendo transiciones y democracias en que lo político-

democrático se reduce –en clave politicista– a la procedimentalidad 

en detrimento de la sustantividad (Acosta, 2023, p. 129). 



SEBASTIÁN FERREIRA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                359 

Dichas consolidaciones impusieron nuevas maneras de 

segregación como las que aporta Acosta en el capítulo 4: 

“Discriminación y segregación en el sistema penal”. Dicho testimonio 

expone el contexto penal uruguayo, tomando como registro 

problemático el que observamos durante la segunda década del siglo 

XXI, en torno a la necesidad de bajar la edad de imputabilidad. La 

lógica de exclusión sistémica sostiene una lógica de criminalización 

de ciertos sectores de la sociedad, lo cual aparece enraizada a las 

prácticas democráticas que mantienen en tensión y conflicto a las 

distintas generaciones de derechos humanos que se planteaba en el 

capítulo segundo del libro, asunto que será profundizado en el 

capítulo 5: “Derechos humanos: perspectivas críticas desde América 

Latina”, al subrayar la necesidad de “radical reformulación de los 

derechos de las relaciones de producción y de reproducción de la 

sociedad en cuanto sociedad burguesa” (Acosta, 2023, p. 93).  

El registro que asume un carácter de pensar las condiciones 

particulares de nuestra democracia en el Uruguay, es puesto de 

relieve al señalar una alternativa a la noción de “nuevas democracias” 

elaborado por Francisco Weffort, en la cual dicha definición se 

enmarca en la recuperación de las democracias previas a los 

autoritarismos. En ese caso, Uruguay no ingresaría en la descripción 

weffortiana de “ola” de las “nuevas democracias”, ya que habría que 

considerar como autoritario el período anterior al 27 de junio de 

19734 (Acosta, 2023, p. 159). Para ocuparse del caso uruguayo, 

Acosta sugiere que el carácter de nueva democracia se enraiza en los 

nuevos autoritarismos. Para sostener dicho posicionamiento recurre 

a los análisis realizados por Álvaro Rico en torno a la “Ley de 

Caducidad de la Pretensión Punitiva del Estado”, como “estatus 

fundante de ley de la democracia posdictadura” (Acosta, 2023, p. 

163). La imposibilidad de superación de dicha consagración funda a 

 
4Para una lectura institucional de lo manifiesto en el Uruguay hacia 1968, ver: (Demasi, 2019). 



RESEÑA: ACOSTA, YAMANDÚ. DEMOCRACIA EN DEBATE. TENSIONES EN LA CONSTRUCCIÓN DE DEMOCRACIA… 

360          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

la democracia en el horizonte de la impunidad, en la reproducción de 

los “efectos intencionales y no intencionales de la acción en términos 

de la violación de los derechos humanos por parte del Estado desde 

la predictadura hasta el presente” (Acosta, 2023, p. 163). Por ello, 

para el filósofo uruguayo, la democratización de la democracia debe 

sostenerse a partir de una “ética de la vida y de la convivencia” sin 

exclusiones. La filosofía en el Uruguay desde hace cuarenta años, 

viene planteándose estas problemáticas en torno al pasado reciente, 

que implica un “filosofar situado” de acuerdo a la interpretación de 

su “configuración histórico-cultural”, como lo planteaba Sambarino, 

y que Acosta retoma para resituar su crítica a la democracia a partir 

de la impunidad. Por ello, en el último artículo que compone el libro 

que estamos reseñando, subraya: 

La impunidad consagrada por ley en 1986 y derogada también por 

veinticinco años después de 2011, aunque siempre amenazante 

por la incertidumbre respecto de la interpretación de la ley por el 

poder del Estado competente, no obstante la derogación de la “ley 

de impunidad”, el espíritu de la impunidad y la cultura que sobre el 

mismo se construye, consagran la injusticia conculcando la justicia 

y por lo tanto hipotecando el horizonte que habilita el sentido de 

un orden democrático como aquél en que todos puedan vivir 

porque no obstante en él los asesinatos sigan siendo posibles, no 

estarán en él legitimados (Acosta, 2023, p. 220). 

Parte de dicha crítica a la sociedad burguesa surge de manera 

material en el capítulo 6: “La democracia en nuestra América: entre 

las profundizaciones de la modernidad y las emergencias de la 

transmodernidad”. La noción de transmodernidad, que Acosta 

recupera del trabajo de Enrique Dussel, ha sido significativa en su 

constitución teórica del sujeto como hemos destacado (Ferreira, 

2025). En este capítulo del libro, opera en cotejo con las nuevas 

democracias las cuales tienen un trasfondo autoritario por el 

incumplimiento de la modernización que se planteaba en los años 



SEBASTIÁN FERREIRA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                361 

cincuenta o la derrota de la revolución de los años sesenta y, por lo 

tanto, la naturaleza autoritaria que se irradió en el cono sur en la 

década del setenta, a la que asistimos en la actualidad como una 

versión democrática que implica no-dictadura y no-socialismo, lo que 

manifiesta la profundización neoliberal de las últimas décadas que 

distintos autores han cuestionado por su lógica de pensamiento 

único (Rebellato, 2000). En esa perspectiva de filosofía de la 

liberación en la que se encuentra a José Luis Rebellato puede 

ubicarse a Acosta, quien observa a la globalización como 

“legitimación de un orden antidemocrático”, que “reproduce y 

legitima relaciones de poder y los valores de la civilización del capital 

en el proceso de profundización y expansión de la modernidad en 

curso” (Acosta, 2023, p. 134). De ahí que la emergencia de la 

transmodernidad, nuestro autor lo observa en los procesos 

constitucionales y constituyentes que se desarrollaron en Venezuela, 

Ecuador y Bolivia. Sobre los mencionados procesos, señala: 

[…] las constituyentes y las constituciones refundacionales en 

Venezuela, Ecuador y Bolivia sientan las bases de legitimidad para 

la articulación del sentido de democracia como no-dictadura del 

capital (y por lo tanto no-neoliberalismo en tanto profundización-

distorsión del liberalismo) y como transición revolucionaria al 

socialismo (entendido como lógica política, económica, social, 

cultural e institucional para liberar a la democracia de la dictadura 

del capital) (Acosta, 2023, pp. 115-116). 

Estas constituciones que vendrían a ser superadoras de la 

lógica estructural en su fase neoliberal, al reconocer a sujetos que 

históricamente fueron excluidos e incorporar al mismo tiempo otros 

sujetos (como a la naturaleza), implica otra clase de ontología (cf. 

Viveiros de Castro, 2013; García, 2017), el profesor uruguayo plantea 

una trans-ontología como “perspectiva crítica con capacidad de 

interpelar a la modernidad desde fuera de ella” (Acosta, 2023, p. 

134). El giro descolonial que señala corresponde a estas emergencias 



RESEÑA: ACOSTA, YAMANDÚ. DEMOCRACIA EN DEBATE. TENSIONES EN LA CONSTRUCCIÓN DE DEMOCRACIA… 

362          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

de las constituciones en tanto refundaciones. Asimismo sigue el 

programa de investigación de Ramón Torres Galarza sobre las líneas 

que se presentan a comienzos del presente siglo como “democracia 

en revolución y revoluciones en democracia”, lo cual podrá 

emparentarse a la definición de socialismo del siglo XXI.  

Ahora bien, de qué manera pueden verse afectadas estas 

definiciones que correspondieron a señalar alternativas en la primera 

década del presente siglo, respecto a nuestra actualidad, teniendo en 

cuenta las prácticas de “gubernamentalidad”, las cuales establecen 

ciertas técnicas de conducir a los otros (Foucault, 2009). Por tanto, 

corresponde señalar, de qué manera puede pensarse el término 

“emergencia”. En efecto, ¿cuánto tiempo ha pasado para que esas 

“emergencias transmodernas” puestas de manifiesto en estas 

refundaciones constitucionales hayan sido franqueadas? El 

posicionamiento de Acosta, parece plantearse desde el principio en 

la observación de la lógica estructural capitalista presente en El 

capital, acompañado de un posicionamiento ético –de cambio 

estructural– a partir de una postura humanista de los derechos de 

tercera y cuarta generación como marcos de referencia. En tanto eso 

no pueda sostenerse, ¿se deberá pensar en nuevas emergencias?, o 

bien, reconsiderar qué implica llevar adelante “una revolución 

democrática” (Acosta, 2023, p. 71) en ese “discernimiento de 

derechos manifiesto”.  

Entendemos que estamos ante un libro de gran valía en el 

marco del cuestionamiento general de las democracias neoliberales, 

así como de reflexión sobre los alcances y límites de las “emergencias 

transmodernas” como “función utópica del discurso”, aportando al 

mismo tiempo, elementos problemáticos en torno a la constitución 

de una filosofía en el Uruguay después de Arturo Ardao, que 

problematice sobre su “configuración histórico-cultural”. 



SEBASTIÁN FERREIRA 

CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 45, AÑO 2024                363 

Referencias bibliográficas 

Acosta, Yamandú (2005). Sujeto y democratización en el contexto de la globalización. 
Perspectivas críticas desde América Latina. Montevideo: Editorial Norman-Comunidad. 

Acosta Yamandú (2012). Pensamiento uruguayo. Estudios latinoamericanos de historia de las 
ideas y filosofía de la práctica. Montevideo: Editorial Nordan-Comunidad. (Segunda edición). 

Acosta, Yamandú (2020) Sujeto, Transmodernidad, Interculturalidad. Tres tópicos utópicos en la 
transformación del mundo. Montevideo: Departamento de Publicaciones Facultad de 
Humanidades y Ciencias de la Educación, Universidad de la República. 

Acosta, Yamandú (2023). Democracia en debate. Tensiones en la construcción de democracia en 
América Latina. Chisináu (Moldavia): Eliva Press. 

Ardao, Arturo (1956). La filosofía en el Uruguay en el siglo XX. México: Fondo de Cultura 
Económica. 

Demasi, Carlos (2019). El 68 uruguayo. El año que vivimos en peligro. Montevideo: Ediciones de 
la Banda Oriental. 

Ferreira, S. (2025). La radicalización del sujeto en Yamandú Acosta o el dispositivo del filosofar 
latinoamericano. Ponencia presentada en las XXII Jornadas de Pensamiento Filosófico de la 
Fundación para el Estudio del Pensamiento Argentino e Iberoamericano (FEPAI), 22 de mayo de 
2025. 

Foucault, Michel (2009 [2004]). Seguridad, territorio, población. Curso en el Collège de France 
1977-1978. (Traducción de Horacio Pons). Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 

García, Jesús Alejandro (2017). Es la vida lo que está en riesgo: ontología y política de un 
levantamiento. Revista Nómadas, (46), 95-109. Recuperado de: 
http://www.scielo.org.co/pdf/noma/n46/0121-7550-noma-46-00095.pdf 

Rebellato, José Luis (2000). Ética de la liberación. Montevideo: Nordan-Comunidad. 

Sambarino, Mario (1976). La función sociocultural de la Filosofía en América Latina. Recuperado 
de: http://www.mariosambarino.org/ 

Viveiros de Castro, E. (2013). La indianidad es un proyecto de futuro. En E. Viveiros de Castro, 
La mirada del jaguar. Introducción al perspectivismo amerindio (pp. 197–210). Buenos Aires, 
Argentina: Tinta Limón. 

 

Sebastián Ferreira 

Doctorando por la Universidad Nacional del Sur, Bahía Blanca, Argentina. Magíster 
en Ciencias humanas, opción Filosofía Contemporánea, Facultad de Humanidades y 
Ciencias de la Educación, Universidad de la República, Uruguay. Egresado como 
profesor de filosofía en el Instituto de Profesores Artigas, Uruguay. Fue profesor de 
Pedagogía II y de Epistemología en el Instituto de Formación docente de Florida 
(Consejo de Formación en Educación). Fue alumno del Programa de Pos Graduação 

http://www.scielo.org.co/pdf/noma/n46/0121-7550-noma-46-00095.pdf
http://www.mariosambarino.org/


RESEÑA: ACOSTA, YAMANDÚ. DEMOCRACIA EN DEBATE. TENSIONES EN LA CONSTRUCCIÓN DE DEMOCRACIA… 

364          CUYO. ANUARIO DE FILOSOFÍA ARGENTINA Y AMERICANA, VOL. 46, AÑO 2025 

en Filosofía de la Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul en 2015. 
Actualmente participa en Casa de Filosofía, Uruguay. Trabaja sobre la Filosofía en el 
Uruguay desde los años cincuenta del siglo XX, y sobre el filósofo francés Michel 
Foucault. Ha publicado artículos en Argentina, Brasil, Chile, España, México y 
Uruguay y el libro: Irradiación de la fenomenología en el Uruguay (1950-1970), 
Montevideo, Ginkgo Editora, 2024. 


