
 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 267 

REVISTA DE LITERATURAS MODERNAS 
 VOL. 55, Nº 2, JULIO-DICIEMBRE 2025| PP. 267-286 

ISSN 0556-6134, EISSN 0556-6134 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas  

RECEPCIÓN 17 MAR 2025 – ACEPTACIÓN 22 MAY 2025 

La dignidad del silencio 

The dignity of silence 

https://doi.org/10.48162/rev.53.022 

Alfredo Saldaña Sagredo 

Universidad de Zaragoza 
España 

asaldana@unizar.es 

 https://orcid.org/0000-0002-2327-4632 

Resumen 

Quizás esa dignité du silence a la que alude Maurice Blanchot en L'espace 
littéraire (1968) pueda acoger lo que comienza a runrunear cuando se 
diluyen la autoridad y la consistencia de una afirmación sobre las cuales 
quien escribe ya no conserva ninguna autoridad, en el instante en que se 
apacigua el ruido y la palabra que está bajo la arena, custodiada por el 
silencio, a la espera de una escucha,  pugna por decir; quizás ahí pueda 
abrirse una inmensidad de posibilidades que solo el silencio es capaz de 
cuidar y proteger, quizás lo escrito, como parece sugerir Blanchot, solo sea 
la manifestación de una ilusión, la prefiguración de un prolongado y sereno 
desvanecimiento. Sin embargo, ¿cómo cuidar esa dignidad?, ¿cómo 
salvarla?, ¿cómo sostenerse en una palabra labrada y suspendida en el aire 
sobre la que ya no se tiene ninguna clase de dominio? Estas páginas 
reflexionan en torno a esas cuestiones. 

Palabras clave: dignidad, silencio, inefable, lenguaje, Blanchot 

Abstract 

Perhaps that dignity of silence alluded to by Maurice Blanchot in L'espace 
littéraire (1968) can encompass what begins to murmur when the authority 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas
https://doi.org/10.48162/rev.53.022
mailto:asaldana@unizar.es


La dignidad del silencio 

268  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

and consistency of an affirmation, over which the writer no longer retains 
any authority, dissolve, at the moment when the noise subsides and the 
word that lies beneath the sand, guarded by silence, awaiting to be heard, 
struggles to be spoken; perhaps there an immensity of possibilities can open 
up that only silence is capable of nurturing and protecting; perhaps what is 
written, as Blanchot seems to suggest, is only the manifestation of an 
illusion, the prefiguration of a prolonged and serene fading away. However, 
how to care for that dignity? How to save it? How to sustain oneself in a 
word carved and suspended in the air over which one no longer has any kind 
of dominion? These pages reflect on these questions. 

Keywords: dignity, silence, unspeakable, language, Blanchot 

¿Cómo se relacionan el mundo, el silencio y el lenguaje?, ¿forma parte de 
la vida lo inefable?, ¿dónde se oculta la realidad que las palabras no pueden 
nombrar, el mundo que el verbo no alcanza a tocar?, ¿niegan las palabras 
con lo que dicen aquello que callan?, ¿cómo representar esa posibilidad que 
disuelve y al mismo tiempo incorpora el silencio sin traicionarla con el 
lenguaje?, ¿por qué hablar nombrando y no callando?, ¿por qué decir y no 
callar?, ¿por qué sustituir con el ruido la plenitud turbadora de la afonía?, 
¿por qué ha de escucharse algo distinto del silencio? Y llegados a este 
punto, ¿por qué empeñarnos en que la palabra, al leerse, se vea y no solo 
se oiga?, esto es, ¿por qué prolongarla por escrito?, ¿por qué perpetuarla a 
través de una huella visual más allá de su propia voz?, ¿por qué añadir grafía 
a la oralidad de la phoné?, ¿por qué alargar el afecto con el concepto? y, en 
fin, ¿cómo expresar verbalmente aquello que se resiste al sentido 
enturbiándolo con palabras? Escribe Maurice Blanchot: 

Ce qui s´écrit livre celui qui doit écrire à une affirmation sur laquelle il est 
sans autorité, qui est elle-même sans consistance, qui n´affirme rien, qui 
n´est pas le repos, la dignité du silence, car elle est ce qui parle encore 
quand tout a été dit, ce qui ne précède pas la parole, car elle l´empêche 
plutôt d´être parole commençante, comme elle lui retire le droit et le 
pouvoir de s´interrompre.1  (1968, pp. 16-17) 

 

1 En la traducción de Vicky Palant y Jorge Jinkis: “Lo que se escribe entrega a quien debe escribir a una 
afirmación sobre la que no tiene autoridad, que es inconsistente, que no afirma nada, que no es el 
reposo, la dignidad del silencio, porque es lo que aún habla cuando todo ha sido dicho, lo que no precede 
a la palabra, porque más bien le impide ser palabra que comienza, porque le retira el derecho y el poder 
de interrumpirse” (Maurice Blanchot, 1968, p. 20). 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 269 

Quizás esa dignité du silence a la que alude el autor de Le Livre à venir pueda 
acoger lo que comienza a runrunear cuando se diluyen la autoridad y la 
consistencia de una afirmación sobre las cuales quien escribe ya no 
conserva ninguna autoridad, en el instante en que se apacigua el ruido y la 
palabra que está bajo la arena pugna por decir —pero antes, en todo caso, 
de manifestarse—, quizás ahí pueda abrirse una inmensidad de 
posibilidades que solo el silencio es capaz de custodiar y proteger, quizás lo 
escrito, como parece sugerir Blanchot, solo sea la manifestación de una 
ilusión, la prefiguración de un prolongado y sereno desvanecimiento. Sin 
embargo, ¿cómo cuidar esa dignidad?, ¿cómo salvarla?, ¿cómo sostenerse 
en una palabra labrada y suspendida en el aire sobre la que ya no se tiene 
ninguna clase de dominio? Roberto Juarroz, sin desvelar el misterio, sin 
resolver el enigma, antes aun, ahondando en él, destapó la caja de los 
truenos y ensayó su singular respuesta en este poema de Segunda poesía 
vertical: 

Caen palabras de las nubes. 
Caen para caer, 
no para que alguien las recoja. 
Caen para recuperarse 
en la tensión más quieta. 
 
De pronto, 
una de esas palabras queda como suspendida en el aire. 
Entonces, yo le doy mi caída. (2005, p. 86) 

Dar a las palabras nuestro desmoronamiento, entregarnos con él, caer con 
las palabras que, como gotas de agua, se vencen y se inclinan solo para caer 
como estalactitas que aún confían en sostenerse sobre sus 
correspondientes estalagmitas, ser con ellas un mismo derrumbe y dejar 
que en esa suerte de catábasis sea la dignidad del silencio la que finalmente 
acoja el desplome.  

No es extraño que el motivo de la caída aparezca de una manera más o 
menos recurrente en una propuesta poética como la juarrociana, y no lo es 
porque se trata de una escritura desarrollada insistentemente sobre el eje 
de la verticalidad (recordemos, Poesía vertical es el título que el argentino, 
precedido del correspondiente ordinal, fue dando a sus sucesivas entregas 
poéticas, hasta la Decimocuarta poesía vertical, que apareció ya póstuma 



La dignidad del silencio 

270  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

en 1997), un eje apuntalado sobre una singular y paradójica ley de gravedad 
que actúa como una fuerza hacia abajo y, al mismo tiempo, como una 
atracción irresistible hacia arriba. Todo cae, todo se vence y se desploma, a 
veces para detenerse y sostenerse en el aire, en ocasiones para ganar 
empuje y desplazarse hacia lo más elevado, a menudo para no caer del 
todo, dar vuelta, tomar impulso y volver de nuevo a desmoronarse. Caer 
entonces como quien halla en la caída una imagen premonitoria de la 
muerte y aún tiene fuerzas para demorarla, caer al margen del trazado de 
las líneas y los senderos y encontrar casa en la intemperie bajo un cielo 
abierto. Caer como quien descubre en esa caída el argumento o el sentido 
de una identidad vencida. 

Es hora de retroceder de los lenguajes aprendidos y retirar todas esas 
palabras que encallan y con las que hemos tejido el manto bajo el que se 
oculta el corazón esencial de la realidad; es tiempo de abrir las ventanas 
para que una bocanada de viento arrase el paisaje haciéndolo temblar, lo 
limpie de todas sus adherencias y dé paso a ese sitio vacío y silencioso en el 
que todo, cualquier cosa, desde la inacción y la quietud, pueda ocurrir y 
escucharse. En estas condiciones, creo que no resulta deshonesto 
empatizar con el silencio hasta dar con la plenitud del vacío, más bien 
considero que es una tarea imprescindible, absolutamente necesaria. Lu Ji, 
un pensador y poeta neotaoísta del siglo III, escribió: “Vacía tu mente por 
completo, y concentra el pensamiento” (2010, p. 75). Y la poesía podría muy 
bien decirnos algo así. De hecho, a veces nos lo recuerda: “J´occupe soudain 
ce vide en avant de toi” [“De repente, ocupo este vacío ante ti” traducción 
propia] (Du Bouchet, 2017, p. 23). 

Sí, en ocasiones la poesía arrastra ese ábrego que limpia todas esas 
adherencias que empañan y enturbian nuestro contacto con lo más real de 
la realidad, un soplo que borra el ruido inane y ensordecedor que a menudo 
nos rodea y da paso al silencio, que se presenta así no tanto como la 
negación o la ausencia de la palabra sino como “el pórtico de su inminencia” 
(Juarroz, 2005, p. 312), el umbral o —a veces, lo que no es lo mismo— el 
destino ansiado: “Words, after speech, reach / into the silence” [“Tras el 
discurso / las palabras aspiran al silencio” traducción de E. Pujals Gesalí] 
(Eliot, 1987, p. 92). Hablar a partir del limen que abre paso al silencio. Callar, 
después de haber hablado, para dar con un silencio que “da a escuchar y en 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 271 

lo que se oye calla” (Mujica, 2023, p. 245). Detenerse y dejar que el viento 
(des)oriente en el sendero nuestros pasos tentativos. Y es que, como 
mostraron los pensadores taoístas hace más de dos mil años, el viento es 
en sí mismo silencioso, “no tiene sonido”. Son las anfractuosidades, 
adherencias y asperezas del terreno, es decir, todos aquellos cuerpos con 
los que el aire choca al moverse (montes, rocas, árboles, bosques, plantas y 
animales, matorrales, hojas, piedras, cavidades, etc.), las que “suenan 
dulcemente como boquillas cuando el viento es fuerte” (Chuang Tse, 2005, 
pp. 46-47). Son, pues, todos esos elementos los que suenan y no el viento 
que, en sí mismo, repito, es silencioso. En esas circunstancias, no hacer, no 
actuar o no hablar son maneras de hacer, actuar o hablar que abren las 
puertas a la posibilidad de disolver la voluntad y sumir la identidad en el 
vacío. Ahí encontramos un principio compartido por los principales textos 
del taoísmo. Y en un contexto cultural, espacial y temporal muy diferente, 
escribe el poeta y ensayista sirio Adonis (2005, p. 160): “Hablo sin hablar / 
camino sin caminar”.  

Entre otros, Hugo Mujica ha prestado atención en su poesía a algunas de 
estas cuestiones y, así, ha declarado que el poema al que aspira “es el que 
pueda leerse en voz alta sin que nada se oiga” (2023, p. 225). Sí, es obvio 
que se trata de una contradictio in terminis, una quimera, un imposible que 
abre una posibilidad permanentemente demorada, pero no por ello deja de 
ser, al mismo tiempo, un anhelo legítimo y necesario, una cuestión de 
conciencia. Solo un decir que responda a la potencia del pensar es capaz de 
trasladar “lo que ha de permanecer inexpresado” (Heidegger, 1986, p. 81). 
Así podría formularse la pregunta a la que trató de contestar Giuseppe 
Ungaretti a lo largo de sus más de cincuenta años de contenida y depurada 
trayectoria poética (que podría entenderse como el tuétano de su propio 
itinerario biográfico), reunida bajo el título de Vita d´un uomo, cifrada en el 
intento de dar voz al silencio, expresar la irreductible dificultad de la propia 
expresión (Saldaña, 2006). 

Surge el mundo de ese hueco en el que solo vive el silencio para adquirir 
idea, forma e imagen con el lenguaje, pero ese formidable y arrollador 
esfuerzo no deja al final de resultar vano e inúltil pues la palabra se presenta 
entonces como la huella nemónica de una desaparición; la palabra, en esas 
circunstancias, solo consigue con su presencia modelar una engañosa y a 



La dignidad del silencio 

272  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

veces deslumbrante fantasmagoría, suscitar un estado de ilusión y 
figuración en el que la hondura del vacío ha sido sustituida por la vacua, 
apabullante y excesiva palabrería. En expresión de Yves Bonnefoy: “L´infini 
n´est pas étendue mais profondeur” [“El infinito no es extensión sino 
profundidad”] (2019, p. 106). La profundidad iridiscente del abismo ha sido 
cegada por el horizonte pétreo de las superficies, la intensidad ha dado paso 
a la extensión y ya raras veces tenemos la oportunidad de contemplar las 
palabras que permanecen en silencio cuando el poeta se retira y deja que 
sea el poema quien hable. Por eso, acierta Paul Auster cuando afirma: “To 
enter the silence of this wall, I must leave myself behind”, o recomienda: 
“To hear the silence / that follows the word of oneself” (Auster, 2014, pp. 
124, 174)2. 

Y es que el poeta, cuando conoce el valor que tienen las palabras, debería 
aprender a retirarse, practicar la retirada para permitir que sea el silencio 
quien respire e impida que la poesía zozobre en una vana y estéril 
elocuencia, entendida, como señala Philippe Lacoue-Labarthe, no tanto 
como “la palabra que hace público el secreto sino, más bien, [como] la que 
transgrede una prohibición” (2006, p. 35). El silencio protege y envuelve al 
secreto y el poeta con su palabra no hace otra cosa que intentar airearlo y 
hacerlo público: “La poésie est à la fois parole et provocation silencieuse” 
[La poesía es a la vez palabra y provocación silenciosa] (Char, 2007ª, p. 326). 
Como recuerda y aconseja Edmond Jabès: 

Écrire est un acte de silence; acte se donnant à lire dans son intégralité. 
Plus qu´au sens, attache-toi au silence qui a modelé le mot. 
Tu apprendras davantage sur lui et sur toi, n´étant plus, l´un et l´autre, 
qu´écoute. (1995, p. 27)3 

Mientras tanto, forzamos al mundo a hablar o, al menos, depositamos 
nuestra confianza en la esperanza de que llegue el visitante que nunca llega 
cargado con unas pocas palabras que otorguen algún sentido al mundo, 
alguna explicación, algún consuelo. Así se transforma ese “silencio desnudo 

 

2  En la traducción de J. Doce: “Para entrar en el silencio de este muro / debo dejarme atrás a mí mismo. 
[…]  Oír el silencio / que sigue a la palabra de uno mismo” (Auster, 2014, pp. 125 y 175). 

3  En la traducción de J. Á. Valente: “Escribir es un acto de silencio, que se da a leer en su integridad. / 
Más que al sentido, apégate al silencio que ha modelado la palabra. / Aprenderás más sobre él y sobre 
ti, siendo tan sólo, el uno y el otro, escucha” (Valente, 2002, p. 331). 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 273 

del pensamiento” (Blanchot, 1999, p. 43) en lenguaje de las fundaciones y 
las aniquilaciones, palabra poética y/o palabra filosófica, palabras que 
cuestionan de un modo radical esos sistemas con los que tratamos de vestir 
y ocultar casi todos nuestros prejuicios. Pero ese silencio desnudo del 
pensamiento que sostiene a la palabra que piensa bajo la arena, además de 
contener el germen potencial de un lenguaje emancipador, puede 
convertirse en un estado de gracia, el objetivo principal de una palabra que 
reconoce su derrota al retirarse al desierto y darse frente al ruido por 
vencida (Saldaña, 2018). El quid de la cuestión radicaría en ese punto 
indeterminado que se sitúa entre la palabra y el silencio, esa zona abierta 
que, como señaló Juarroz, puede funcionar como una extraña esperanza 
que trate de recuperar todo lo perdido: 

No se trata de hablar, 
ni tampoco de callar: 
se trata de abrir algo 
entre la palabra y el silencio. (2005a, pp. 67-68) 

“Le silence assiste le secret”, dice Edmond Jabès (1997, p. 148), sí, el silencio 
ayuda al secreto, el secreto solo puede manifestarse en el silencio que lo 
custodia y protege, pero qué difícil resulta vivir bajo ese atronador manto 
de silencio, un silencio que está ahí, por debajo de las palabras, 
insuflándoles el aire que necesitan para respirar. Y así, con la ayuda de unas 
cuantas metáforas más o menos obsesivas, Jabès fue perfilando un singular 
itinerario poético en el que el desierto se presenta como el gran mito 
personal, un lugar no tanto de acogida como de tránsito: “La parole n´a 
droit de cité que dans le silence des autres paroles. Parler, c´est d´abord 
s´appuyer sur une métaphore du désert, c´est occuper une blancheur, une 
espace de poussière ou de cendre” (Jabès, 1991, p. 101)4.  

El silencio cuida, ayuda y acompaña al secreto, sí, pero, ¿cómo vivir en 
secreto, en silencio?, ¿cómo habitar la anonimia?, ¿qué grado de conciencia 
podemos tener de algo que, por definición, no puede desvelarse? De este 
modo, nos encontramos con una escritura atravesada por el silencio, la de 

 

4  “La palabra solo tiene derecho a existir en el silencio de las demás palabras. Hablar es, sobre todo, 
confiarse a una metáfora del desierto, habitar una blancura, un espacio polvoriento o de ceniza” (la 
traducción es mía). 



La dignidad del silencio 

274  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Jabès, por ejemplo, que nos enseña “[…] que les racines parlent, que les 
paroles veulent pousser et que le discours poétique est entamé dans une 
blessure” (Derrida, 1979, p. 99)5. 

Así, una y otra vez nos empeñamos en desvelar ese secreto con la palabra 
y el mundo entonces agoniza en el poema, desfallece en la fábula filosófica. 
Mantengamos abierta esa herida silenciosa para que por ahí el poema, la 
vida, pueda desangrarse. De nuevo Jabès: 

Le silence n´est pas faiblesse. Il est, tout au contraire, force. 
La faiblesse de la parole est de l´ignorer. (1995, p. 28)6 

Ignorar la formidable potencia del silencio, esa es la debilidad de una 
palabra desgastada y embrutecida por el ruido. 

Como afirma Bachelard (1994, p. 216): “Hay poemas que van al silencio 
como se desciende a una memoria”. Es el viaje que se lleva a cabo a la 
búsqueda del blanco que rodea al negro de la tinta y que simboliza el vacío 
en el que estamos sumidos: “Avant et après la parole, il y a le signe / et, 
dans le signe, le vide où nous croissons” [“Antes y después de la palabra, hay 
un signo / y, en el signo, el vacío donde arraigamos“ traducción propia] 
(Jabès, 2002, p. 96), un vacío infinito que en la escritura se representa a 
través del mito de la página en blanco, espacio, como señala Edmond Jabès 
“[…] réservé à l´agile et vorace animal anthropode du silence” [“reservado 
para el ágil y voraz animal antropoide del silencio” traducción propia] (1995, 
p. 11), lugar en el que brota la cegadora claridad de la que surge la epifanía 
de lo oscuro, el emergente trazo negro de la letra impresa: “Rendre le mot 
visible, c´est-à-dire noir” [“Hacer visible la palabra, es decir, ennegrecerla”] 
(Jabès, 2005, p. 282). El blanco, el silencio, el blanco abisal, “el blanco que 
está en el fondo de lo que no tiene fondo” (Blanchot, 1999, p. 69), el blanco 
que acompaña y envuelve al negro de la letra impresa, porque el texto solo 
puede leerse a partir de los espacios en blanco que se generan entre las 
palabras, es decir, a partir de los vacíos que enmarcan el propio relato.  

 

5 En la traducción de Patricio Peñalver: lo que nos enseña Jabès es “que las raíces hablan, que las 
palabras quieren brotar, y que el discurso poético empieza, se encenta en una herida” (Derrida, 1989, 
p. 90). 

6 En la traducción de J. Á. Valente: “El silencio no es debilidad del lenguaje. Es, por el contrario, fuerza. 
/ La debilidad de la palabra es ignorarlo” (Valente, 2002, p. 331). 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 275 

El texto nos recuerda a través de esos silencios lo que ha tenido que callar 
para decir lo que en efecto dice, siendo así que —como señala Jean-Luc 
Nancy en el epílogo a la edición española de La communauté inavouable— 
lo que ha sido silenciado es conocido por quien ha decidido callarse: “Lo que 
de este modo es callado es sabido por quien se calla” (Blanchot, 2002, p. 
112). En todo caso, lenguaje y silencio se necesitan recíprocamente, de tal 
manera que el primero no surge sino de la ruptura o corte del segundo y 
que —como muy bien sugirió Blanchot (1983)— la proposición con que 
Wittgenstein aconseja el silencio y cierra el Tractatus, “De lo que no se 
puede hablar, hay que callar la boca” (2002, p. 277), indica el hecho de que 
el silencio no rige para sí mismo, de que para callarse, en definitiva, antes 
hay que hablar, un hablar que, en el caso de la palabra poética, puede 
contener “[…] la fuerza de una revelación, de una instancia epifánica.” 
(Milán, 2004, p. 24). Encontramos un precedente de estas ideas en El arte 
de callar, una obra del siglo XVIII escrita por el abate Dinouart que ha de 
leerse, frente a lo que sugiere su título, como un tratado más —aunque 
extraordinariamente singular— en la historia de la retórica, un “arte de 
hablar” en el que el silencio no ha de entenderse a la contra de la palabra 
sino como una opción con unas formidables cualidades significativas que 
hay que respetar, de tal modo que debemos “[…] distinguir, en los 
acontecimientos de la vida, las ocasiones en que el silencio debe ser 
inviolable” (Dinouart, 2003, p. 48). 

En casos como esos, el silencio es la materia envolvente de la escritura, 
indica los límites de su extensión y abre el camino a una posibilidad que 
incorpora la promesa riesgosa y al mismo tiempo deseable de su propia 
imposibilidad. Es “la posibilidad de lo imposible”, o bien: “La poesía tiende 
hacia lo imposible, pero nos hace posibles” (Juarroz, 2005a, pp. 302 y 429). 
Así se entienden las palabras de J. Á. Valente: “Leer es entrar en el libro, es 
decir, en el territorio de su infinita posibilidad. Entrar en su blanco, en su 
silencio o en su vacío. […] La plenitud del libro es su vacío” (2004, p. 31), y 
los poemas en los que escribe: “Vienen / desde el vacío las palabras”, “Este 
tiempo vacío, blanco, extenso, / su lenta progresión hacia la sombra” 
(Valente, 2001, pp. 25 y 100), y de vacíos y ausencias sabía mucho el propio 
Jabès, para quien la incertidumbre, el abismo y el silencio están en la base 
de la escritura: “La blancura deja un día de ser color, para ser por fin abismo. 
[…] El abismo es silencioso” (Jabès, 2001, pp. 58 y 74). En otro lugar —



La dignidad del silencio 

276  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

aunque, como Valente, se sirve del sustantivo genérico livre, podemos leer 
ese término como poesía o filosofía—, señala: “Le livre défie toute 
croyance” (Jabès, 1995, p. 15). En efecto, el libro pone en cuestión cualquier 
tipo de creencia o convicción. Y es que —además de esa desasosegante 
incertidumbre a la que el saber nos aproxima— el estado natural, originario, 
es lo inefable y mudo. Así pues, hablar —escribir también, por lo tanto— 
supone abrir una grieta en el silencio, instaurar, casi siempre, un conflicto. 
El mundo, que tiene forma de palabra, es el tema de esa disputa. La 
escritura ensucia y viola entonces la blancura inmaculada del papel en 
blanco, da voz a esa misma blancura callada, profana la norma sagrada del 
silencio. ¿Qué puede decirnos esa blancura vacía en la que nada, todavía, 
se ha escrito? 

En este sentido, “poesía” e “inefabilidad” aluden a un mismo imposible que 
ha de entenderse, a partir de algunos trabajos de Georges Bataille, no como 
lo contrario de lo posible sino como el indicio o la sugerencia de no limitarse 
a lo posible; como señala J. Á. Valente: “La noción de inefabilidad se basa, 
precisamente, en la idea de que hay un mundo de realidad que el lenguaje 
no puede expresar. Pero esa realidad está sumergida en el lenguaje mismo” 
(2004, p. 149); de ahí que se trate de un imposible en el que la palabra 
robada al silencio no acaba de colmar todas las expectativas de significación 
depositadas en ella, y en nuestro caso palabra poética, desprovista de razón 
e inteligencia, propia de endiosados, dementes y posesos —como asegura 
Sócrates en el Ion platónico— pero apropiada, por lo tanto, para referir esa 
otra realidad a la que no tiene acceso el verbo de la lógica, la rentabilidad y 
el sentido común, palabra escrita, en fin, sobre la “ligne blanche” que traza 
el itinerario de la libertad, sigue el rastro de la ausencia y el silencio y sabe, 
como intuyera René Char, que el corazón de la eternidad habita en el 
instante: “Si nous habitons un éclair, il est le coeur de l´éternel” (Char, 2007, 
p. 190) y, en otro lugar, “L´éclair me dure” (Char, 2007a, p. 258)7. El 
relámpago es el soplo fugaz que da forma y sentido a esa eternidad. Matsuo 
Bashō encontró el suyo en el salto de una rana en un estanque. 

 

7  En la traducción de Alicia Bleiberg: “Si habitamos un relámpago, es el corazón de 
lo eterno. […] El relámpago me dura” (Char, 2007a, pp. 341 y 259). 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 277 

Lenguaje, “lindero de tinieblas” (Celan, 1999, p. 349), superficie cuya linde 
se ve amenazada por la afónica y cegadora oscuridad del silencio, lenguaje 
que comienza cuando el silencio finaliza, un silencio que hace acto de 
presencia cuando el lenguaje se retira y opta por callarse. Pero, si no 
enmudece, ¿quién habla cuando el lenguaje habla?, y ¿quién deja de 
hacerlo cuando ese mismo lenguaje es arrastrado hacia el silencio? Según 
Michel Foucault: “el sujeto que habla no es tanto el responsable del 
discurso […], como la inexistencia en cuyo vacío se prolonga sin descanso el 
derramamiento indefinido del lenguaje” (1997, p. 11), es decir, el ser del 
lenguaje emerge a partir de la desaparición del sujeto, una idea que 
también encontramos en Jean-François Lyotard cuando señala que “el 
verdadero sujeto del decir no es ‘el que dice’, sino lo dicho” (1996, p. 124). 
La manifestación de lo dicho borra la presencia del que dice, la aparición de 
lo dicho conlleva la desaparición del que dice.  

Y algo parecido escribe Blanchot en un ensayo sobre René Char: 

Detrás de la palabra escrita, no hay nadie presente, sino que ella da voz a 
la ausencia, como en el oráculo donde habla lo divino, el dios en sí mismo 
nunca está presente en su palabra, es pues la ausencia de dios quien habla. 
(Blanchot, 1999, p. 24) 

Se trata entonces, en efecto, de un lenguaje impersonal, impropio, 
desprovisto de propiedad, despersonalizado, anónimo, carente de alguien 
—sea ese alguien, ese sujeto, un dios o un ser humano— que se 
responsabilice del discurso y cargue con todo el peso de su buena o mala 
conciencia. La ausencia da nombre al lugar desde el que se escribe, pero 
también refiere lo que se pretende observar; en su manifestación se 
encuentra la identidad de un registro en cierto modo inadecuado, pero la 
ausencia, es obvio, es una presencia vacía o, si se quiere, una presencia en 
estado de latencia: había alguien ahí pero ocurrió algo y ese alguien se 
esfumó; se escuchaba algo pero llegó el silencio y lo acalló, alguien pasó y 
al cabo sus huellas se borraron. De este modo, José Ángel Valente percibe 
la escritura como “una especie de teoría de la ausencia” (Saldaña, 2018, p. 
106), y la etimología nos recuerda que theorein significa ver, observar, 
contemplar, por lo que, en nuestro caso, se trataría de una mirada fijada en 
lo desaparecido. Así, del poeta podría decirse algo parecido a lo que 
afirmaba Blanchot de Bataille, quien vivió “[…] exposé à une communauté 



La dignidad del silencio 

278  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

d´absence, toujours prête à se muer en absence de communauté” (Blanchot, 
1983, p. 13)8. Una ausencia que también percibe como algo entrañable 
Adonis en su poema “Este es mi nombre”: 

Diremos la sencillez: en este universo 
hay una cosa que llamamos presencia 
y otra cosa que llamamos ausencia. 
Digamos la verdad: nosotros 
somos la ausencia. 
Ni el cielo ni el barro 
nos engrendraron. 
Somos la espuma que se evapora 
en el río de las palabras. (Adonis, 2006, p. 71) 

En L´espace littéraire, la imagen y la mirada de Orfeo desempeñan 
funciones emblemáticas y decisivas vinculadas con esa ausencia. Orfeo 
representa el poder del arte por el cual la noche se abre y se muestra 
dispuesta a recibirlo; Eurídice, por su parte, simboliza el extremo 
inalcanzable que ese arte trata de alcanzar, “l´instant où l´essence de la nuit 
s´approche comme l´autre nuit” (Blanchot, 1968, p. 227), un extremo y un 
instante que definen el corazón de la noche, el lugar y el tiempo en los que 
se proyecta una mirada. Pero, como sabemos, ese trayecto no llega a buen 
puerto, es una travesía condenada a naufragar. Escribe Blanchot: “L´image 
[...] est après l´objet: elle en est la suite; nous voyons, puis nous imaginons” 
(1968, p. 347)9. Después del objeto surge la imagen y después de esta 
aparece el pensamiento; no hay objeto sin imagen que lo represente ni 
imagen sin conciencia reflexiva en que basarse. Entender a partir de esa 
mirada es una experiencia íntima, una forma de interiorización en la que el 
lenguaje ha sido sometido a reflexión por una subjetividad que piensa, una 
subjetividad que se disuelve en su propio pensamiento. En El pensamiento 

 

8 En la traducción de Isidro Herrera: “[…] expuesto a una comunidad de ausencia, 
siempre dispuesta a transformarse en una ausencia de comunidad” (Blanchot, 
2002, p. 14). 

9 En la traducción de Vicky Palant y Jorge Jinkis: “[Eurídice es] el instante en que la 
esencia de la noche se acerca como la otra noche. […] La imagen […] está después 
del objeto: es su continuación; primero vemos, luego imaginamos” (Blanchot, 1968, 
pp. 161 y 244). 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 279 

del afuera, ese texto foucaultiano que ha de leerse en gran medida como 
un homenaje a Blanchot, Eurídice se presenta como un pariente cercano de 
las sirenas: “lo mismo que estas no cantan más que el futuro de un canto, 
Eurídice no deja ver más que la promesa de un rostro” (Foucault, 1997, p. 
58). Voz e imagen diferidas. 

En uno de los textos clásicos del taoísmo, el Tratado del vacío perfecto, Lie 
Tse afirma que la distinción entre la vida y la muerte solo es imaginaria, una 
ficción, y eso es algo en lo que coinciden él mismo y el muerto, él por 
razonamiento y el extinto por experiencia:  

Él y yo sabemos que apegarse a la vida y temer a la muerte no es razonable, 
pues la vida y la muerte no son sino dos fases fatalmente sucesivas. Todo 
pasa, según los tiempos y los medios, por estados sucesivos, sin cambiar 
esencialmente. (2006, p. 17)  

Alternancia sucesiva de la vida y la muerte que se presenta como algo fatal 
e inevitable y contra la que es inútil luchar. La muerte es a la vida, afirma 
Lie Tse, lo que la vuelta es a la ida; la muerte es el regreso y nos coloca en 
la casilla de salida, como en el juego de la oca, en una suerte de regressus 
ad uterum: “Así, pues, querer hacer durar la vida y escapar de la muerte es 
querer lo imposible” (Lie Tse, 2006, p. 19). Regreso, sí, pero ¿adónde? 
Quizás se trate de regresar a un no-lugar no por más desconocido menos 
familiar y entrañable. Aunque vivieron en mundos simbólicos y culturales 
muy diferentes, Lie Tse es coetáneo de Sócrates, con quien coincide en una 
visión de la muerte despojada de todo trascendentalismo. 

Escribir así a la luz de una lámpara desconocida e inaccesible, capaz —como 
afirma René Char en Seuls demeurent y vuelve a señalar en Feuillets 
d´Hipnos— de mantener despiertos “le courage et le silence” (Char, 2007, 
pp. 50 y 86). Por su parte, Paul de Man recuerda que cuando Paul Celan 
decide rendir tributo a uno de sus principales predecesores, Hölderlin, el 
romántico arrebatado a la razón por la locura, lo hace escribiendo un poema 
—el titulado “Tubinga, enero”, incluido en su libro La rosa de nadie (1963)— 
que trata no sobre la luz sino precisamente sobre la ceguera, pero de tal 
modo que “The blindness here is not caused by an absence of natural light 
but by the absolute ambivalence of a language” [“La ceguera aquí no se 
debe a la ausencia de luz natural, sino a la ambivalencia de un lenguaje” 
traducción propia] (De Man, 1971, p. 185). Hölderlin fue una presencia 



La dignidad del silencio 

280  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

constante en la vida de Celan. Al parecer, tras la muerte del poeta de 
Czernowitz se encontró sobre su mesa una biografía del autor de Hiperión 
abierta por una página con un pasaje subrayado: “A veces el genio se 
oscurece y se hunde en lo más amargo de su corazón” (Celan, 1999, p. 10). 
Una oscuridad que ha de entenderse como una etapa preparatoria en el 
itinerario que llevó al ser humano Hölderlin a olvidarse de sí mismo, 
viviendo fuera de sí, en un proceso irreversible de pérdida de identidad y a 
naufragar en el océano infinito de su poesía —firmada unas veces por el 
propio nombre de Hölderlin, otras por Scardanelli, Buonarroti, Salvator 
Rosa, Kilalusimeno—, hacia esa tierra pura e ingenua, al decir de Blanchot 
(1968), donde pudo contemplar las cosas en su luminosidad y el cielo en su 
materialidad vacía. En fin, el enajenado de Lauffen am Neckar ilustra muy 
bien la opinión de Juarroz cuando escribió que “la poesía es a menudo 
aledaña de la locura, vecina de sus territorios desconcertantes” (Juarroz, 
2000, p. 46). 

Una parte relevante de la poesía moderna surgió bajo los signos de la 
desdicha, el delirio, la herida y la laceración (Hölderlin, Baudelaire, Rimbaud 
representan etapas sucesivas de ese itinerario), unos signos que sacudieron 
los cimientos del lenguaje poético y lo aproximaron al silencio: “J´écrivais 
des silences”, señaló el de Charleville en “Alchimie du Verbe”. Celan —autor 
del verso “una palabra a imagen del silencio” (Celan, 1999, p. 87)— es un 
caminante habitual de esa misma ruta, ilustra muy bien la figura del poeta 
avasallado por la culpa y se presenta como un eslabón más de ese mismo 
recorrido; marcado en lo personal por las trágicas circunstancias del 
Holocausto, se instala muy a su pesar en las raíces mismas del conflicto para 
acabar reconociendo que al final —entre las ruinas de tanta catástrofe 
acumulada— solo queda la lengua, la posibilidad de hablar o de guardar 
silencio, “[…] y el silencio no es un silencio, ninguna palabra ha enmudecido, 
ninguna frase, es simplemente una pausa, un blanco, un vacío” (Celan, 
1999, p. 484). “Angostura”, poema de Reja de lenguaje (1959), comienza 
con estos versos: 

Trasladado al 
terreno 
del vestigio inequívoco: 
Hierba, separadamente escrita. Las piedras, blancas, 
con las sombras de los tallos: 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 281 

¡No leas más — mira! 
¡No mires más — anda! (Celan, 1999, p. 144) 

Nos encontramos, según la lectura que hace Peter Szondi de este texto, 
ante “[…] una extensión hecha de blancura, de vacío, pero también de 
piedras y sombras” (2005, p. 52), una extensión cuya textualidad pugna por 
convertirse en testimonio y memoria de los muertos y en la que “[…] la 
hierba es letra, el blanco de las piedras es a su vez el blanco de la página, 
blanco a secas, entrecortado solamente por los tallos-letras o, más 
concretamente, por la sombra que dichos tallos-letras proyectan en él” 
(Szondi, 2005, p. 52). Ahí, sobre esa extensión —la memoria de los muertos, 
la realidad de la muerte—, se desarrolla buena parte de la poesía de Celan, 
generando un paisaje fúnebre y funesto que acaba sosteniendo la verdad 
de lo que se lee. Al optar por romper el silencio, Celan inicia una obra donde 
aparecen conjuntamente imagen y testimonio, metáfora y compromiso con 
dicha realidad, intensidad expresiva y experiencia inenarrable. Algo 
parecido sucede con René Char, donde encontramos que la belleza es —en 
todos los sentidos— una experiencia dialógica, aunque el silencio ahí siga 
desempeñando una función relevante y en cierto modo esperanzadora: “La 
beauté naît du dialogue, de la rupture du silence et du regain de ce silence” 
(Char, 2007, p. 181)10.   

Se trataría de probar la elasticidad del lenguaje, de tensar al máximo sus 
extremos para comprobar el mayor ángulo de curvatura que puede 
soportar, ahí, entre la repetición y la diferencia, tratando de encontrar ese 
punto ciego por el que pueda abrirse paso la posibilidad de un mundo 
distinto; se trataría, en fin, de recuperar la experiencia del lenguaje, un 
objetivo hacia el que poetas como Celan se han volcado con una asombrosa 
intensidad al entender ese lenguaje no como un instrumento sino como un 
campo de lucha y confrontación, una violenta y fantasmal errancia con la 
que intentar acceder a la verdad de la lengua. Ahí, en ese punto, el relato 
conoce la experiencia del límite, la posibilidad de la fuga y corre incluso el 
riesgo de desaparecer en el silencio. 

 

10 En la traducción de Alicia Bleiberg: “La belleza nace del diálogo, de la ruptura del 
silencio y de la recuperación de ese silencio” (Char, 2007a, p. 285). 



La dignidad del silencio 

282  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Argumentos, en fin, que encontramos en poetas como Roberto Juarroz, 
quien alude en más de una ocasión a la necesidad de saber retirarse a 
tiempo del lenguaje para dejar que el silencio respire: “Quien no sabe callar 
no sabe hablar. La poesía que no calla no puede decir nada” (Juarroz, 2005a, 
p. 439), o Paul Auster, quien encontró en el límite una oportunidad para 
indagar en su propia identidad: “In the impossibility of words, / in the 
unspoken word / that asphyxiates, / I find myself” (Auster, 2014, p. 88)11, o 
Andrés Sánchez Robayna, quien en el epílogo a su obra poética reunida 
habla de una palabra que no deja de “[…] entablar una constante lucha con 
su propia ausencia, es decir, con la inexistencia de toda palabra, con la 
extinción de todo lenguaje” (Sánchez Robayna, 2004, p. 432). Ahí surge la 
palabra que dice no por oposición al silencio sino como complemento de 
una elipsis ya de por sí reveladora. 

Voz y palabra (phoné y logos), expresión de afectos y emociones y 
producción de conceptos, diferentes categorías con las que, al decir de 
Aristóteles, podemos neutralizar el desafío del silencio —ese “soplo 
inaudible”, en expresión de Foucault (1997, p. 74)—, desplegadas en un 
escenario dialéctico de conciencias enfrentadas; ahí, quienes detentan la 
voz tienden a apropiarse también del derecho a la palabra y a la fijación de 
sus usos (negándoselo de paso con frecuencia a los demás), sabedores de 
que esa propiedad es decisiva en la vigilancia y el control del mundo. Se 
pueden gestionar con cierta facilidad los usos y los sentidos de las palabras, 
domesticándolas en función de determinados intereses, pero resulta más 
complicado intervenir y fiscalizar el silencio, que, como ya hemos 
recordado, no tiene por qué implicar acuerdo o asenso con las ideas o las 
reglas que defienden los discursos de mayor circulación social. Más aún, ese 
silencio puede presentarse como una herramienta eficaz de contestación y 
extremadamente elocuente. En todo caso, al margen de ese elocuente 
silencio, logos es algo más que phoné pues implica fluir de sentidos, valores, 
significaciones. Vivir no es entonces otra cosa que nombrar y dar valor a lo 
que se va perdiendo en cada tramo del camino, y es sabido que detrás de 
cada nombre hay una pérdida en cierto modo irrecuperable y que algo 

 

11 En la traducción de J. Doce: “En la imposibilidad de la palabra, / en la palabra no 
hablada / que asfixia, / me encuentro a mí mismo” (Auster, 2014, p. 89). 



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 283 

nuestro también se pierde entre el aire de las palabras, “en la niebla del 
lenguaje” (Celan, 1999, p. 344). También a algo de esto se refería Juarroz 
cuando hablaba del “ancestral espejismo de los nombres, esos rótulos fijos 
que escamotean la identidad de las cosas” (Juarroz, 2000, p. 14).  

Y así, llamando “[…] a la puerta del silencio para que responda el sonido” 
(Lu Ji, 2010, p. 91), decimos que somos en la medida en que creemos 
romper con la voz los hilos del silencio, atravesar el valle de las sombras y 
acariciar el pliegue de la luz: “la lumière est un pli / je la vois / sans sombrer” 
[“la luz es un pliegue, / la contemplo / sin hundirme” traducción propia] (Du 
Bouchet, 2017, p. 165). Pensamos, al nombrar el mundo, que el relato nos 
sitúa ante los demás y, entonces, sobre la ficción o el espejismo de esas 
relaciones fundamos nuestra vana e ilusoria existencia. Si, como afirma 
Edmond Jabès, “le désert est distance que soutient le sable” [“el desierto es 
una distancia que la arena soporta” traducción propia] (1997, p. 550), nos 
empeñamos en acompañar el silencio y la soledad de esa distancia con el 
temblor de las palabras. Jabès es el nómada que cruza ese “desierto 
interminable” con la intención de dar voz al silencio que lo habita, un 
silencio que quiere ofrecer testimonio de lo que es pero ya no está o todavía 
no ha surgido, del tesoro que todavía al final permanece ahí, oculto, tras 
haber recorrido el camino y cerrado el libro. 

Sí, cómo cuidar esa dignidad del silencio a la que me refería al comienzo de 
estas páginas, cómo sostener esa blanca ausencia si no es a través de una 
escritura que borra con sus huellas todo aquello que nombra. En palabras 
de Blanchot: “Tout doit s´effacer, tout s´effacera. C´est en accord avec 
l´exigence infinie de l´effacement qu´écrire a lieu et a son lieu” [“Todo debe 
borrarse, todo se borrará. Es en consonancia con la exigencia infinita de ese 
borrado que la escritura tiene lugar, su lugar” traducción propia] (1973, p. 
76). En efecto, todo ha de borrarse, todo se perderá, incluso esas huellas 
que querrían dar testimonio de un mundo ya perdido. Todo será barrido 
por un silencio devastador: 

El silencio se va amontonando sobre el suelo 
y termina por borrar el camino. 
El silencio borra todos los caminos, 
como la noche o la nieve. (Juarroz, 2005a, p. 61) 



La dignidad del silencio 

284  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

El silencio extenderá su aliento blanco sobre el mundo y bajo su manto el 
principio y el fin y todos los extremos se igualarán. 

Presencia por ausencia que ya es blancura, imagen de un paisaje del que ha 
desaparecido todo rastro de conciencia significante, cualquier huella de 
vida significativa: “Borrarse. / Sólo en la ausencia de todo signo / se posa el 
dios”, escribió Valente (1989, p. 19), y dejar que sea al final el silencio quien 
nos identifique al acoger en su seno el sentido de la última palabra, esa que 
solo él es capaz de decir, esa que se lee en su omisión y adquiere forma en 
su vacío: 

Las palabras impostergables, 
las que deben ser dichas ahora, 
las dirá aunque sea el vacío. (Juarroz, 2005a, p. 531) 

Como afirma E. Jabès: “J´oppose à la vie la vérité du vide” (2002, p. 269). La 
verdad del vacío…, reitero la pregunta que implícita o expresamente he 
planteado a lo largo de estas páginas: ¿Qué hacer, entonces?, ¿desandar el 
camino y ensayar un nuevo principio, dar nuevos nombres a las cosas, 
gritar, callar, explorar el fondo del abismo, enfrentarse a ese susurro 
perturbador que es el silencio...? 

Referencias 

Adonis (2005). Singulares (Trads. T. Cruz y K. Raissouni). Linteo. 

Adonis (2006). Este es mi nombre (Trad. F. Arbós). Alianza Editorial. 

Auster, P. (2014). Poesía completa (Trad. J. Doce). Planeta. 

Bachelard, G. (1994). La poética del espacio (Trad. E. de Champourcin). Fondo de Cultura Económica. 

Blanchot, M. (1968). L´espace littéraire. Gallimard. 

Blanchot, M. (1973). Le pas au-delà. Gallimard. 

Blanchot, M. (1983). La communauté inavouable. Les Éditions de Minuit. 

Blanchot, M. (1999). La bestia de Lascaux. El último en hablar (Trad. A. Ruiz de Samaniego). Tecnos. 

Blanchot, M. (2002). La comunidad inconfesable (Trad. I. Herrera). Arena. 

Bonnefoy, Y. (2019). Juntos todavía (Trad. E. Kavi). Sexto Piso. 

Celan, P. (1999). Obras completas (Trad. J. L. Reina Palazón). Trotta. 

Char, R. (2007). Fureur et mystère. Gallimard.  



Alfredo Saldaña Sagredo 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 285 

Char, R. (2007a). Común presencia (Trad. A. Bleiberg). Alianza Editorial. 

Chuang, Tse. (2005). Los diálogos de Chuang Tse (Trad. F. Gutiérrez). José J. de Olañeta Editor. 

De Man, P. (1971). Blindness & Insight. Essays in the Rhetoric of Contemporary Criticism. Oxford 
University Press. 

Derrida, J. (1979). L´écriture et la différence. Éditions du Seuil.  

Derrida, J. (1989). La escritura y la diferencia (Trad. P. Peñalver). Anthropos. 

Dinouart, J. A. (2003). El arte de callar (Trad. M. Armiño). Siruela. 

Du Bouchet, A. (2017). Dans la chaleur vacante suivi de Ou le soleil. Gallimard. 

Eliot, T. S. (1987). Cuatro cuartetos (Trad. E. Pujals Gesalí). Cátedra. 

Foucault, M. (1997). El pensamiento del afuera (Trad. M. Arranz Lázaro). Pre-Textos. 

Heidegger, M. (1986). Des de l´experiència del pensament (Trad. J. B. Llinares).Ediciones Península / 
Edicions 62. 

Jabès, E. (1991). Du désert au libre. Entretiens avec Marcel Cohen. Belfond.  

Jabès, E. (1995). Les deux livres suivi de Aigle et chouette. Fata Morgana. 

Jabès, E. (1997). Le Livre des Questions. Gallimard. 

Jabès, E. (2001). El libro de las semejanzas (Trad. S. Yurkievich). Alfaguara. 

Jabès, E. (2002). Le Livre des Questions, I.Gallimard. 

Jabès, E. (2005). El umbral. La arena. Poesías completas 1943-1988 (Trad. J. Escobar). Ellago Ediciones. 

Juarroz, Roberto (2000). Poesía y Realidad. Pre-Textos. 

Juarroz, R. (2005). Poesía vertical I. Emecé. 

Juarroz, R. (2005a). Poesía vertical II. Emecé. 

Lacoue-Labarthe, P. (2006). La poesía como experiencia (Trad. J. F. Megías). Arena Libros. 

Lie, Tse. (2006). Tratado del vacío perfecto (Trad. L. Wieger). José J. de Olañeta Editor. 

Lu, Ji. (2010). Wen fu [Prosopoema del arte de la escritura] (Trad. P. González). Cátedra. 

Lyotard, J.-F. (1996). ¿Por qué filosofar? (Trad. G. González). Paidós / I.C.E.-U.A.B. 

Milán, E. (2004). Resistir. Insistencias sobre el presente poético. Fondo de Cultura Económica. 

Mujica, H. (2023). Más hondo. Antología poética (1983-2023). Vaso Roto. 

Saldaña, A. (2006). Notas para una poética de lo inefable. Quaderns de Filologia. Estudis Literaris, vol. 
XI, 177-193. https://turia.uv.es/index.php/qdfed/article/view/5074  

Saldaña, A. (2018). La práctica de la teoría. Elementos para una crítica de la cultura contemporánea. RiL 
Editores. 

Sánchez Robayna, A. (2004). En el cuerpo del mundo. Círculo de Lectores/Galaxia Gutenberg. 

Szondi, P. (2005). Estudios sobre Celan (Trad. A. Pons). Trotta. 

https://turia.uv.es/index.php/qdfed/article/view/5074


La dignidad del silencio 

286  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Valente, J. A. (2001). Fragmentos de un libro futuro. Círculo de Lectores/Galaxia Gutenberg. 

Valente, J. A. (2002). Cuaderno de versiones. Galaxia Gutenberg. 

Valente, J. A. (2004). La experiencia abisal. Círculo de Lectores / Galaxia Gutenberg. 

Wittgenstein, L. (2002). Tractatus logico-philosophicus (Trad. L. M. Valdés Villanueva). Tecnos. 

  


