
 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 85 

REVISTA DE LITERATURAS MODERNAS 
 VOL. 55, Nº 2, JULIO-DICIEMBRE 2025| PP. 85-124 

ISSN 0556-6134, EISSN 0556-6134 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas  

RECEPCIÓN 19 MAR 2025 – ACEPTACIÓN 07 MAY 2025 

Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como 
estrategia de lucha contra el silenciamiento de los 

horrores de la guerra contra el narco durante el sexenio 
de Calderón (2006-2012) 

Three Mexican Reimaginings of Antigone as a Strategy to Resist the 
Silencing of the Horrors of the Drug War During Calderón’s 

Presidency (2006–2012) 

https://doi.org/10.48162/rev.53.016 

Francisco Gutiérrez Silva 

Universidad de Los Andes 
Chile 

 fgutierrezsilva@miuandes.cl 

 https://orcid.org/0009-0008-8639-1968 

Resumen 

El presente artículo analiza tres reelaboraciones mexicanas de la tragedia 
Antígona de Sófocles, escritas durante la guerra contra el narcotráfico en el 
sexenio de Felipe Calderón (2006–2012), un periodo marcado por una 
violencia generalizada que dejó a miles de personas asesinadas o 
desaparecidas. Las obras examinadas son: Antígona González de Sara Uribe 
(2012), Usted está aquí de Bárbara Colio, y Podrías llamarte Antígona de 
Gabriela Ynclán (ambas de 2009). El trabajo inicia con una contextualización 
general del periodo histórico, y posteriormente profundiza en aspectos 
específicos de la violencia y sus consecuencias, tal como se integran en cada 
una de las obras. A continuación, se analizan las dimensiones de la tragedia 
que son recuperadas y transformadas en estas reelaboraciones, 
particularmente en relación con los personajes de Antígona, Creonte e 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas
https://doi.org/10.48162/rev.53.016
mailto:fgutierrezsilva@miuandes.cl
https://orcid.org/0009-0008-8639-1968


Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

86  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Ismene. El análisis se centra en cómo, en las tres versiones, se escenifican 
luchas protagonizadas por “Antígonas” que resisten el silenciamiento 
impuesto por “Isemenes” y se enfrentan a figuras autoritarias como los 
“Creontes”. Este estudio sostiene que las dramaturgas recurren a Antígona 
como una estrategia para aproximarse, denunciar y reflexionar sobre una 
de las crisis humanitarias más significativas de América Latina en el siglo XXI. 

Palabras clave: Antígona, reelaboraciones, teatro contemporáneo, 
silenciamiento, violencia 

Abstract 

The present article analyzes three Mexican reimaginings of Sophocles’ 
tragedy Antigone, written during the drug war under President Calderón’s 
administration (2006–2012) —a period marked by widespread violence that 
resulted in the murder or disappearance of thousands of Mexicans. The 
works examined are: Antígona González by Sara Uribe (2012), Usted está 
aquí by Bárbara Colio, and Podrías llamarte Antígona by Gabriela Ynclán 
(both from 2009). The paper begins by presenting a general overview of the 
historical context, followed by an exploration of specific manifestations of 
violence and the consequences of the war, as integrated into each play. It 
then analyzes how elements of the original tragedy are recovered and 
transformed in these reimaginings, particularly through the reconfiguration 
of the characters Antigone, Creon, and Ismene. The analysis focuses on how, 
in these three adaptations, struggles are dramatized through "Antigones" 
who resist the silencing roles of "Ismenes" and confront the authoritarian 
figures of "Creons." This study argues that the playwrights draw upon 
Antigone as a strategic framework to engage with, denounce, and reflect on 
one of the most significant humanitarian crises in twenty-first-century Latin 
America. 

Keywords: Antigone, reimaginings, contemporary theater, silencing, 
violence 

El presente artículo se dedica al análisis de tres reelaboraciones de la 
tragedia Antígona producidas en México durante el sexenio de Calderón 
(2006-2012). Estas obras son Antígona González de Sara Uribe (2012), Usted 
está aquí de Bárbara Colio, y Podrías llamarte Antígona de Gabriela Ynclán 
(ambas de 2009). Leeremos las tres obras considerando la forma en 
particular en que cada una de ellas reelabora el texto clásico para intentar 
abordar un escenario de horror derivado de la guerra contra el narcotráfico. 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 87 

En ese sentido, las tres obras, a nuestro juicio, luchan contra el 
silenciamiento de los crímenes y vejámenes cometidos en dicha época y 
constituyen en sí mismas un acto de apelación a la audiencia y un 
documento de la memoria histórica del país.   

Al revisar el numeroso corpus de reelaboraciones de Antígona en 
Latinoamérica1, podemos encontrarnos con contextos específicos que 
parecen ser particularmente propicios para la utilización de esta tragedia o, 
dicho de otro modo, momentos de crisis2 —políticas, humanitarias— que 
hacen necesaria la búsqueda de referentes literarios para visibilizar, 
denunciar, reflexionar o interpretar un momento o hecho histórico. Un 
ejemplo concreto de aquello son las numerosas reelaboraciones de 
Antígonas escritas y estrenadas en el Cono Sur y que se relacionan 
directamente con la denuncia de las desapariciones forzadas acaecidas 
durante las dictaduras y que, al mismo tiempo, invitan a una reflexión sobre 
los procesos de recuperación de la democracia que cada país experimentó3.  

En ese sentido, la guerra contra el narco en pleno siglo XXI en México y 
Colombia se ha transformado en otro contexto en el que se ha insistido en 
el uso de la tragedia de Sófocles. En ambos países se han suscitado sendas 
crisis sociales debido al narcoterrorismo acompañado de una respuesta 
negligente y criminal del Estado para combatirlo, lo cual ha dejado un saldo 
de miles de víctimas civiles tanto en ejecuciones sumarias como en 
desapariciones forzadas. En el caso particular de México, el sexenio de 
Felipe Calderón Hinojosa marca un aumento abrupto de la violencia y de las 
víctimas civiles, las cuales, en tan solo seis años, duplicaron la suma de los 
asesinados durante las tres dictaduras del Cono Sur. Lo anterior produjo la 
aparición de movimientos sociales de denuncia, informes que 

 

1 Sobre este corpus resulta especialmente valioso el libro Antígona: una tragedia latinoamericana de 
Rómulo Pianacci y Antígonas Writing from Latin America (2023) de Moira Fradinger.  

2 Al respecto Alenka Zupancic sostiene que Antígona de Sófocles emerge en los escenarios ya sea 
reescrita o interpretada —diremos nosotros, reelaborada— cada vez que hay una crisis en el tejido de 
una sociedad (2023, p.12). 

3 Ejemplos de lo anterior pueden ser las obras chilenas Antígona historia de objetos perdidos (2002) de 
Daniela Cápona, El thriller de Antígona y Hnos. S.A. (2006) de Ana López; las argentinas Antígona furiosa 
(1986) de Griselda Gambaro, Antígona la necia (1998) de Valeria Folini, Antígona no (2003) de Yamila 
Grandi, Antígona: linaje de hembras (2005) de Jorge Huertas y la uruguaya Antígona oriental (2012) de 
Marianela Morena entre otras. 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

88  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

documentaron la barbarie y el trabajo de diversos artistas que, por medio 
de sus obras, denunciaron e intentaron pensar este escenario de muerte. 
Uno de estos actores culturales fueron los y las dramaturgas, en cuyas obras 
buscaron representar, de distintas formas, las historias de las víctimas. En 
ese sentido, el uso de la tragedia de Sófocles se vuelve una de las maneras 
de abordar, visibilizar y pensar su contexto4.  

Para desarrollar nuestro análisis, iniciaremos realizando una 
contextualización general del período histórico, para luego profundizar en 
hechos históricos concretos de la época que son elaborados por las tres 
dramaturgas como materiales que se combinan con el argumento y los 
personajes de la tragedia. Posteriormente, nos detendremos en las 
dimensiones de la tragedia de Sófocles que son recuperadas y 
transformadas en las obras, centrándonos en la construcción de los 
personajes de Antígona, Creonte e Ismene. El análisis, de esta forma, 
abordará cómo cada una de estas reelaboraciones de la tragedia escenifica 
la lucha de figuras femeninas que resisten el silenciamiento impuesto por la 
sociedad enfrentándose a figuras de autoridad, con distintas derivas tales 
como su degradación moral, el sacrificio o la disolución del tejido social. 
Hacia el final del trabajo concluiremos patentizando tres aspectos que nos 
parecen centrales a partir de sus características formales y el desarrollo de 
sus argumentos: en primer lugar, consideraremos que la combinación de 
hechos históricos constatables del sexenio de Calderón con el argumento 
de la tragedia permite una aproximación estratégica hacia el horror. Un 
segundo aspecto común de las piezas es su potencial político contra el 
silenciamiento que no se agota en la tematización de un conflicto social, 
sino que en las tres piezas existen dispositivos vinculados a presentarlas 
como obras que se instalan directamente como una manifestación pública 
en contra de los crímenes, la impunidad y el olvido. Finalmente, tanto el uso 
de la tragedia como los finales abiertos y apelativos de las obras ponen el 
foco en que los crímenes y la violencia obedecen tanto a una situación que 

 

4 De hecho, durante este sexenio se estrenaron –al menos– cinco reelaboraciones de Antígona si 
sumamos a las tres que analizaremos la pieza Antígona narración en rojo y negro de Luis Sarlinga del 
2009 que se basa en la versión peruana de José Watanabe y la Antígona rápida y furiosa de Julia Arnaut 
del 2012 que evoca a la pieza de Gambaro. 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 89 

cuenta con antecedentes remotos y que no se concluye con la caída de 
Creonte.  

Felipe Calderón pensando desde Creonte 

La tragedia de Sófocles inicia con Antígona conversando con su hermana 
Ismene luego de que ha finalizado el asedio a Tebas. Se infiere que antes 
Antígona ha escuchado la determinación de Creonte sobre el cuerpo de su 
hermano Polinices. La ciudad se encuentra en un momento de celebración 
por la victoria, pero también de gran inestabilidad política, puesto que los 
dos herederos al trono han muerto en un mutuo asesinato fratricida, 
generando una vacancia en el poder. Creonte, por su parte, convoca a los 
ancianos tebanos. Ellos han sido los que acompañaron años atrás a Layo 
antes de ser asesinado, a Edipo luego caído en desgracia y a Eteocles 
muerto en defensa de la ciudad. Ante ellos despliega un extenso discurso 
político que busca reflexionar sobre el correcto ejercicio del poder y en el 
que se autoconfigura como un líder justo. 

En la concepción del gobierno que plantea Creonte, el individuo debe estar 
subordinado a los intereses de la colectividad y, por lo tanto, quien atente 
contra la ciudad debe ser castigado con severidad. Con el fin de demostrar 
que es un gobernante recto, fiel a su palabra, realiza la proclama en la que 
honra la muerte de su sobrino Eteocles y condena a Polinices a no recibir 
los ritos fúnebres, dejando que su cuerpo quede expuesto y mancillado a la 
vista de todos. Junto con esto declara que cualquiera que se atreva a 
desobedecer esta norma será castigado con la muerte. Este pasaje —que 
va desde el verso 162 hasta 211— puede leerse como su discurso de 
instalación, necesario ante el caos de la guerra y la destrucción de la línea 
de sucesión. Sin embargo, la tragedia de Sófocles desarrolla cómo su 
búsqueda por restaurar el orden entra en pugna con su sobrina, quien no 
puede tolerar que su hermano Polinices no reciba siquiera sepultura y, 
como lo explica largamente, se ve obligada a desobedecer el mandato de 
su tío. 

Presentando aquello cabría preguntarse: ¿por qué el argumento de 
Antígona puede relacionarse con lo sucedido en México durante el 
mandato de Felipe Calderón Hinojosa? Una pista de aquello nos la da un 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

90  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

iluminador artículo de Israel Cervantes Porrúa que lee e interpreta la 
presidencia de Calderón como un drama o un arco de desarrollo en el que 
un líder que se configura como salvífico se transforma en el villano cuando 
sus políticas de guerra terminan afectando a ciudadanos inocentes (2017, 
p. 307).  

Todo inicia el 2006 cuando Felipe Calderón accedió a la primera 
magistratura de México tras una elección que algunos han calificado como 
fraudulenta (Galicia, 2023, p. 6). Lo anterior debido a la reñida votación que 
enfrentó a Calderón (Partido Acción Nacional) y Andrés Manuel López 
Obrador (Partido de la Revolución Democrática). La distancia entre ambos 
candidatos fue de solo 243.934 votos —Calderón obtuvo un 35.89% y AMLO 
un 35.31%— a esto se le suma que el conteo en un primer momento le daba 
la ventaja al candidato del PRD y sobre el final Calderón logró una 
remontada que generó las suspicacias de la oposición quienes no 
reconocieron la derrota y convocaron a la protesta ciudadana (Del Pozo, 
2009, p. 286). La elección del 2006 pasó a la historia de México no solo por 
ser una de las más estrechas, sino también debido a que es considerada una 
de las más sucias (Valdez-Zepeda, 2007, p. 15). La campaña sucia incluyó 
spots en los que se señalaba a AMLO como un peligro para México5. Del 
mismo modo el entonces presidente Vicente Fox utilizó sus alocuciones 
públicas para reforzar las ideas negativas sobre Obrador (Valdez-Zepeda, 
2007, p. 15). Las investigaciones posteriores a la elección suelen considerar 
que fue tanto este tipo de campaña como la falta de estrategia de AMLO 
para contrarrestarla uno de los factores claves de su derrota por sobre un 
fraude en el conteo de los votos (Valdez-Zepeda, 2007, p. 26). Cabe 
considerar, por ejemplo, el análisis estadístico realizado por Javier Aparicio 
en el que concluye que pese a que el oficialismo movilizó más 
representantes por casilla6 y que existieron incongruencias en los números, 
esto se debió a errores humanos no dolosos que, si bien no habrían sido 

 

5 Se repetía insistentemente que en el caso de una victoria de AMLO los mexicanos perderían el empleo, 
la casa y hasta el auto, sobreviniendo una crisis económica de magnitudes mayores, además de 
compararlo con Hugo Chávez. AMLO por su parte no fue capaz de desarticular esta campaña del miedo 
(Valdez-Zepeda, 2007, p.16).  

6 Estos representantes posicionados en mesas claves cumplen el rol de defender o impugnar votos 
ambiguos que resultan valiosos en una elección reñida.  



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 91 

determinantes en el resultado de la elección, motivaron al país a revisar y 
renovar el sistema de conteo de votos (2009, p.242). Con todo fue una 
elección que generó y sigue generando debate sobre su confiabilidad7, y 
que debilitó o lesionó de entrada la figura presidencial.  

La estrategia de Calderón ante este inicio turbulento de su mandato fue 
declarar mediáticamente una guerra contra el narcotráfico. Cervantes 
Porrúa (2017, p. 319) analiza esta declaración como una performance 
cultural en la que el presidente intentó demostrar su carácter y construir 
una narrativa en la que se presentaba a sí mismo como un político-cruzado, 
llevando a cabo un proyecto de saneamiento de una sociedad enferma por 
el narcotráfico a través de la guerra. Si bien el narcotráfico y la violencia 
asociada constituyen un fenómeno y problema evidente de la sociedad 
mexicana, su naturaleza responde a problemáticas multifactoriales que no 
se resuelven solamente mediante el enfrentamiento armado. Esto explica, 
en parte, la gran cantidad de jóvenes que hoy en día continúan enrolándose 
en las filas del narcotráfico ante la falta de oportunidades, el abandono 
institucional, la pérdida de cohesión social y la percepción de que esta es 
una vía rápida y sencilla para lograr ascenso social y económico (Salcedo, 
2023, p. 156). En ese sentido, el despliegue mediático, simbólico y efectivo 
de los militares en las calles generó, en primer lugar, un escenario de guerra 
con miles de desplazados, así como una respuesta violenta del narcotráfico, 
que se manifestó a través de una serie de narcomensajes o performances 
de violencia, en los que cuerpos desmembrados ocuparon el espacio 
público (Cervantes Porrúa, 2017, p. 321). 

La llamada guerra contra el narcotráfico, o guerra calderonista, dejó la 
escalofriante cifra de 121.683 personas asesinadas y, al menos, 30.000 
desaparecidas (Escamilla, 2023, p. 126). Por ello, la figura de Calderón ha 
sido objeto de examen en cuanto a su responsabilidad en esta alarmante 
cifra. Ante esto debemos considerando también la dudosa efectividad de la 
guerra como mecanismo para solucionar la problemática del narcotráfico y 
la narcoviolencia. En esta línea Anabel Hernández sostiene que el 

 

7 Hay una nutrida bibliografía sobre el tema desde diferentes perspectivas, algunos títulos destacados 
pueden ser: 2006: hablan las actas: las debilidades de la autoridad electoral mexicana de José Antonio 
Crespo; El mito del fraude electoral en México de Fernando Pliego (2007) o 2 de julio: Crónica minuto a 
minuto del día más importante de nuestra historia contemporánea de Carlos Tello (2007).  



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

92  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

presidente y sus asesores fueron responsables de la crisis humanitaria que, 
además, propició el ascenso de Joaquín “El Chapo” Guzmán (2013, p. 6), 
siendo una arremetida inútil contra el tráfico, dado que la producción de 
drogas sintéticas, de hecho, aumentó en un 1200% durante este período 
(2013, p. 8). 

Por su parte, Guillermo Valdés Castellanos considera erróneo el análisis que 
atribuye a Calderón la responsabilidad directa de desencadenar la masacre. 
Valdés en su libro presenta evidencias del aumento sostenido de la 
violencia narcoterrorista en México para argumentar que la decisión del 
presidente de declarar la guerra fue algo inevitable (2013, p. 304). Si bien 
esta argumentación recoge datos que en efecto comprueban que la 
violencia producida por el narcotráfico venía desde hace mucho antes es 
también cierto que el accionar criminal de las fuerzas del estado frente a 
civiles en México se arrastra desde todo el siglo XX, basta con recordar actos 
infames como los producidos en Tlatelolco en 1968. Es decir, gran parte de 
los ciudadanos mexicanos y, en específico lo más desposeídos, suelen verse 
envueltos en medio del fuego cruzado entre el narcotráfico y los agentes 
del Estado.  

En este sentido, resulta prudente reflexionar sobre la vinculación histórica 
entre el narcotráfico y el gobierno. Al respecto, Oswaldo Zavala discute la 
idea de los cárteles de la droga, pues considera que son, en rigor, una 
construcción discursiva que busca separar a los participantes del mercado 
de la droga de la sociedad civil y de las estructuras gubernamentales (2014, 
p. 8). Para Zavala, el gobierno mexicano construye la figura del 
narcotraficante y sus cárteles como un enemigo poderoso que es capaz de 
disputarle la soberanía, ocultando con esto la corrupción interna que ha 
debilitado al gobierno, a los empresarios y a las fuerzas armadas desde 
adentro y no desde afuera (2014, p. 44). En otras palabras, el narco y la 
corrupción no está afuera rondando o disputando el poder, sino que se 
encuentra ya integrada o mejor dicho enquistada en los diferentes aparatos 
gubernamentales, estatales y empresariales.  

Finalmente, Cristina Rivera Garza interpreta el periodo calderonista como 
un momento en que el gobierno rompió un pacto de tolerancia hacia el 
narcotráfico, desatando una guerra feroz que expandió el horror desde 
Ciudad Juárez hacia el norte y centro del país. Esta violencia 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 93 

espectacularizada, desplegada mediante operaciones militares y las 
respuestas del narcotráfico, no solo atentó contra vidas humanas, sino 
también contra la dignidad de los muertos (2013, p. 20). 

El sexenio calderonista, por tanto, es más que un período turbulento o 
violento, sino que constituye un escenario de horror o como lo define 
Cavarero de horrorismo (2009, p. 17). Lo anterior se configura, por una 
parte, por un accionar criminal de las fuerzas armadas que segó la vida de 
miles de civiles que no estaban relacionados con el narcotráfico, más allá 
de habitar el territorio donde operaban los grupos criminales. Dicho 
proceder se justificó y encubrió en base a procedimientos jurídicos como el 
estado de sitio, de excepción o, en este caso, de guerra que les concedía a 
las fuerzas armadas la posibilidad de asesinar. Esta es una operación propia 
de una política de la muerte o en términos de Achille Mbembe necropolítica 
(2011, p. 21) la que, en el caso mexicano, también es ejercida desde los 
grupos criminales de narcotraficantes (2011, p. 57). Esto generó que los 
ciudadanos mexicanos quedaran indefensos entre las fuerzas militares y los 
soldados del narco. Estos ciudadanos eran además aquellos que habitaban 
zonas de sacrificio medioambiental y de crisis humanitaria debido a los 
flujos migratorios en la frontera con EE.UU. Para Rivera Garza este espacio 
—es decir, el Norte de México— es una muestra evidente de la 
mansedumbre histórica de México con su vecino norteño en el que el país 
acepta hacer el trabajo sucio al detener a los migrantes de una forma reñida 
con el derecho internacional y aceptando la instalación de fábricas que 
depredan los recursos naturales (2013, p. 20).  

Considerando todo lo anterior, Froylán Enciso precisa que hablar de 
violencia en México implica aludir a un concepto ambiguo y polisémico que 
abarca fenómenos heterogéneos que imbrica la guerra contra el 
narcotráfico, la migración, la violencia de género, la pobreza y la 
desigualdad económica (2017, p. 28). Es, por tanto, importante insistir que 
quienes más sufrieron esta guerra fueron los ciudadanos que se 
encontraron en medio del fuego cruzado, siendo asesinados en ocasiones 
por los narcotraficantes y en otras por el mismo ejército. Estos sujetos son 
inermes en el sentido que plantea Adriana Cavarero en la medida que 
experimentan una violencia frente a la cual no pueden ni responder ni 
escapar (2009, p. 59). Es un espacio de extrema precariedad en el que el 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

94  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Estado no es capaz de distinguir objetivos militares de civiles y tampoco 
logra resguardar su seguridad o mantenerlos a salvo de las disputas de los 
narcotraficantes. Lo anterior genera imágenes de horrorismo a propósito de 
un desprecio de la dignidad humana que se expresa en miles de víctimas 
desaparecidas, algunas de las cuales se han encontrados en las más de 
5.600 fosas comunes clandestinas desperdigadas por el país (Tzuc, 2023). A 
esto le debemos sumar el silenciamiento de los crímenes, tanto por el 
miedo a las represalias del narco, así como debido a que el gobierno no 
aceptó públicamente su proceder criminal y aludía a los civiles asesinados 
como soldados del narco y, en los mejores casos, los “reconocía” con el 
cruel eufemismo de daños colaterales (Cervantes Porrúa, 2017, p.323). Con 
lo anterior se genera una gran cantidad de víctimas que enfrentan la 
desaparición o muerte de sus familiares sin recibir justicia y menos 
reparación, lo que constituye una enorme deuda estatal (Falleti y Chávez y 
Arredondo, 2013, p. 2).  

La caída de Calderón, al igual que la de Creonte en la tragedia, se genera en 
la medida que sus políticas resultan perjudiciales y criminales contra los 
sujetos más inermes de su sociedad, aquellos que, justamente, decía 
defender. Lo sucedido el 31 de enero del 2010 fue el epítome de este 
fracaso. En dicha fecha en Villas de Salvárcar ubicada en Ciudad Juárez 
fueron asesinados, por un comando del ejército, diecisiete jóvenes que se 
encontraban disfrutando de una fiesta. Calderón no reconoció el hecho 
como un exceso o crimen de las fuerzas armadas y tildó a las víctimas como 
guerrilleros, lo que, eventualmente, fue desmentido (Cervantes Porrúa, 
2017, p. 322). Calderón luego se acercó al lugar de los hechos a ofrecer 
disculpas, pero el agravio no fue perdonado. Fue en ese momento cuando 
una de las corresponsables da cuenta de la intervención de una madre que 
perdió a sus dos hijos en la masacre, quien se acercó al presidente y le dijo:  

Discúlpeme, señor Presidente. Yo no le puedo decir bienvenido, porque 
para mí no lo es, nadie lo es. Porque aquí hay asesinatos hace dos años y 
nadie ni han querido hacer justicia. Juárez está de luto. Les dijeron 
pandilleros a mis hijos. Es mentira. Uno estaba en la prepa y el otro en la 
universidad, y no tenían tiempo para andar en la calle. Ellos estudiaban y 
trabajaban. Y lo que quiero es justicia. Le apuesto que si hubiera sido uno 
de sus hijos, usted se habría metido hasta debajo de las piedras y hubiera 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 95 

buscado al asesino, pero como no tengo los recursos, no lo puedo buscar. 
(Herrera Beltrán, 2010, p. 5) 

La ausencia de justicia prontamente generó la aparición de movimientos 
sociales liderados por los familiares de todos los daños colaterales 
(Cervantes Porrúa, 2017, p. 323). Los movimientos sociales cumplieron, en 
el ocaso del sexenio de Calderón y en el inicio de un nuevo gobierno del PRI 
(encabezado por Enrique Peña Nieto), la función de nombrar, archivar y 
sacar a la luz los crímenes y violaciones a los DD.HH. cometidos en el 
contexto de la guerra contra el narco (Falleti y Chávez y Arredondo, 2013, 
p. 9).  

Los movimientos sociales, como México Unido Contra la Delincuencia, 
Fundación México SOS, Asociación Alto al Secuestro, Movimiento por la Paz 
con Justicia y Dignidad, al nombrar la violencia y exigir justicia juegan el rol 
que una determinada lectura de la tragedia de Sófocles ve en Antígona. La 
idea de que la tragedia de Sófocles sea una ficción que permita modular el 
trauma generado por un gobierno autoritario que trasgrede la dignidad de 
los muertos es una visión de la obra que, en Latinoamérica, existe desde la 
segunda mitad del siglo XX8 y que es tristemente redituada en nuevos 
contextos de violencia como el caso mexicano9.  

Esta lectura que proponemos de Calderón como un Creonte y Antígona como 
los movimientos sociales que luchan contra el horror, la injusticia y el olvido se 
deja ver con claridad en la escena mexicana. De hecho, el colectivo de teatro 
callejero Teatro para el Fin del Mundo, fundado en Tamaulipas —una de las 
zonas del norte de México más azotadas por la violencia— y que se autodefine 

 

8 Bastaría revisar las numerosas reelaboraciones y montajes de la tragedia en el continente. A nuestro 
juicio La pasión según Antígona Pérez de 1968 del dramaturgo Luis Rafael Sánchez es uno de los textos 
señeros que instala a la hija de Edipo en una confrontación contra el allí llamado generalísimo Creón 
Molina. De ahí, aparecerán una serie de reelaboraciones —particularmente en el Cono Sur— que utilizan 
la tragedia de Sófocles para denunciar y reflexionar sobre los crímenes de la dictadura y luego, como 
hemos sugerido en un inicio, otras tantas que desde México y Colombia reelaboran a la misma figura.  

9 En México, además de las obras estudiadas deberíamos considerar la Antígona las voces que incendian 
el desierto (2004) de Perla de la Rosa y otras reelaboraciones colombianas que también aluden a un 
tema similar, al tomar elementos de los llamados falsos positivos, es decir, civiles muertos en medio de 
los enfrentamientos entre el ejército, los narcotraficantes y la FARC. Ejemplo de estas obras pueden ser 
Antígona y Actriz (2006) de Carlos Satizábal, Antígona (2008) de Patricia Ariza, Donde se descomponen 
las colas de los burros (2009) de Carolina Vivas, El insepulto o yo veré qué hago con mis muertos (2013) 
de Félix Londoño y Río arriba río abajo (2013) de Jesús Eduardo Domínguez.  



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

96  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

como un programa de intervención y ocupación escénica de espacios en ruinas 
(Galicia, 2023, p. 7), toma el nombre de la tragedia de Sófocles para bautizar 
uno de sus primeros proyectos10. Hablamos de Nadie sepultó a Antígona. 
Espacio escénico en ocupación que denomina a una de las tantas ruinas del 
horror de la guerra que fueron apropiadas por el colectivo y que fue utilizada 
por cinco años como un espacio de intervenciones, exposiciones y conciertos 
hasta que fue demolido el 2017.  

Las tres reelaboraciones11 de la tragedia de Sófocles que se montaron 
durante el período de la guerra calderonista escenifican distintos espacios 
del horror de la violencia desde la perspectiva de figuras femeninas que 
superan su situación de sujetos inermes ante la violencia y luchan por 
recuperar la dignidad de sus seres queridos. Las tres autoras recurren, a 
nuestro juicio, a una misma estrategia, para lograr abordar el horror y la 
violencia con diferentes resultados y reflexiones. Esta estrategia es la 
mezcla de hechos históricos constatables, es decir, reales que se elaboran 
en conjunto con la tragedia Antígona. Lo anterior supone un proceso de 
transformación cultural en los términos en que lo entiende Bergemann et 
al., ya que las obras mexicanas son producto de un proceso de intercambio 
entre dos culturas situadas en dos momentos históricos particulares. Esta 
relación se produce debido a que una esfera de recepción —el México del 
siglo XXI— toma un objeto cultural de una esfera de referencia —la tragedia 
griega propia de la Atenas Clásica—, realizando con esto un proceso de 
lectura e interpretación de un contexto específico (Bergemann et al., 2019, 
p. 9). Este proceso genera algo nuevo en dos sentidos: en la medida que 
modifican su contexto cultural pues le añaden un nuevo elemento exógeno 

 

10 Al tomar las ruinas el colectivo ha definido como uno de sus principales propósitos la resignificación 
de estos espacios y llevar los ojos y la presencia de la ciudadanía a las ruinas de la guerra. El grupo se 
define por ellos mismos como un grupo mexicano de Teatro de Calle dedicado a la creación y producción 
de espectáculos y sucesos teatrales a cielo abierto (Falleti, González, Romero y Herrera, 2017, p. 52). 

11 Si bien utilizamos la teoría de la transformación cultural no utilizaremos la palabra transformación 
para referir a las obras, pues este concepto sería erróneo pues la transformación, en rigor, es el proceso 
cultural del cual la obra nace y no el producto. Llamamos al producto reelaboración y no, por ejemplo, 
recepción o adaptación, pues creemos que lo fundamental, más allá de cómo se lee o se adapta, es 
cómo se toma el material clásico y se vuelve a elaborar, es decir, se re-elabora. En ese sentido, las tres 
piezas que estudiaremos toman personajes, el argumento o incluso un pasaje textual de Sófocles y 
desde una perspectiva/lectura específica lo vuelven a construir (reelaborándolo) transformando sus 
características formales, estéticas y temáticas. 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 97 

y, al mismo tiempo, se le da una nueva lectura al pasado (Bergemann et al, 
2019, p. 9). Esta reciprocidad del diálogo cultural nos permitirá visualizar 
tanto la lectura particular que hacen de Antígona, como la forma en que 
este referente permite o ayuda a pensar y reflexionar sobre el presente. De 
esta forma, las tres obras utilizan la tragedia de Sófocles o algunas de sus 
dimensiones —personajes, argumentos, pasajes textuales, interpretaciones 
posteriores— para elaborar un sustrato de la realidad —que, además, 
implica situaciones de violencia extrema de difícil representación—, con lo 
cual reelaboran el texto clásico.  

Los materiales históricos 

Si bien las tres obras se sitúan en medio del contexto de guerra contra el 
narcotráfico, es significativo que ninguna de ellas aborde esta problemática 
de forma directa. De hecho, ninguna menciona siquiera el concepto. No 
aludir o evitar representar directamente al narco puede deberse, a nuestro 
juicio, a varias razones. En primer lugar, es evidente que las tres piezas están 
mucho más interesadas en la representación de las víctimas que de los 
victimarios y, en específico, se preocupan de abordar las consecuencias 
sociales de una comunidad en la que las víctimas no encuentran cobijo ni 
reparación12. Junto con esto, no elaborar una figura del narco parece ser 
una decisión que, ingeniosamente, evita, por una parte, caer en 
representaciones estereotipadas de esta figura13 y, por otra, evidencia el 
carácter ubicuo del narco. En otras palabras, el narco no aparece como 
figura pues puede estar en todas partes, constituyendo una amenaza 

 

12 Esta es una tendencia, a nuestro juicio, bastante extendida en el teatro mexicano y colombiano que 
aborda la narcoviolencia. Así se puede ver en el estudio de Hugo Salcedo titulado La moderna guerra 
mexicana y su efecto en el ejercicio de la producción dramática (2023). El foco en las víctimas o las 
consecuencias de la narcoviolencia por sobre la escenificación de un narco y su violencia se puede 
observar en obras como Música de balas (2012) de Hugo Salcedo o El Jinete de la divina providencia 
(1985) de Óscar Liera. En el caso colombiano, hay obras que incluso ni siquiera hablan directamente del 
narco o de sus consecuencias y construyen obras que, por medio de alegorías, nos hablan de aquello. 
Ejemplo de lo anterior pueden ser piezas como Sara dice (2010) de Fabio Rubiano, Cenizas sobre al mar 
(1998) de Jorge Assad o Coragyps Sapiens (2018) de Felipe Vergara.  

13 Esto ha sido largamente discutido por la crítica, sobre todo a propósito de la narconarrativa. Sugiero 
para profundizar en este tema el libro editado por Brigitte Adriaensen y Marco Kunz: Narcoficciones en 
México y Colombia (2016).   



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

98  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

silenciada pero siempre presente. En la pieza de Ynclán, por ejemplo, el 
coro de mineros muertos dice que existen “monstruos del desierto que 
siembran el terror” (2009, p. 5). La obra de Colio, por su parte, inicia con un 
helicóptero que sobrevuela la ciudad y cuya presencia, aunque cotidiana, 
ha pasado de ser anecdótica a amenazante (2010, p. 5). Mientras que en el 
caso de Antígona González aparece una figura ambigua que podría ser leída 
como un soldado del narco o un cómplice de sus crímenes que mientras la 
voz principal de la obra realiza una denuncia, “la jala del brazo y le dice 
quedito: Vale más que dejen de chingar” (Uribe, 2018, p. 26).  

Quienes sí son retratados en las obras son el gobierno y las fuerzas del 
estado. En el caso de las obras de Ynclán y Colio aparecen dos sendos 
personajes que aluden a Calderón, mientras que en la pieza de González se 
representa al gobierno como una institución jibarizada, ineficiente y 
corrupta que no provee ningún apoyo a las víctimas. Esto último también 
puede ser una explicación del porqué las obras evitan enfocarse en el narco, 
ya que su figura, como señalaba Enciso, ensombrece todas las demás 
formas de violencia (2017, p. 29) y, justamente, estas piezas intentan 
presentar un panorama más complejo y abarcador de la violencia en varias 
de sus dimensiones. De esta forma Gabriela Ynclán en Podrías llamarte 
Antígona pone en escena a Analía quien busca recuperar el cuerpo de su 
hermano minero desaparecido luego de un accidente14. Esto se basa en un 
hecho real producido en Pasta de Conchos el 19 de febrero del 2006 cuando 
65 mineros quedaron atrapados luego de una explosión y cuyo rescate —e 
investigación de los hechos— fue denegado por las autoridades locales, lo 
cual fue visto como una forma de encubrir los graves incumplimientos de 
seguridad de las faenas (González-Vaquerizo, 2014, p. 97). Ynclán, junto con 
eso, elabora ficcionalmente el accidente aéreo que le costó la vida a Juan 
Camilo Mouriño, destacado asesor de Calderón. En dicho siniestro pereció 
también José Luis Santiago Vasconcelos uno de los principales encargados 
de inteligencia de la guerra contra el narco de modo que, existe la divulgada 
creencia de que se trató de un atentado (González-Vaquerizo, 2014, p. 101). 

 

14 La idea del cuerpo desaparecido e inaccesible es, de todas formas, bastante sugerente como parte de 
la experiencia de la violencia de la guerra y, por tanto, es un argumento que, a nuestro juicio, tiene la 
valencia tanto de hablar de lo sucedido a los mineros como referir a la experiencia de aquellos 
ejecutados enterrados en fosas comunes que el gobierno se negó a buscar activamente.  



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 99 

Bárbara Colio en Usted está aquí enfoca la violencia desde la problemática 
de los secuestros y las desapariciones. Para esto construye en la figura de 
Ana una mujer que busca incansablemente a su hijo tomando la justicia por 
sus manos. Colio cuenta que la idea de la obra le surgió luego de ver la 
fotografía de Isabel Miranda de Wallace entrevistándose con el presidente 
Calderón para exigir justicia por su hijo (Varona, 2016, p. 210). Esta imagen 
se haría icónica al respecto de lo que luego se llamó como caso Wallace. 
Este inició el 11 de julio del 2005 cuando el hijo de Isabel, Hugo Alberto 
Wallace, fue secuestrado. Isabel desde entonces se transformó en una 
destacada activista, fundando la asociación Alto al Secuestro (Gidi, 2016, p. 
203). La figura de Wallace se volvió cada vez más controvertida, pues se 
volvió una aliada clave del Gobierno de Calderón, recibiendo el Premio 
Nacional de Derechos Humanos y militando en el PAN, de modo que 
muchos han sostenido que su figura sirvió para desactivar movimientos 
sociales en contra de la violencia que criticaban al oficialismo. De hecho, en 
medio de la Marcha por la Paz organizada por el poeta Javier Sicilia, Wallace 
participó realizando declaraciones que resultaban una defensa del gobierno 
(Hernández, 2013, p. 152). Sin embargo, sus cuestionamientos más severos 
vinieron cuando se puso en tela de juicio la veracidad del secuestro de su 
hijo. Esto debido a que aparecieron dudas sobre las evidencias presentadas 
en tribunales y se criticaron los métodos que utilizó para capturar a los 
supuestos secuestradores ya que lo habría hecho por medio de la aplicación 
de tormentos. Si bien, gran parte del escandaloso caso Wallace fue revelado 
posteriormente al estreno de la pieza, la Ana García construida por la 
dramaturga ya portaba una dimensión cuestionable que logró anticipar las 
polémicas y le dieron una nueva riqueza al texto al conocerse los hechos 
mencionados (Varona, 2016, p. 211). 

Finalmente, Sara Uribe en su Antígona González compone una pieza con 
una textualidad híbrida. Esto debido a que, en primer lugar, el texto tiene 
una doble filiación dramático-poética en la medida en que resultó ser un 
montaje teatral que luego devino y es leído por parte de la crítica como un 
poemario. La segunda razón tiene relación con una declaración estética de 
la autora al inscribirse dentro de lo que Cristina Rivera Garza llama 
desapropiación. Este concepto nace a partir del cuestionamiento 
ético/estético de Rivera Garza a propósito de las escrituras que toman 
contextos de violencia extrema, como el mexicano, como sustrato de la 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

100  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

creación artística (2013, p. 19). Este constituye un nudo problemático para 
las literaturas que elaboran lo real, pues existe el peligro de que dichas 
escrituras se solacen frente a los hechos de violencia, replicando lo que 
sucedió hace unos años en Colombia con el cine y la narrativa que 
explotaban la miseria y violencia de ciudades como Bogotá y Cali. Dicho 
fenómeno fue bautizado como estética de la pornomiseria y fue acusado de 
volver el sufrimiento humano en espectáculo y a los sujetos representados 
en objetos (Ospina y Mayolo, 2014, p. 1). Siguiendo el razonamiento de 
Garza, si se pretende elaborar hechos reales asociados a la violencia, es 
probable que los autores se terminen apropiando de las historias y 
experiencias ajenas de quienes realmente experimentaron la violencia y la 
pérdida. La desapropiación implica, por tanto, exhibir explícitamente el 
ejercicio de apropiación. En otras palabras, evitar lo que Rivera Garza llama 
el paternalismo de darle voz a los sin voz y la ingenuidad de pensar que 
podemos ponernos en los zapatos del otro, para construir una escritura 
colectiva en donde los otros no son representados ni ventrilocuados, sino 
que son presentados directamente (2013, p. 23).  

Antígona González de Sara Uribe podría ser pensada como la praxis de la 
teoría de Cristina Rivera Garza. De hecho, la obra inicia con un epígrafe de 
Rivera Garza: “¿De qué se apropia el que se apropia?” (2018, p. 9) y cierra 
con unas notas finales que explicitan las otras voces que son atraídas en el 
texto, dejando en claro que la obra fue escrita “con, para y por otros” (2018, 
p. 108). Además, la pieza circula bajo la licencia del copyleft que garantiza 
que el texto se distribuya paralelamente de forma comercial, generando 
réditos para los autores y de manera gratuita por internet. Dicha 
consideración extraliteraria es vista como estrategia práctica de una 
escritura de desapropiación (Estrada, 2017, p. 33).  

La obra, en este sentido, aborda lo real histórico de dos formas principales. Por 
una parte, Yébenes Escardó considera que el descubrimiento de una fosa 
común con 72 migrantes centroamericanos en San Fernando en el 2010 es un 
antecedente central para la obra (2024, p. 18). Por otra parte, además de 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 101 

referirse a una serie de textos literarios y críticos/filosóficos15, la obra integra 
un grupo de textos aluden directamente a hechos reales pues se utilizan 
testimonios de la prensa o proveniente del internet —específicamente blogs— 
que se ocupan de dar cuenta de las víctimas de la narcoviolencia y la guerra 
contra el narco ante la ausencia de un registro oficial16.  

En síntesis, las tres piezas a partir de casos reales elaboran problemáticas 
que escenifican distintos escenarios de horror propios del período: la 
pobreza y el abandono de los trabajadores precarizados, el miedo 
sembrado por el narcoterrorismo y la ineficacia, indolencia o complicidad 
del gobierno. Junto con esto, veremos en el análisis cómo las tres obras 
presentan las consecuencias sociales de aquello: en el caso de Ynclán la 
destrucción de víctimas y victimarios, en el de Colio la degradación moral a 
la que se ven empujadas las víctimas y en González la disolución del tejido 
social. 

Antígona 

Ahora bien, como ya adelantábamos, la particularidad y el elemento en 
común de estas tres piezas es que se aproximan al horror y la violencia no 
solo a través de la ficcionalización o referencia a casos y hechos reales, sino 
que también lo hacen junto con la tragedia17 de Sófocles. En ese sentido, 

 

15 Con la tragedia de Sófocles en la cabeza Uribe urde un entramado textual que aborda una serie de 
referencias de autores y autoras como Marguerite Yourcenar, Griselda Gambaro, Harold Pinter, Judith 
Butler, Rómulo Pianacci, Pablo Iglesias Turrión, Iani del Rosario Moreno y Sanjuan Martínez. 

16 Estos elementos textuales que toma Uribe pueden ser entendidos como documentos en la definición 
que le da Carles Battle a aquellos materiales textuales que tienen una existencia real exterior e 
independiente del texto teatral o dramático (2020, p. 209). A propósito de la mención a Battle se podría 
pensar también que la pieza Antígona González constituye un ejemplo de lo que el teórico llama 
dramaturgias de la ambigüedad, definidas como aquellas en las que existe un precario equilibrio entre 
lo real y lo ficcional dentro de las obras (2020, p. 202). 

17 Hablamos siempre de la tragedia de Sófocles Antígona y no del mito de Antígona pues consideramos 
que estas obras dialogan, en efecto, con la tragedia y no el mito, conceptos que, en ocasiones, se utilizan 
de forma indistinta. Lo anterior debido a dos razones principales. En primer lugar, hablar del mito de 
Antígona implica un alto grado de ambigüedad, pues la figura aparece en numerosas fuentes además 
de la tragedia de Sófocles y en todas con características particulares. En ese sentido, si se habla de la 
figura de Antígona como personaje del mito sin precisar la fuente uno podría inmediatamente atraer el 
final espurio de Siete contra Tebas de Esquilo, el Edipo en Colono del mismo Sófocles, las Fenicias de 
Eurípides o de Séneca. Incluso se podría aludir versiones más antiguas del mito, como aquellas que 
sitúan a Antígona como hija de Eurigania y no Yocasta (Grimal, 2018, p. 33) o la narrada por Higinio en 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

102  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

cabe preguntarse qué lectura/interpretación de la obra griega está 
presente, cuáles elementos se rescatan y cómo se resignifican.  

Antígona es con amplia ventaja la tragedia más reelaborada18 en el 
continente, constituyendo un corpus tan amplio de textos que Moira 
Fradinger llega a denominarlas como Antígonas vernáculas, en el entendido 
de que son obras que sitúan y leen a la tragedia desde coordinadas 
latinoamericanas que van más allá de recontextualizarla en un nuevo 
espacio, sino que la sitúan en medio de las problemáticas propias del 
continente (2023, p. 41). En ese sentido, desde las primeras reelaboraciones 
de Antígona en Latinoamérica ha primado una lectura de su protagonista 
como una figura de férreas convicciones —que ya está presente en la 
tragedia a propósito de su visión sobre las tradiciones religiosas y los 
vínculos familiares— que se opone frente a una norma injusta. Junto con 
esto, ha primado también una reelaboración de Creonte como un tirano o 
dictador, eliminando en muchos de los casos la base legítima o coherente 
con la cual inicia su actuar19. En ese sentido, Antígona y Creonte se vuelven 

 

el que Antígona realiza la tarea de enterrar al hermano en compañía de Argía y luego de ser descubierta 
Hemón es dejada libre para que escape desobedeciendo el mandato del padre de matarla. Allí Antígona 
engendra un hijo llamado Meón que es reconocido eventualmente por una marca por Creonte 
provocando que Hemón asesine a Antígona y luego se suicide (2008, p.159). También se podría pensar 
en la versión de Ion de Quíos en el que plantea que Antígona e Ismene mueren quemadas en un templo 
de Hera, probablemente por trasgredir el mandato de Creonte (Hard, 2016, p. 424) o lo que sobre ellas 
nos dice Ovidio, Virgilio o Apolodoro. No valdría la pena tener en mente todas estas versiones pues, en 
un análisis de los textos que estudiamos nos daremos rápidamente cuenta de que sigue la versión que 
le da Sófocles al mito de Antígona. De hecho, se considera que la lucha de Antígona por enterrar a 
Polinices es invención del trágico en gran medida debido a que no hay fuentes confiables anterior a él 
que presenten dicho episodio e incluso si existiera alguna en la que ya se encuentre el motivo del 
enterramiento, se considera que Sófocles debió modificarlo de forma sustancial para lograr convertirlo 
en una obra de teatro (Lardinois, 2012, pp. 55-56). Finalmente, desde un enfoque estructural podemos 
sostener que, al menos, las obras de Colio e Ynclán, siguen de cerca la estructura de la tragedia de 
Sófocles. En el caso de Uribe la cuestión se resuelve de forma más sencilla pues la alude y refiere 
constantemente en tanto tragedia de Sófocles.  

18 Junto con Antígona el Edipo Rey (reelaborada por Isidora Aguirre, Salvador Novo, Abelardo Estornio, 
Peky Andino Benjamín Galemiri, Mariano Moro etc), Medea de Eurípides (reelaborada por Patricia 
Suárez, Deniel Fermani, César Farah, Grace Passo, Antonio Zúñiga, Álvaro Corrado, David Cureses, José 
Triana, Juan Radrigán, Chico Buarque, Paulo Pontes etc.) y Orestíada de Esquilo (reelaborada por Ricardo 
Monti, Marco Antonio de la Parra, Jorge Plata, Valeria Folini, Joel Sáez, Guillermo Cacace, Karina 
Garantivá etc.) son las tragedias que cuentan con un mayor número de reelaboraciones en el continente. 

19 Ya que Creonte castiga a Polinices debido a que este, en efecto, intentó atacar y destruir la ciudad. 
En ese sentido, la tragedia de Sófocles incluye una serie de referencias del acto impiadoso que el hijo de 
Edipo, aliado con enemigos históricos de Tebas, se disponía a hacer (las más evidente en la primera oda 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 103 

fuerzas opuestas, siendo la joven una representación de búsqueda de 
justicia y libertad y su tío se transforma en un temible dictador20. Esta 
imagen de una mujer enfrentándose a un dictador es bastante significativa 
para Latinoamérica, cuyas principales defensoras de los DD.HH. han sido 
justamente agrupaciones de mujeres que claman por sus padres, maridos, 
esposos, hijos o nietos21.  

La represión de una figura femenina que busca brindarle ritos fúnebres a su 
deudo se encuentra en Sófocles, presentando ya como un conflicto que 
implica una disputa sobre los roles de género en la medida que Creonte 
ejerce su autoridad masculina frente a Antígona (Segal, 2013, p. 167) lo que, 
según Charles Segal, es parte de un impulso de la polis que busca silenciar 
las lamentaciones femeninas en el ámbito público (2013, p. 175). Esta 
imagen adquiere en Latinoamérica fuertes connotaciones políticas si, 
además, sumamos la fuerte tradición de la lectura de Antígona como una 
defensora de los derechos civiles (Lardinois, 2012, p. 59). Por lo anterior, es 
evidente el atractivo que tiene el argumento y la protagonista de la tragedia 
de Sófocles para representar a aquella figura que es capaz de hablar en un 
contexto en el que todos han decidido callar. Junto con esto, si bien el 
cuerpo de Polinices en la tragedia no ha desaparecido, sí ha sido vejado. 
Esta potente imagen del horror de un cuerpo desmembrado por las bestias 
es también un elemento altamente significativo para modular el desprecio 
por los cuerpos que tienen lugar en medio de la guerra contra el narco en 
México. 

 

coral 100-161). Cabe mencionar que en la mayoría de estas reelaboraciones se elimina la familia de 
Creonte, modificando su caída final o incluso en algunos casos, no existe caída como en la obra de 
Carolina Vivas o Carlos Canales. 

20 Este tema es abordado por Moira Fradinger (2023) en su estudio y también es aludido en el trabajo 
de Rómulo Pianacci Antígona: una tragedia latinoamericana que identificó esta dimensión política de 
las reelaboraciones que llamó criollas (2008, p. 72). Valdría la pena también revisar al respecto trabajos 
que se han dedicado al estudio particular de algunas de las reelaboraciones, como en el caso de Juanita 
Cifuentes-Louault sobre Antígona tribunal de mujeres o el de Lía Noguera Reescrituras de la tragedia en 
el teatro latinoamericano contemporáneo: El caso de Antígona. 

21 Paradigmáticos pueden ser los casos de las Madres de la Plaza de Mayo en Argentina, la Agrupación 
de Familiares de Detenidos Desaparecidos de Chile liderada desde siempre por mujeres (Sola Sierra, 
Viviana Díaz, Lorena Pizarro y actualmente Gaby Rivera) o las Madres de Soacha que luchan contra la 
infamia de falsos positivos, es decir, jóvenes asesinados y pasados por guerrilleros durante el gobierno 
de Álvaro Uribe en Colombia.  



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

104  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Las tres “Antígonas” mexicanas cumplen un rol similar al ser quienes, en un 
contexto en el que todos se han rendido o prefieren guardar silencio por 
miedo, se atreven a luchar por la recuperación del cuerpo de sus hermanos 
o su hijo. Junto con esto, opera una transformación que es bastante 
transversal en las piezas latinoamericanas: aunque parezca obvio señalarlo, 
son mujeres comunes y no, como en la tragedia, parte de la realeza o 
sobrina del gobernante. Este cambio implica varias modificaciones 
significativas. Por un lado, si bien en la tragedia sabemos que muchos han 
perdido la vida en el asedio de Tebas, el castigo recae particularmente sobre 
Polinices, quien además es considerado un traidor. A diferencia de lo que 
sucede en las reelaboraciones mexicanas, en las que nos queda claro que 
tanto los mineros muertos, como los secuestrados y ejecutados 
corresponden a víctimas de un fenómeno extendido y casi azaroso. En ese 
sentido, estas muertes son producto de un horror que no discrimina entre 
sus víctimas. De hecho, mientras Polinices cae en una batalla y tiene el peso 
de la maldición paterna, los muertos de estas obras —o estos Polinices— 
desaparecen en su trabajo, en una caminata o al tomar un bus. Las 
“Antígonas” por su parte, son figuras igualmente comunes y que, a 
diferencia de la Antígona de la tragedia, representan lo que les sucede a 
muchas otras mujeres silenciadas y, lo más angustiante, lo que le podría 
suceder a cualquiera. 

Tal como mencionábamos más arriba Creonte es una figura central de la 
tragedia de Sófocles, sobre todo porque parte desde una base y discurso 
ciertamente razonable. Lo curioso es que en el desarrollo de la pieza va 
asumiendo posiciones cada vez más radicalizadas (Scodel, 2014, p. 187), 
que lo van configurando, como un liderazgo autoritario que no es capaz de 
escuchar a su hijo cuando intenta llevarlo a posiciones más mesuradas 
(Saxonhouse, 1992, p. 73). Tanto Colio como Ynclán nos presentan una 
reelaboración de Creonte que se centra en el arco de desarrollo construido 
por Sófocles, enfatizando su caída siguiendo la lectura de Cervantes Porrúa 
de un Calderón como aquel sujeto que se configuró como un héroe y 
terminó siendo un villano (2017, p. 308). La pieza de González toma un 
camino diferente y es un valioso ejemplo de una tendencia que se puede 
observar en varias otras Antígonas contemporáneas en donde Creonte se 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 105 

diluye o desaparece22. Lo anterior, en buena medida, porque la figura del 
dictador o el presidente autoritario es desplazada por un mal que no tiene 
rostro y que se ha extendido en la sociedad. 

Cabe destacar que, además de las figuras de Creonte y Antígona, las 
reelaboraciones mexicanas que estudiaremos rescatan el rol que cumple 
Ismene23. En la tragedia de Sófocles la obra inicia con una disputa entre 
Ismene y Antígona, en la cual la primera intenta disuadir a su hermana de 
realizarle los ritos fúnebres a Polinices. Para convencerla de aquello le da 
variados argumentos, desde su maldición familiar hasta recordar que son 
mujeres que no pueden desobedecer a Creonte y menos ir en contra de 
toda la ciudad (2014, pp. 50-69). Todo lo anterior es visto por Antígona 
como una traición y desprecia a su hermana. Para Lardinois, Ismene viene 
a representar una perspectiva más mesurada que la de Antígona, que 
reconociendo el error y la transgresión de Creonte dice no poder actuar 
debido a que se siente coaccionada (2012, p. 62)24. El desprecio que 
Antígona muestra por Ismene se ha leído también como una forma de 
dudar de si realmente ella es una buena representante de los vínculos 
familiares, sobre todo considerando que la trasgresión de Ismene es mucho 
menos grave que la de Polinices (Goldhill, 2006, p. 153). 

La lucha contra el silencio  

Presentando el contexto y algunas claves de los elementos históricos y de 
la tragedia en los que se basan las obras, es momento de analizar cómo, a 
través de la transformación de elementos de la tragedia, se escenifican 
luchas contra el silencio. En ese sentido, hemos identificado tres niveles que 
pasaremos a detallar en los que se manifiesta esta disputa contra el silencio. 
El primero es la lucha que se da en cada obra contra los otros silenciados 
por el horror, es decir, cómo las figuras femeninas se hacen con la palabra 
e intenta sumar a sus esfuerzos a los cercanos que han decidido callar y 

 

22 Sucede en la obra de Carolina Vivas, Carlos Canales, Marianella Morena o Rogelio Orizondo.  

23 Lo que no sucede con Hemón, que ha sido borrado en todos los casos.  

24 En ese mismo sentido Hemón e Ismene son versiones mesuradas de Creonte y Antígona 
respectivamente (Lardinois, 2012, p. 63). 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

106  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

ocultarse ante el miedo. Estas figuras con las que se disputa son, a su vez, 
la encarnación de la Ismene que aparece en la tragedia de Sófocles. En 
segundo lugar, abordaremos la lucha que las mujeres dan contra los 
poderes externos que buscan silenciarlas; aquí, claramente, se reelabora el 
rol y la función de Creonte como aquel que intenta ocultar, por medio de 
su poder, el horror que no es capaz de resolver. Finalmente, examinaremos 
cómo las tres obras plantean un límite de lo representable a propósito de 
las consecuencias de la violencia y cómo cruzan los márgenes de la ficción 
para apelar directamente a su auditorio. En este nivel, se combate contra el 
silenciamiento, el desconocimiento y el olvido de la sociedad —presente en 
el auditorio— sobre los crímenes que se cometieron y, en buena parte, se 
siguen cometiendo en el país.  

1. La lucha contra los silenciados 

Analía, la protagonista de la obra de Ynclán, aparece por primera vez en la 
pieza discutiendo con su hermana Jimena quien encarna el rol/figura de 
Ismene. Aquí Analía le presenta su plan de bajar a la mina a rescatar el 
cuerpo de su hermano, pese a que las autoridades han señalado que esto 
es imposible. Jimena, desde una posición pragmática, insiste en que es un 
proyecto imposible, aludiendo a las condiciones materiales adversas 
cuadrándose con el discurso oficial, del cual Analía se muestra escéptica. La 
protagonista de la obra cree que este rescate ha sido vedado por la 
condición de desechable de la vida de los mineros, es decir, son cuerpos 
que no tienen ni tendrán figuración pública y, por tanto, son cuerpos frente 
a los cuales se pueden cometer tropelías sin generar revuelo, ya que tal y 
como sostiene Analía: “El poder es poder, es ejercer la fuerza, imponer la 
mentira. ¡Qué importan estos hombres que yacen bajo tierra! Si sólo son 
mineros ¿Cuánto vale su vida, su muerte?” (2009, p. 4). Ynclán rescata 
también la última conversación que tienen las hermanas en la tragedia (pp. 
537-560), aunque lo difiere hasta el final de la pieza, en un tono afectuoso 
y arrepentido por parte de Jimena: “Si, te quiero, pero desde hoy tú tienes 
una vida y yo tal vez una muerte” (2009, p. 17), le dice Analía, a lo que 
Jimena le responde: “Llévenme con ella. Con ella debí siempre estar, 
siempre. (Se va doblando y cae al piso)” (2009, p. 18). La obra, por tanto, 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 107 

deja en claro en esta dimensión que quienes han decidido callar tarde o 
temprano se arrepentirán.  

Colio trabaja este mismo par de Antígona/Ismene aunque le da un mayor 
desarrollo. La dramaturga hace que Ana declare frente a su hermana que 
ella misma irá a investigar una pista sobre el secuestro de su hijo (2010, p. 
5), resolución que Isaura desaprueba, aunque de todas formas la 
acompaña. El conflicto se desencadenará luego, cuando Ana, en su 
persistencia por descubrir la verdad, comience a realizar acciones 
discutibles, tales como detener a una mujer a la cual castiga hasta obtener 
una confesión. Además de aquello Ana se vuelve una activista presionando 
al Señor —nombre que se le da al gobernante de la ciudad— colgando 
afiches por las calles y motivando a las familias de otros secuestrados a 
manifestarse. Es en estos momentos en que Isaura se desliga de su 
hermana. 

En un nivel estructural Colio decide invertir lo que aparece en la tragedia de 
Sófocles. Aquí Ismene tiene reparos en el inicio de la acción de su hermana, 
pero luego se arrepiente e incluso está dispuesta a sufrir su mismo castigo 
—estructura que Ynclán mantiene—, demostrando que entiende que la 
acción de Antígona es, en última instancia, positiva, necesaria y loable. En 
el caso de la reelaboración de Colio al primero presentar a la hermana como 
una compañía que luego abandona a Ana se logra enfatizar lo contrario, es 
decir, lo que partió como algo necesario se ha vuelto censurable. Isaura no 
quiere que su hermana continúe con su activismo pues este está teniendo 
un costo muy alto para la familia que se ve acosada por la prensa. En ese 
sentido, la forma de silenciamiento pasa por el temor a la figuración y el 
escrutinio público que atemoriza a la hermana. La escena final de Isaura es 
un diálogo monológico que sostiene con un anciano en un centro comercial, 
aquí le confiesa a este extraño que no ha sido capaz de transitar por uno de 
los sectores del comercio pues en las pantallas se podía ver una entrevista 
televisada de su hermana y luego le confiesa: “La dejé sola. La olvidé. 
¿Sabe? No es que yo sea cobarde, no es eso. Es, es que a mí no me pasó lo 
que a ella, punto. Gracias a Dios. Suena horrible. Pero es así” (2010, p. 45). 
La brutal honestidad de Isaura patentiza la incomunicabilidad del dolor, 
puesto que, si bien a un nivel racional es capaz de entender que debería 
acompañar a su hermana, su proceder le es inentendible porque, 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

108  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

justamente, no es su experiencia. En ese sentido Colio rescata otra 
dimensión de la lucha frente al silenciamiento de los otros que es la 
incomprensión que viven aquellos que sufren y se entregan por entero a la 
búsqueda de justicia. Esta lectura es similar a la de Ynclán, ya que ambas 
abordan, desde distintas perspectivas, un silenciamiento tristemente muy 
extendido en las sociedades que atraviesan la barbarie. Dicho 
silenciamiento está vinculado con la idea de “pasar la página” u olvidar los 
traumas, a la vez que se juzga a quienes continúan en la lucha por visibilizar 
los crímenes, etiquetándolos como sujetos estancados. 

Esta reflexión adquiere resonancia en la pieza de Sara Uribe, aquí más que 
un personaje, tenemos una voz rapsódica (Hersant y Naugrette, 2013, p. 
191) que va tejiendo y suturando diferentes textualidades, montando 
pasajes heterogéneos y desgarrados. Evidentemente, desde un punto de 
vista estético, esto es una forma de exhibir un trauma que no es capaz de 
verbalizar nítidamente un discurso y que opera en base a la fragmentación. 
La voz de la obra va adoptando diferentes puntos de enunciación y se 
entrega a diversos destinarios, contando de esta forma, por medio de un 
discurso fracturado, la historia de la desaparición de su hermano Tadeo y la 
búsqueda de justicia. En ese sentido, el primer escollo que debe enfrentar 
la voz es el trauma. En otras palabras, la obra de Uribe nos muestra el 
intento de reconstrucción de un discurso coherente como una forma de 
lidiar contra el trauma para lograr luchar por justicia. Junto con esto, la 
sutura entre diferentes textualidades entre las que la pieza transita 
evidencia la apropiación y desapropiación permanente del discurso de los 
otros y, paulatinamente, pone el foco en cómo la experiencia ficcional 
decanta en la real y cómo la experiencia individual se hace colectiva25. Esta 
textualidad ha sido leída también como una polifonía que funciona en capas 
sucesivas de textualidades, entre lo escrito por Uribe, las referencias a otras 
obras, los recortes de la prensa y los testimonios (Moreno, 2025, p. 133).  

 

25 Valga para esto la aclaración de que la obra incluye, por una parte, cómo el texto Antígona transita a 
lo largo de la historia refiriendo a una serie de hechos luctuosos ligados a la desaparición forzada y la 
búsqueda del cuerpo. A esto llamamos el paso de la ficción a la real. Paralelamente el texto también va 
mostrando como la experiencia ficcional individual de Antígona González es una experiencia colectiva 
de muchas otras mujeres anónimas —que aparecen en cuanto a voces— que aparecen en la obra. 

 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 109 

En este ir y venir entre voces y juego de máscaras se despunta un relato que 
va dibujando la experiencia de una mujer que ha perdido a su hermano y 
que tempranamente nos dice: 

No querían decir nada. Querían huir de la ciudad. Por eso muchas casas 
están abandonadas, las puertas tienen candados, pero adentro aún hay 
muebles, porque en la huida sus habitantes… ¿Ves la ironía, Tadeo? Ellos 
sólo quieren desvanecerse y que los últimos ojos que te vieron no los 
miren. (2018, p. 17) 

En este fragmento podemos observar los procedimientos que anticipamos 
más arriba. El texto parte desde el lugar de enunciación de Antígona 
González, casi como un personaje, haciendo referencia a la actitud de unos 
otros que en el pasado no querían hablar y tenían deseos de huir. Esos otros 
de la renuncia, equiparables a la Ismene de la tragedia de Sófocles, son el 
resto de la familia de Antígona que, por miedo, fomentan el olvido del 
crimen y contra quienes se discute en la primera parte de la obra. Luego de 
esto se enquista un fragmento de un texto periodístico que abordaba la 
huida de las casas de los habitantes de sectores apoderados por la guerra y 
el narcotráfico, pasaje que, además, es dejado en suspenso y que es una de 
las imágenes de las ruinas del horror que mencionábamos cuando 
aludíamos al proyecto del Teatro para el Fin del Mundo. Con esto se transita 
de la ficcionalización que supone la historia de Antígona González, como 
figura inventada que ha perdido su hermano, hacia la presentación de un 
documento —en concreto, un relato periodístico— de las consecuencias de 
la violencia. Luego, volvemos a la historia de Tadeo, y se expone de manera 
explícita el discurso apostrofado de la voz hacia su hermano ausente. El 
apóstrofe al hermano ausente atraviesa toda la obra y se convierte en el 
elemento central de la ficcionalización, con el propósito de generar la 
afectación del espectador.   

Tal y como sucede en las piezas de Ynclán y Colio, la voz lucha con sus 
cercanos, debido a que desean mantener e imponer el silencio sobre los 
crímenes. Esto sucede cuando descubre que la familia le ha ocultado la 
muerte de su hermano, ya que quieren evitar que ella inicie la búsqueda: 
“No querían decirme nada” (2018, p. 16) atestigua la voz, “No querían 
decirme nada porque sabían que iría a buscarte” (2018, p. 22). “¿Cómo no 
voy a buscar a mi hermano? Díganmelo ustedes ¿Cómo no voy a exigir su 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

110  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

cuerpo…? (2018, p. 23). En la segunda sección de la obra titulada ¿Es esto 
lo que queda de los nuestros? Nos internamos en el dolor de la hermana y 
su instalación en un estado de suspensión de la vida, estado en el cual 
prefiere divagar, soñar y recordar al hermano ausente: “En mis sueños 
tengo la certeza de que una de esas maletas es de Tadeo” (2018, p. 33). Es 
aquí en medio de los recuerdos cuando aparecen las necrológicas: “El 
cuerpo sin vida de un hombre fue encontrado en la presa La Ventana” 
(2018, p. 46). Dichos extractos van instalando un paisaje de muerte en el 
que “Los días se van amontonando Tadeo, y hay que comprar el gas, pagar 
las cuentas y seguir yendo al trabajo. Porque desde luego que se te 
desaparezca el hermano no es motivo de incapacidad” (2018, p.50). 
Antígona se sume en la incapacidad de olvidar el hecho de que su hermano 
ha desaparecido, mientras intenta retomar su vida laboral como profesora. 
El estado de suspensión de la vida que es descrito en las piezas de Colio e 
Ynclán es presentado directamente en la obra de Uribe. Aquí Antígona si 
bien se ocupa de luchar y encontrar la verdad como Ana o Analía, no logra 
reemplazar su dolor por el ímpetu de representar una lucha más amplia. 
Mientras Ana se vuelve una activista y Analía vuelve el funeral de su 
hermano un acto político, la voz de Antígona González no es capaz de 
vincularse con los demás, en buena medida porque los otros han decidido 
ignorar el horror que los rodea y porque también se enfrentan a sus propios 
duelos, algo que es descrito en su visita a la morgue, donde no hay un 
colectivo, sino que una suma de dolores. Significativamente Uribe cierra su 
obra con un fragmento que recuerda el mismo inicio de la tragedia de 
Sófocles cuando la voz interpela: “¿Me ayudarás a levantar el cadáver?” 
(2018, p.101) con lo que enfatiza la soledad a la que se enfrenta y nos apela 
directamente como lectores/espectadores, desplazando el rol de Ismene 
hacia nosotros y poniéndonos en la situación de asistirla o ignorarla. 

2. La lucha contra el poder que silencia 

Tanto Ana como Analía se enfrentan a reelaboraciones de Creonte que, a 
su vez, son ficcionalizaciones de Felipe Calderón. En el caso de la obra de 
Ynclán, esta figura es llamada el Tirano y aparece por vez primera dando un 
discurso en el Norte del país mientras presenta a las tropas que contendrán 
una situación terrible que golpea ferozmente al pueblo, mientras promete 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 111 

restituir la paz y acabar con la violencia y la impunidad (2009, p.  4). El 
discurso claramente evoca las alocuciones de Calderón durante el período 
de la guerra contra el narco a propósito de una retórica de la militarización 
que también coincide con la situación inicial de la tragedia en la que Creonte 
reconoce el valor de los soldados que han evitado la caída de la ciudad.  

La confrontación de Analía con el Tirano se da luego de que ella logra 
recuperar el cuerpo de su hermano realizando sus exequias. Dicha acción, 
si bien no trasgrede directamente una prohibición, deja en evidencia que el 
Tirano había mentido al afirmar que el rescate de los cuerpos era imposible. 
En ese sentido, el acto de Analía es leído por el Tirano y su Secretario como 
un peligro de su prestigio público ya que el funeral que realiza Analía 
adquiere connotaciones políticas al generar una concentración popular de 
las familias de los demás mineros que acusan la negligencia del gobierno 
(2009, p. 10).  

Cuando Analía y el Tirano se enfrentan ella lo acusa de gobernar de forma 
negligente y privilegiando a los privados: “quien gobierna, no puede hacerlo 
solo para unos cuantos” (2009, p.12), este desea silenciarle ya que la lee 
como una adversaria política que pone en peligro su posición al evidenciar 
la distancia entre sus dichos y sus actos. Hay aquí una transformación 
sustancial de la figura de Creonte, ya que mientras en la tragedia se 
caracteriza y se condena por su rigidez al respecto de sus decisiones, aquí 
lo vemos con los vicios propios de un político contemporáneo que no ajusta 
su comportamiento al discurso que entrega.  El tirano decide encarcelar a 
Analía quien morirá en la prisión debido a un infarto. Aquello que podría 
entenderse como un silenciamiento definitivo de la mujer se vuelve contra 
el tirano pues, castigado por los hados, sufrirá la muerte de su secretario, 
sumiéndolo a él en el horror de no poder rescatar el cuerpo de su amigo 
que es consumido por las llamas26.  

En el caso de la obra de Colio, la figura que se enfrenta a Ana es el Señor, 
nombre menos explícitamente negativo que el tirano y que, de hecho, tiene 

 

26 Esta caída del Tirano se asemeja tanto a la de Creonte como a la de Edipo en el Edipo Rey, esto debido 
a que Ynclán utiliza la figura de una mujer —que viste con ropajes tradicionales mexicanos— y que juega 
el rol de Tiresias de las tragedias de Sófocles en la medida que le advierte al tirano su camino errado y 
le anticipa su caída (2009, p. 6). 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

112  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

una elaboración menos maniquea. El señor aparece por primera vez 
llegando a la oficina que cuenta con una silla vacía —símbolo del poder— y 
unas cortinas cerradas que no permiten ver la ciudad de Tebas27 —que 
enfatizan la oscuridad desde donde se ejerce el mandato—. Al igual que en 
Ynclán el Señor realiza un discurso de instalación, en este caso dicho 
exclusivamente frente a su asesor. En este discurso el Señor expresa sus 
deseos por el cambio, imponer mano dura, volver a Tebas una ciudad 
confiable, segura y de paso demostrar su legitimidad como gobernante 
(2010, p. 8). Nuevamente aquí el discurso opera con referencias cruzadas al 
pasaje del edicto de Creonte y los puntos clave de los discursos de Felipe 
Calderón28, aquí aludidos desde su preocupación por legitimidad y las 
expectativas de cambio que deseaba implementar.  

Estas buenas intenciones del Señor rápidamente se diluirán y, por tanto, 
cuando tenga noticias de las acciones de Ana las verá como una clara 
amenaza a su legitimidad y solo cuando ella misma logra capturar a los 
sospechosos del secuestro de su hijo es cuando conversa con ella. Aquí el 
diálogo inicia en buenos términos, pero esconde una evidente tensión, de 
hecho, al verla le dice: “Se ha vuelto una celebridad” (2010, p. 12) y enfatiza 
que su actuar ha sido peligroso dejándole en claro que, desde aquí en 
adelante, él tomará las riendas del asunto desde la vía institucional. La 
oposición entre Ana y el Señor estriba, aparentemente, en la forma en que 
se procede luego de un crimen. Lo curioso es que aquí el Señor expone una 
visión bastante legítima y atendible en la medida que considera que Ana, al 
proceder por su cuenta, olvida el marco jurídico institucional. En ese sentido 
le pregunta a Ana sobre el hombre que ha capturado: “¿Cómo está tan 
segura de que fue él?” (2010, p. 14) mientras que la mujer clama por una 
rápida confesión “Haga que confiese, que diga dónde lo tiene escondido. 
¡Oblíguelo!” (2010, p. 14).  

 

27 A diferencia de la obra de Ynclán, aquí se nombra directamente a la ciudad como Tebas, aunque es, 
claramente, una Tebas mexicanizada.  

28 Para una referencia más detallada se pueden consultar algunos discursos claves de Felipe Calderón 
como el Discurso presidencial en el Auditorio Nacional del 12 de diciembre del 2006, el discurso en el 
Día del Ejército del 19 de febrero de 2007 o el discurso del Día Internacional de la Lucha contra el Uso 
Indebido y el Tráfico Ilícito de Drogas del 21 de junio del 2009. 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 113 

La estrategia del Señor para silenciar a Ana es hábil, pues le deja en claro 
que el modelo de solución que ella propone es utópico y que no se puede 
simplemente tomar a los presuntos delincuentes y juzgarlos sin considerar 
sus derechos. Ahora bien, este actuar de Ana es comprensible a propósito 
de su desconfianza de dicho procedimiento judicial, de hecho, uno de los 
captores de su hijo resultó ser un policía. La discusión se retomará hacia el 
final de la obra, cuando Ana y el Señor se vuelvan a reunir, pero ahora las 
condiciones han cambiado. El Señor ha comenzado a afrontar la caída de su 
popularidad ya que la opinión pública comienza a acusarlo debido a su 
responsabilidad en los secuestros, la sequía, la represión y el terrorismo 
(2010, p. 33). Mientras Ana se ha erigido en una figura pública y política. 
Aquí Ana insiste en que los sujetos capturados deben ser condenados a lo 
que el Señor responde que no tiene suficientes medios de prueba para 
tomar detenidos y menos condenar a más personas. Luego, este 
contraataca aludiendo a las reales intenciones de Ana: “Ya veo. No se trata 
de su hijo. Se trata de usted. Le han gustado los reflectores. ¿Qué 
pretende?” (2010, p. 37) y socarronamente le hace ver que el interés que 
tiene la prensa por ella es morboso y publicitario por ser “una mujer que 
retando al sistema” (2010, p. 39). Los cuestionamientos a Ana también 
llegan por la prensa que indagará el financiamiento de su campaña: “Se dice 
que el partido de oposición ha financiado sus carteles de denuncia” (p. 45) 
y “Es una mujer sola, clase media, sin ingresos conocidos. No ha contestado 
si el partido de oposición ha financiado su campaña.” (2010, p. 46). Ana ha 
llegado en pleno al juego político, quedando expuesta al escrutinio público 
en términos similares a los que ha quedado expuesto el Señor. Los 
cuestionamientos hacia su figura son expresión de una sociedad que ya no 
cree en los héroes y considera que todos ocultan una agenda política. 

Probablemente, la lectura que nos resulta más interesante de la obra no es 
aquella que enfatiza el acto heroico de Ana, sino pensar que, en última 
instancia, Ana se encuentra en una disputa por el poder político frente al 
Señor. Esta lectura implica considerar que Ana ofrece un modelo alterno de 
ordenamiento institucional, uno que no busca derogar una normativa 
injusta específica, sino que pone en cuestión el entramado legal de la 
sociedad. Si lo examinamos con cuidado, el discurso de El Señor por duro o 
frío que parezca, se basa en el ordenamiento jurídico defendiendo 
principios como la presunción de inocencia, el debido proceso, los derechos 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

114  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

de los imputados y la asignación de penas razonables. Estos principios a los 
ojos de una víctima parecen una estupidez (2010, p. 35), como el hecho de 
que se libere a una persona por falta de pruebas o que el inculpado tenga 
derecho a un abogado defensor (2010, p. 34). Ana, por su parte, desea 
operar al margen de esta institucionalidad, clamando por la intervención de 
los militares (2010, p. 40) aun cuando el Señor le recuerda que esto se 
encuentra por fuera de las atribuciones del ejército y luego argumenta 
falazmente que el problema del Señor es la falta de empatía por no tener 
hijos (2010, p. 41). Sin embargo, a nuestro juicio, lo más decidor son las 
palabras finales de Ana: “Tal vez tenga razón en eso que dice, y yo sólo ande 
buscando mi propio bien. Pero yo no soy solo un individuo.. Yo soy la ciudad 
entera. Yo he puesto a los muertos” (2010, p. 41). Aquí Ana claramente se 
ha erigido como la portavoz y la representante legítima de la sociedad, por 
sobre el Señor, y si bien estas líneas pueden ser leídas como la presentación 
de una heroína, arrogarse la colectividad de este modo también tiene ecos 
de populismo.  

Si lo miramos con cuidado, Ana ha operado —más allá de que justifiquemos 
o no sus actos— por fuera de la ley y no de una ley impuesta por el Señor, 
sino que fuera del marco conocido y común de cualquier estado de derecho. 
La idea de tomar la acción por sus manos, esperar condenas sin un juicio 
debido e incluso el impulso de militarizar la ciudad son medidas casi de 
manual de un líder populista. De esta forma, la obra realiza un profundo 
análisis político, en la medida en que pone en evidencia cómo la inoperancia 
estatal al respecto del mantenimiento de la seguridad nacional y la 
aplicación de justicia es el caldo de cultivo para caudillos del estilo de Ana. 
Sin embargo, esta no es la peor consecuencia. La vacancia de poder que 
deja un Estado o un gobierno que no cumple con su tarea de mantener la 
paz produce una sociedad donde las normas que rigen el estado de derecho 
caen en descrédito y donde la única forma de realizar justicia es por medio 
de acciones directas, generando con esto, una degradación moral de las 
víctimas. En ese sentido, Ana y el Señor representan cómo el poder 
institucional y las organizaciones de la sociedad civil se degradan 
mutuamente en un espacio sumido en la violencia. Dicho de otro modo, la 
violencia es capaz de horadar todas las buenas intenciones tanto del Señor 
en el inicio de su gobierno como en Ana y sus honestos deseos de conseguir 
justicia que termina operando desde la venganza. 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 115 

Todo lo contrario, a lo que sucede con la voz de Antígona González la que 
dice no estar interesada en la venganza de los asesinos de su hermana, pues 
dicha aspiración la haría igual que a los que acusa. Esto se verbaliza por 
medio de una referencia directa a un pasaje de Sófocles cuando dice: “No 
Tadeo, yo no he nacido para compartir el odio”29 (2018, p. 59).  Aquí el 
poder que intenta silenciar a Antígona no es castigado ni invertido, sino que 
ofrece una cara más peligrosa pues la figura del líder que puede estar 
equivocado o corrupto simplemente ya no existe. Si bien como afirma 
Escamilla la pieza instala la responsabilidad en el Estado (2023, p. 142) no 
hay un Creonte. Al respecto, el discurso de la familia hacia Antígona para 
que cese su búsqueda se vuelve iluminador: “Son de los mismos. Nos van a 
matar a todos, Antígona. Son de los mismos. Aquí no hay ley. Son de los 
mismos. Aquí no hay país…” (2018, p. 23). Si la Antígona de Sófocles se 
opone a una ley que considera injusta, en este caso no existe tal oposición, 
no es que exista alguien que ha errado el camino en la conducción del 
Estado, el problema es que el Estado como institución se ha venido abajo. 
En ese sentido, como ya sugeríamos más arriba, la disputa se desplaza de la 
figura y el rol de Creonte ante la de Ismene, pues lo que resulta más terrible 
aquí es el olvido y la indiferencia de quienes sobreviven. Con esta disputa 
se instala que mientras no exista una unión entre las víctimas y la sociedad 
en su conjunto, no hay futuro o, peor, no queda mucho presente.  

El texto cierra con el miedo de Antígona de desaparecer: “Todos aquí 
iremos desapareciendo si nadie nos busca, si nadie nos nombra” (2018, p. 
95). Dicho temor se funda en una descomposición que atraviesa toda la 
obra y es la del tejido social. En la obra de Sófocles, que comparativamente 

 

29 El pasaje de la tragedia es el archicitado verso 523 donde Antígona dice: Mi persona no está hecha 
para compartir el odio, sino el amor. Esta es una traducción de οὔτοι συνέχθειν, ἀλλὰ συμφιλεῖν ἔφυν. 
Cabe mencionar que es un pasaje de compleja traducción, debido a los dos verbos subrayados, que se 
han entendido de diversas formas. Por ejemplo, Hugh Lloyd-Jones prefiere traducirlos como: I have no 
enemies by birth, but I have friends by birth. Es evidente la enorme diferente entre ambas 
formulaciones. La primera, muy difundida en Latinoamérica, hace decir a Antígona una frase que parece 
autoconfigurarla como una persona que solo predica el amor, lo que resulta bastante contradictorio 
cuando en unos versos posteriores acometa contra Ismene. La segunda versión es más lacónica o sobria 
y destaca el hecho de que tiene vínculos de φιλία desde su nacimiento (con su hermano) y que no tiene 
ἔχθρος (enemigos) de nacimiento. Valdría la pena estudiar hasta qué punto la primera traducción ha 
condicionado un entendimiento y lectura particular tanto de la tragedia como de Antígona como una 
figura ligada a la predica del amor y no del odio.  



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

116  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

resulta iluminadora en este punto, el colectivo logra sobreponerse y, 
ciertamente, aprender de la muerte de Antígona y de la caída de Creonte, 
mientras que en la obra de Uribe el colectivo se encuentra completamente 
atomizado y su único punto de encuentro es —simbólicamente— la fila de 
la morgue. En ese sentido, retomamos la idea de que, para Uribe, la lucha 
más importante y difícil contra el silencio es aquella que se libra 
internamente, entre los propios sobrevivientes. 

3. Cruzar el límite de la ficción 

Hay en Antígona de Sófocles una imagen sobre el horror y la violencia. Lo 
anterior es muy claro en el relato que le hace el guardián a Creonte, cuando 
describe la podredumbre del cuerpo de Polinices y la consecuente reacción 
de horror y llanto que esto provoca en Antígona (410-430)30. Esta visión del 
horror se inserta luego de que un grupo de sujetos profanen el cuerpo del 
hermano dándole una segunda muerte. El horror de Antígona se produce al 
ver que la dignidad que le había prodigado al cuerpo de su hermano ha sido 
destruida y, por tanto, se lanza a intentar nuevamente realizar los ritos 
fúnebres. Estos ritos son fundamentales para el tránsito entre la vida y la 
muerte ya que generan el alivio simbólico que permite descansar al muerto 
y también a sus deudos (Zupancic, 2023, p. 61). En ese sentido, lo que 
provoca el horror y el dolor en Antígona y también en las reelaboraciones 
mexicanas que hemos abordado, es la vejación de que el cuerpo del ser 
amado sea inaccesible y que, en consecuencia, no se pueda realizar un rito 

 

30 Dice en este pasaje el Guardián: “La cosa fue de esta manera: cuando hubimos llegado, amenazados 
de aquel terrible modo por ti, después de barrer toda la tierra que cubría el cadáver y de dejar bien 
descubierto el cuerpo, que ya se estaba pudriendo, nos sentamos en lo alto de la colina, protegidos del 
viento, para evitar que nos alcanzara el olor que aquél desprendía, incitándonos el uno al otro vivamente 
con denuestos, por si alguno descuidaba la tarea. Durante un tiempo estuvimos así, hasta que en medio 
del cielo se situó el brillante círculo del sol. El calor ardiente abrasaba. Entonces, repentinamente, un 
torbellino de aire levantó del suelo un huracán —calamidad celeste— que llenó la meseta, destrozando 
todo el follaje de los árboles del llano, y el vasto cielo se cubrió. Con los ojos cerrados sufrimos el azote 
divino. Cuando cesó, un largo rato después, se pudo ver a la muchacha. Lanzaba gritos penetrantes 
como un pájaro desconsolado cuando distingue el lecho vacío del nido huérfano de sus crías. Así ésta, 
cuando divisó el cadáver descubierto, prorrumpió en sollozos y tremendas maldiciones para los que 
habían sido autores de esta acción. Enseguida e transporta en sus manos seco polvo y, de un vaso de 
bronce bien forjado, desde arriba cubre el cadáver con triple libación”. 

 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 117 

que logre superar el dolor o al menos circunscribirlo. Junto con esto, es 
importante considerar que las muertes de las reelaboraciones se han 
producido gratuitamente. Es decir, los mineros, el hijo de Ana y el hermano 
de Antígona González han muerto de forma injusta e inexplicable y no como 
soldados que han participado volitivamente en una guerra. De hecho, son 
sujetos tan inermes como las mujeres que los han sobrevivido.  

Existe en las tres obras un momento final en el que se genera un quiebre 
con lo que es posible representar. La pieza de Ynclán llega a esto por medio 
de la escena en que el Tirano es informado del accidente de su asesor y es 
rodeado por el coro de mineros muertos. Aquí el Tirano entra en la 
desesperación y es ahorcado. Esto, evidentemente, es una forma de juzgar 
ficticiamente los crímenes cometidos por Calderón en su sexenio, pero la 
obra no concluye aquí. Luego de una oscuridad total el elenco completo 
rompe la ficción y declama a coro la frase: “Hay que salvar a los vivos para 
rescatar a los muertos” (2009, p. 23), la que corresponde a una cita de una 
de las esposas de los mineros desaparecidos en Pasta de Conchos y cuyos 
cuerpos nunca fueron rescatados. La cita, de una meridiana lucidez, 
evidencia que para hablar con algo de justicia del dolor del hecho real es 
necesario romper con la ficción e integrar una cita textual de una de las 
víctimas dicha en el margen o por fuera de la obra. Con esto se enfatiza que 
la sociedad debe resarcirse moralmente para ser capaz de rescatar del 
olvido y dignificar a los muertos, tarea que queda claramente dirigida al 
auditorio.  

Por su parte, Colio rompe también la ilusión al final de la pieza, aunque de 
manera más extensa. En medio de una confrontación entre Ana y el Señor. 
A este último le suena el celular y debe responder preocupado pues informa 
que su hija ha quedado sola en casa mientras él trabaja en la obra. El actor 
intenta volver a su rol, pero la actriz que interpretaba a Ana comienza a 
reflexionar sobre lo absurdo de la situación y del peligro al que se exponen 
gratuitamente ellos como trabajadores y el público al decidir reunirse a 
hacer teatro de noche, apagando el celular sin saber qué pasa afuera y luego 
tener que volver a sus casas transitando por barrios peligrosos (2010, p. 51). 
La obra cierra con los actores abandonando de forma no convencional el 
escenario y con una inquietante acotación: No hay fin (2010, p. 54). Además 
de la evidente crítica a las posibilidades revulsivas del teatro, tanto el título 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

118  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

de la pieza como su final se vuelven reveladores. Por una parte, la idea de 
Usted está aquí con el que se nombra la obra, parece, en última instancia, 
situar al espectador en el aquí y ahora ciertamente cómodo y seguro del 
teatro y no en el allá afuera donde aparecen los peligros. En ese sentido, en 
el aquí no se puede representar el horror del allá, aunque aquello siempre 
nos inquiete. Junto con esto, la idea de un cierre inconcluso apela, a nuestro 
juicio, a la imposibilidad de dar una respuesta a un conflicto y una situación 
que, en rigor, se sigue desarrollando. Por lo mismo es significativo que sea 
justamente al actor que encarna al Señor —que juega el rol tanto de 
antagonista, como de reelaboración de Creonte y ficcionalización de 
Calderón— el que podría ser la nueva víctima, ya que se nos revela que le 
dejó de indicación a su hija de que solo lo llamase en caso de una urgencia. 
Este llamado, por tanto, no es simplemente una desinteligencia, sino que la 
exhibición de una vida en una permanente alerta que al romperse genera 
el silencio del actor y el fin de la obra azotada por la realidad externa.  

En el caso de Antígona González, asistimos a una última sección titulada Esta 
mañana hay una fila inmensa, la que nos sumerge en la experiencia del 
reconocimiento de los cuerpos en la morgue. Aquí aparece un coro dislocado 
de preguntas y respuestas que no dialogan entre sí: “¿Lavó el cadáver? Somos 
muchas / ¿Le cerró ambos ojos? Somos muchas / ¿Enterró el cuerpo? Somos 
muchas / ¿Lo dejó abandonado? Somos muchas” (2018, pp. 92-93). Uribe 
enfatiza la dimensión colectiva del dolor que además se ha desarrollado 
históricamente. Lo anterior debido a que la obra, durante su desarrollo, va 
mezclando referencias y reflexiones sobre Antígona y sus reelaboraciones en 
el mundo contemporáneo y latinoamericano, rescatando una decisiva frase de 
una actriz colombiana llamada Diana Gómez que sufrió la desaparición de su 
padre ante lo cual dice: “No quería ser una Antígona, pero me tocó” (2018, p. 
15). El quiebre aquí se produce en la medida que ser Antígona se ha vuelto una 
forma de designar una experiencia de la realidad ligada a sufrir la pérdida de 
un ser querido y vivir en la permanente búsqueda de su recuperación. De esta 
forma la pregunta final de la obra “¿Me ayudarías a levantar el cadáver?” 
(2018, p. 101) apela al espectador sobre su rol en esta crisis humanitaria y saber 
si está dispuesto a ayudar a estas Antígonas. 

 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 119 

Conclusiones 

Situadas en el contexto de crisis sociopolítica y humanitaria estas tres obras 
reelaboran la tragedia de Sófocles a propósito de hechos concretos y 
constatables de la historia del sexenio que retratan directa o 
metafóricamente la violencia extrema, la complicidad del gobierno en la 
masacre y el desprecio por los cuerpos de los asesinados y por la necesidad 
de justicia de los sobrevivientes. Las obras dibujan junto con esto un 
momento de pérdida de confianza en las instituciones y la disolución de la 
sociedad civil silenciada por el miedo. Ese miedo se manifiesta, en su forma 
más evidente, como el temor que produce convertirse en víctima, de vivir 
en carne propia lo que les ha pasado a otros —como en el final de la obra 
de Colio—, pero también es el miedo de que la sociedad sea insalvable. 
Dicho temor que aparece en la advertencia final de la pieza de Ynclán, 
alcanza uno de sus desarrollos más estremecedores en uno de los pasajes 
finales de Antígona González, donde adquiere implicancias apocalípticas: 
“Todos aquí iremos desapareciendo si nos quedamos inermes sólo 
viéndonos entre nosotros, viendo cómo desaparecemos uno a uno” (2018, 
p. 95). Frente a este escenario de vulnerabilidad, la única salida posible 
parece ser la re-vinculación del tejido social. Siguiendo la lectura de 
Yébenes Escardó, la obra misma, es decir el texto Antígona González se 
vuelve un cuerpo literario, aunque no lo vemos como un suplemento ante 
la desaparición del cuerpo del hermano (2024, p. 32), sino mucho más como 
una forma de vinculación (2024, p. 32). Esta noción de vinculación está 
presente en las tres obras, tanto en el diálogo que establecen entre el 
presente y el pasado remoto encarnado en la tragedia griega, como en su 
carácter teatral: son obras concebidas para interpelar a un colectivo, a ese 
cuerpo ciudadano que coexiste con el horror. Así, tanto la escritura como el 
montaje de estos textos constituyen formas de ruptura del silenciamiento, 
y reafirman que la única posibilidad de resistir y de existir en medio de la 
crisis de violencia que atraviesa el país es desde y con el colectivo. 

En segundo lugar, cabe destacar que las tres obras evidencian una lectura 
profundamente política de la tragedia de Sófocles que reelabora la pieza no 
solo para tematizar un conflicto político, sino que se erigen como 
verdaderas manifestaciones políticas que cumplen la labor concreta de 
hacer presente, recordar y conservar la memoria de un período oscuro de 



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

120  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

la historia de México. En ese proceso, la figura de Polinices se transforma 
en una víctima inocente en medio de un Estado administrado por sujetos 
incapaces o cuya capacidad de proveer seguridad es nula. Del mismo modo, 
la figura de Creonte se transforma para poner en evidencia que los discursos 
y las buenas intenciones no bastan para solucionar la crisis humanitaria que 
supone el narcotráfico. En ese sentido, la figura en la que reside el poder y 
debería generar la cohesión social se nos presenta vaciada de sentido, 
propósito y coherencia —en los casos del Señor o el Tirano— o se ha 
disuelto y/o se ha vuelto indistinta de los que cometen los crímenes como 
sucede en la pieza de Uribe. En este proceso de transformación cultural que 
ha tomado la Antígona se ha rescatado, sobre todo, una lectura que 
entiende a la protagonista de la obra como una figura, en principio, inerme 
que se levanta contra un sujeto que detenta el poder, el cual, en un 
momento de crisis, ha tomado una decisión que cree que es la más 
beneficiosa para la comunidad, aunque esta resulta, a la postre, ser 
tremendamente perjudicial para todos y propicia su caída. Como puede 
notarse, redactado así —con ese nivel de vaguedad— la descripción puede 
servir para hablar tanto de lo que vemos en la tragedia de Sófocles, como 
lo sucedido en el sexenio de Calderón.  

La notable y, ciertamente, lamentable popularidad de Antígona como 
tragedia reelaborada una y otra vez en el continente no genera, a nuestro 
juicio, obras reiterativas en su forma y fondo. Se puede creer que lo manido 
del argumento de Sófocles ha agotado las posibilidades compositivas o 
transformativas de las piezas, sobre todo, considerando que estas 
proliferan ante un mismo contexto de crisis. Valga el análisis que hemos 
emprendido aquí para demostrar lo contrario. Las tres piezas reelaboran la 
tragedia desde problemáticas concretas diversas, con estilos compositivos 
particulares y con reflexiones que evidencian distintas miradas. Ynclán se 
centra en un ejercicio de memoria a partir de un caso de desidia estatal que 
condenó a un grupo de trabajadores y sus familias, cerrando su obra con 
una oposición simbólica: mientras los mineros han muerto enterrados en la 
mina el heredero del tirano explota en las alturas como un presuntuoso 
Ícaro. Colio construye dos arcos paralelos de degradación: el del Señor que 
no es capaz de administrar su poder en beneficio de los ciudadanos y el de 
la madre que ha emprendido el peligroso camino de emprender la justicia 
por su propia mano. La pieza de Uribe se ubica como las más consciente de 



Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 121 

las tres de que su existencia reditúa un material revisitado constantemente 
por la tradición. Al incluir esta mirada genera un vínculo que conecta la 
tragedia clásica con sus reelaboraciones y con esto agrupa tanto a las 
Antígonas ficcionales con las mujeres reales cuyas historias han motivado, 
propiciado o exigido estas obras.  

Finalmente, las tres obras hacen un empeño por intentar representar la 
violencia del período, acto siempre inasible que demuestra su imposibilidad 
en el hecho mismo de utilizar la Antígona como forma de hablar de aquel 
horror demasiado cercano para presentarlo directamente. El horror al que 
se asiste es tal que la mirada lo rehúye y prefiere posarse en la tragedia de 
Sófocles para desde allí interactuar y pensar un dolor inconmensurable que 
solo generaría un justo silencio. Puesto que es imposible hablar e incluso 
dimensionar lo que es la desaparición y muerte de más de ciento cincuenta 
mil mexicanos y en su lugar se intenta presentar esa única historia. Este 
intento fracasa en cada obra al tener la necesidad de romper con la ficción 
como búsqueda desesperada por remecer y comunicarse directamente con 
sus audiencias. Quizás una de las razones que imposibilita esta 
representación tiene relación debido a que constituye una problemática 
que no solamente persiste en la medida de que no tiene reparación para 
los sobrevivientes, sino que no ha terminado. Si bien el sexenio de Calderón 
llegó a su fin en el 2012 esto no puso término en modo alguno a la masacre. 
El gobierno de Peña Nieto según las cifras oficiales rompió el récord de 
homicidios en seis años con más de 156 mil casos, de aquellos, al menos 30 
mil están directamente vinculados con el narcotráfico. Además de este 
aumento en la cifra, el caso de los 43 estudiantes normalistas desaparecidos 
generó indignación transversal en Latinoamérica. Posteriormente el 
gobierno AMLO quiso terminar de palabra con la guerra al declarar el 30 de 
enero del 2019 la paz. Lamentablemente la cifra de muertos ligados al 
narcotráfico en su administración subió en un 11% y tan solo meses después 
de esta declaración de paz tuvo lugar el Culicanazo en el cual, ante la 
captura de Ovidio Guzmán, el narco desplegó toda su fuerza en Sinaloa 
haciendo que el gobierno diera pie atrás en la captura del hijo del Chapo. 
La pervivencia de estos horrores y la falta de justicia y reparación sobre los 
ya cometidos son muestra suficiente de la necesidad de volver sobre estas 
obras que abordan una herida de la nación que todavía sangra.  



Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

122  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Referencias 

Adriaensen, B. y Kunz, M. (Eds.) (2016). Narcoficciones en México y Colombia. Iberoamericana/Vervuert. 

Aparicio, J. (2009). Análisis estadístico de la elección presidencial de 2006 ¿Fraude o errores aleatorios? 
Política y gobierno. Volumen temático: elecciones en México, pp. 225-243. 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-20372009000400010  

Battle, C. (2020). El drama intempestivo: hacia una escritura dramática contemporánea (G. Luque 
Bedregal, Trad.). Paso de Gato. 

Bergemann, L., Dönike, M., Schirrmeister, A., Toepfer, G., Walter, M. y Weitbrecht, J. (2019). 
Transformation: A Concept for the Study of Cultural Change, en P. Baker, J Helmrath y C. Kallendorf 
(Eds.), Beyond Reception: Renaissance Humanism and the Transformation of Classical Antiquity (pp. 
9-26). De Gruyter. 

Cavarero. A. (2009). Horrorismo. Nombrando la violencia contemporánea. Anthropos.  

Cervantes Porrúa, I. (2017). El drama de Felipe Calderón en la guerra en contra del narcotráfico. Andamios, 
14(34), pp. 305-328. https://andamios.uacm.edu.mx/index.php/andamios/article/view/591/938  

Colio, B. (2010). Usted está aquí. Consejo para la Cultura y las Artes de Nuevo León.  

Crespo, A. (2008). 2006: hablan las actas. Las debilidades de la autoridad electoral mexicana. Debate. 

Del Pozo, J. (2009). Historia de América Latina y del Caribe. LOM.  

Enciso, F. (Ed.). (2017). Violencia y paz. Diagnósticos y propuestas para México. El Colegio de México.  

Escamilla, L. (2023). Hacia una memoria tras la guerra contra el narco cuatro necropoemas mexicanos. 
Acta poética, 44(2), pp. 125-147. https://doi.org/10.19130/iifl.ap.2023.2/100X26S476 

Estrada, F. (2017). Reimaginar la autoría: la desapropiación según Cristina Rivera Garza. Letras 
Femeninas, 42(2), pp. 27-34. https://doi.org/10.14321/letrfeme.42.2.0027  

Falleti, V., González, P., Romero, A. y Herrera, A. (2017). El arte escénico y el narcotráfico. Política 
agonista para intervenir. El Cotidiano, 205, pp. 47-56. 
https://elcotidianoenlinea.azc.uam.mx/index.php/numeros-por-articulos/no-205-violencia/el-
arte-escenico-y-el-narcotrafico-politica-agonista-para-intervenir  

Falleti, V. y Chávez y Arredondo, A. (2013). La problemática de las “víctimas” en México. Algunas 
aproximaciones al tema. Anuario de investigación, pp. 1-17. 

Fradinger, M. (2023). Antígonas: Writing from Latin America. Oxford University Press. 

Galicia, R. (2023). Fronteras, violencias y alternativas de resistencia en el colectivo Teatro para el Fin del 
Mundo. Metáfora, 11, pp. 1-12. https://doi.org/10.36286/mrlad.v3i6.167 

Gidi, C. (2016). El heroísmo en los tiempos actuales: Antígona furiosa de Griselda Gamabro y Usted está 
aquí de Bárbara Colio. Valenciana, 9(18), pp. 187-214. 
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-25382016000200187  

Goldhill, S. (2006). Antigone and the Politics of Sisterhood, en Zajko V, y Leonard M. (Eds.) Laughing with 
Medusa: Clasiccal Myth and Feminist Thought. (pp. 141-162). Oxford University Press.  

González-Vaquerizo, H. (2014). Podrías llamarte Antígona: un drama mexicano contemporáneo. Aletria, 
4(1), pp. 95-107. https://doi.org/10.17851/2317-2096.24.1.95-108  

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-20372009000400010
https://andamios.uacm.edu.mx/index.php/andamios/article/view/591/938
https://doi.org/10.19130/iifl.ap.2023.2/100X26S476
https://doi.org/10.14321/letrfeme.42.2.0027
https://elcotidianoenlinea.azc.uam.mx/index.php/numeros-por-articulos/no-205-violencia/el-arte-escenico-y-el-narcotrafico-politica-agonista-para-intervenir
https://elcotidianoenlinea.azc.uam.mx/index.php/numeros-por-articulos/no-205-violencia/el-arte-escenico-y-el-narcotrafico-politica-agonista-para-intervenir
https://doi.org/10.36286/mrlad.v3i6.167
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2007-25382016000200187
https://doi.org/10.17851/2317-2096.24.1.95-108


Francisco Gutiérrez Silva 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 123 

Grimal, P. (2018). Diccionario de mitología griega y romana. Paidós.  

Hard, R. (2016). Mitología griega. La Esfera de los Libros.  

Hernández, A. (2013). México en llamas: el legado de Calderón. Grijalbo. 

Herrera Beltrán, C. (12 de febrero de 2010). Discúlpeme, Presidente, no le puedo dar la bienvenida: madre de 
dos ejecutados. La Jornada. https://www.jornada.com.mx/2010/02/12/politica/005n1pol 

Hersant, C. y Naugrette, C. (2013). Rapsodia, en Sarrazac, JP.  Léxico del drama moderno y 
contemporáneo. (pp. 191.194). Paso de Gato.  

Higinio. (2008). Fábulas. Astronomía. Akal. 

Lardinois, A. (2012). Antigone en K. Ormand (Ed.), A Companion to Sophocles. (pp. 55-69). Willey- 
Blackwell. 

Mbembe, A. (2011). Necropolítica (E. Falomir Archambault, Trad.). Melusina. 

Moreno, I. (2025). Antígona González o la representación de la ausencia de los desparecidos. Latin 
American Theatre Review. 58(2), pp. 119-138. https://journals.ku.edu/latr/article/view/22852  

Ospina L. y Mayolo C. (2014) ¿Qué es la pornomiseria? Hambre. https://hambrecine.com/2015/02/25/que-es-
la-porno-miseria/  

Pianacci, R. (2008). Antígona: una tragedia latinoamericana. Gestos. 

Pliego, F. (2007). El mito del fraude electoral en México. Editorial Pax México. 

Rivera Garza, C. (2013). Los muertos indóciles: necroescrituras y desapropiación. Tusquets.  

Salcedo, H. (2023). La moderna guerra en mexicana y su efecto en el ejercicio de la producción 
dramática. Boletín GEC, 33, pp. 146-172. https://doi.org/10.48162/rev.43.057 

Saxonhouse, A. (1992). Fear of Diversity: The Birth of Political Science in Ancient Greek Thought. 
University of Chicago Press. 

Scodel, R. (2014). La tragedia griega: una introducción. Fondo de Cultura Económica. 

Segal, C. (2013). El mundo trágico de Sófocles. Gredos. 

Sófocles (2014). Antígona (A. Alamillo, Trad.). Gredos. 

Tello, C. (2007). 2 de julio: Crónica minuto a minuto del día más importante de nuestra historia 
contemporánea. Planeta. 

Tzuc, E. (9 de octubre del 2023). “México rebasa las 5 mil 600 fosas clandestinas”. Proceso. 
https://www.proceso.com.mx/nacional/2023/10/9/mexico-rebasalas-mil-600-fosas-clandestinas-
16378.html 

Uribe, S. (2018). Antígona González. Libros del Cardo. 

Valdés Castellanos, G. (2013). Historia del narcotráfico en México. Aguilar. 

Valdez-Zepeda, A. (2007). México en su encrucijada: Un análisis de la elección presidencial del 2006. 
Contratexto. 15, pp. 13-27. https://doi.org/10.26439/contratexto2007.n015.771  

Varona, A. (2016). Entrevista a Bárbara Colio. Latin America Theatre Review, pp. 203-2016. 
https://muse.jhu.edu/article/629083  

https://www.jornada.com.mx/2010/02/12/politica/005n1pol
https://journals.ku.edu/latr/article/view/22852
https://hambrecine.com/2015/02/25/que-es-la-porno-miseria/
https://hambrecine.com/2015/02/25/que-es-la-porno-miseria/
https://doi.org/10.48162/rev.43.057
https://www.proceso.com.mx/nacional/2023/10/9/mexico-rebasalas-mil-600-fosas-clandestinas-16378.html
https://www.proceso.com.mx/nacional/2023/10/9/mexico-rebasalas-mil-600-fosas-clandestinas-16378.html
https://doi.org/10.26439/contratexto2007.n015.771
https://muse.jhu.edu/article/629083


Tres reelaboraciones mexicanas de Antígona como estrategia de lucha contra el silenciamiento de los horrores… 

124  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Yébenes Escardó, Z. (2024). Antígona González: para una poética de lo sagrado en el país de los 
dolientes. Acta Poética, 45(1), pp. 7-35. https://doi.org/10.19130/iifl.ap.2024.1/00S231XO072  

Ynclán, G. (2009). Podrías llamarte Antígona. Manuscrito no publicado. 

Zavala, O. (2014). Los cárteles no existen: narcotráfico y cultura en México. Malpaso. 

Zupancic, A. (2023). Que se pudran. El paralaje de Antígona. Palinodia. 

https://doi.org/10.19130/iifl.ap.2024.1/00S231XO072

