REVISTA DE LITERATURAS MODERNAS

VoL. 55, Ne 2, JULIO-DICIEMBRE 2025| pp. 125-148

ISSN 0556-6134, EISSN 0556-6134
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas
RECEPCION 13 MAR 2025 — ACEPTACION 14 MAY 2025

Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias
del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto
Ni Una Menos

Silenced Bodies, Dissenting Voices: Technologies of Silence and
Feminist Resistance in the Ni Una Menos Archive

d | https://doi.org/10.48162/rev.53.017

Sophia Sablé

Université Toulouse Jean-Jaures

Francia

sophia.sable2@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-1331-4693

Resumen

El articulo examina practicas performativas y visuales —como los minutos
de silencio en las marchas y las imagenes de las victimas— que construyen
una estética del silencio, en la que el cuerpo se convierte en un medio de
denuncia y memoria colectiva. Lejos de representar solo ausencia o censura,
el silencio se revela como una fuerza que permite reconfigurar discursos y
visibilizar la violencia estructural ejercida sobre los cuerpos feminizados. El
archivo no solo documenta el trauma, sino que también habilita nuevas
formas de accion politica y representacién feminista. En definitiva, el
articulo propone que el archivo “Proyecto Ni Una Menos: Recuperemos la
imaginacion para cambiar la Historia” (2017), convierte el silencio en un
lenguaje poderoso que desafia el orden simbdlico y recupera el cuerpo
como espacio de lucha y enunciacion.

Palabras clave: archivo, cuerpo, arte, silencio, feminismos

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 125


https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas
https://doi.org/10.48162/rev.53.017
https://doi.org/10.48162/rev.53.017
mailto:sophia.sable2@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-1331-4693

Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

Abstract

The article examines performative and visual practices —such as moments
of silence at marches and images of victims— that construct an aesthetic of
silence, in which the body becomes a means of denunciation and collective
memory. Far from representing only absence or censorship, silence reveals
itself as a force that allows for the reconfiguration of discourses and the
visibility of structural violence exerted on feminised bodies. The archive not
only documents trauma, but also enables new forms of political action and
feminist representation. In short, the article proposes that the “Proyecto Ni
Una Menos: Recuperemos la imaginacién para cambiar la Historia archive”
(2017) turns silence into a powerful language that challenges the symbolic
order and recovers the body as a space for struggle and enunciation.

Keywords: archive, body, art, silence, feminisms

El presente articulo propone un andlisis critico del archivo “Proyecto Ni Una
Menos: Recuperemos la imaginacion para cambiar la Historia” (2017) como
un dispositivo politico y estético que problematiza la relacion entre silencio,
cuerpo y poder en el contexto argentino contemporaneo (Garcia, 2019). En
este archivo, la corporalidad de las victimas de violencia de género vy
femicidio se presenta simultdneamente como ausencia, trauma y lugar de
enunciacién desde el silencio y la palabra.

Partiendo de la nocion de “politica del silencio” de Eni Orlandi (2001) y de
la reflexion de Adriana Cavarero (2009) sobre el cuerpo como sujeto
vulnerable y narrador, se examinaran las practicas discursivas y visuales que
componen el archivo para mostrar como el silencio atraviesa y resignifica
las narrativas feministas. En particular, se estudiaran los modos en que el
archivo articula la violencia estructural del silencio impuesto a las mujeres
con las formas de disidencia y protesta que surgen desde los cuerpos
colectivos en movilizacion.

El articulo se centrarad en el analisis de eventos performativos, como los
minutos de silencio en las marchas y las fotografias en blanco y negro de las
victimas, que articulan una estética del silencio alojada en el cuerpo,
haciéndolo perceptible sin necesidad de la palabra, mediante un enfoque
gue combina el andlisis visual con la lectura performativa. Este silencio en
carne viva se convierte en un espacio de duelo colectivo y resistencia, que

126 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

desafia las formas tradicionales de representacién del traumay abre nuevos
modos de narrar el cuerpo femenino y su historia politica.

Esta propuesta busca aportar a la linea tedrica y comparativa de la
convocatoria, explorando cémo el archivo Proyecto Ni Una Menos (PNUM)
configura un espacio donde el silencio no es ausencia, sino potencia politica
y estética, capaz de reconfigurar las relaciones entre cuerpo, lenguaje y
poder en la Argentina del siglo XXI.

. El silencio como imposicién y como estrategia politica

El 3 de junio de 2015 se convirtid en un simbolo, tanto a nivel nacional como
internacional. La primera marcha de Ni Una Menos, que tuvo lugar en
numerosas ciudades del pais, se expandié como una ola imparable hacia
otros paises de América Latina y del mundo. Frente a los numerosos
feminicidios y transfeminicidios en Argentina, y ante la indiferencia —o mas
precisamente, la inaccién— del Estado, no surgié simplemente una
necesidad, sino una urgencia: la de conformar un cuerpo colectivo
dispuesto a defenderse, a alzar la voz y a marcar limites frente a la violencia
estructural.

Este giro en los feminismos argentinos ha sido documentado y archivado en
el archivo en papel: “El proyecto Ni Una Menos: Recuperemos la
imaginacién para cambiar la Historia” (2017). Este archivo fue concebido
como un libro con el objetivo de dar durabilidad a lo que es por esencia
efimero: los happenings, performances, etc. Sin embargo, la web y las redes
sociales digitales fueron una herramienta central en el proyecto, en la
medida en que permitieron constituir y hacer circular el archivo por todo el
territorio argentino, desde la convocatoria de proyectos hasta la
posproduccion. A lo largo del afio 2015, Proyecto NUM lanzé, de hecho, una
convocatoria de contribuciones de arte visual, fotografia y texto (poesia y
prosa) vinculadas con el proyecto politico del #NIUNAMENOS, con el
objetivo de publicarlas en un libro. Se recibieron mas de 400 propuestas y
165 creadorxs de distintas disciplinas y de diferentes regiones del pais
participaron en el proyecto. Este archivo, que presentamos en este articulo,
nacio de la voluntad de resaltar la urgencia, el duelo colectivo, la alegria, la

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 127



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

rabia y todos los afectos que unieron a tantas mujeres y disidencias sexo-
genéricas en el pais'.

El silencio atraviesa la historia argentina, especialmente la de las mujeres y
las disidencias. La dictadura de Videla (1976-1983) y los afios posteriores
demostraron no solo el poder de la censura para acallar a Ixs opositorxs,
sino también la capacidad de estos grupos para resistir y persistir en un
contexto de violencia estructural.

En este sentido, la lingliista Eni Orlandi sefiala que el silencio puede
manifestarse de diversas formas: como silencio estratégico, constitutivo o
impuesto (2001). Si observamos el tratamiento de los feminicidios y
transfeminicidos en Argentina a lo largo del tiempo, podemos identificar
claramente estos tipos de silencio.

Durante muchos afos, por ejemplo, los feminicidios y transfeminicidos no
eran nombrados como tales, sino que se los encubria bajo expresiones
como “crimen pasional”, lo que revela un silencio impuesto y naturalizado
gue romantizaba e invisibilizaba las violencias de género.

Ciudad Juarez, en México, se ha convertido en el triste simbolo de los
feminicidios por el nimero récord de mujeres asesinadas y la violencia
particular de estos crimenes. Rita Segato explica al respecto que los
hombres se perciben como “los duefios del lugar [que] expresan su control
territorial al ‘escribir’ sobre el cuerpo de las mujeres, como en un lienzo o
un cuadro, su capacidad de hacerlas desaparecer, hacerlas sufrir y
matarlas” (2018, p. 71). Se apropian del cuerpo de las mujeres para
marcarlas incluso en la muerte y asi transmitir un mensaje de autoridad y
represion dirigido a todas las demads. Los feminicidios representan una
forma extrema de silenciamiento y de borramiento simbdélico de las mujeres
y de las disidencias sexo-genéricas. Por eso, hemos decidido presentar una
seleccion de fotografias y obras del archivo PNUM que nos parecieron
especialmente potentes, y que ponen de relieve una forma de
reapropiacion del silencio al mismo tiempo que lo denuncian.

1En el origen del proyecto de archivo estuvieron investigadorxs universitarixs, artistas, historiadorxs del
arte, curadorxs, entre otrxs.

128 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

Il. El cuerpo como espacio de enunciacion

2.1. La representacion del cuerpo en el archivo

Las marchas Ni Una Menos han vuelto a movilizar la figura del cuerpo-territorio,
pero reapropidandosela. Durante performances colectivas, varias mujeres
habian inscrito en sus cuerpos: “Nuestro territorio” o “Estamos en guerra”. La
fotografia de Lucia Prieta durante un Encuentro Nacional de Mujeres, en 2017,
en La Plata (fig. 1), muestra el lema “Estamos en guerra” inscrito en el pecho
descubierto de una mujer, cuyo rostro esta cubierto con pafiuelos, dejando ver
solo la parte superior de la cara.

Figura 1

Nota: Lucia Prieta, “Estamos en guerra’, fotografia, Mar del Plata, 2017
(Proyecto Ni Una Menos, pp.340-341)

Esta fotografia retoma los cddigos del "volteo del estigma". En las sociedades
occidentales, colonizadas y modernas, la desnudez del pecho femenino se
percibe como una “ofensa al pudor” y como una “invitacion a la sexualidad”

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 129



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

gue no puede ser aceptada en el espacio publico. La imagen de este cuerpo y
de este pecho descubierto se opone al rostro oculto y a las voces silenciadas.
La elecciéon de aparecer en el espacio publico, acompafiada de otros cuerpos
que forman, segun Butler:

Este “cuerpo relacional” reune cuerpos interdependientes que se
interconectan mediante redes tejidas desde abajo, desde la vulnerabilidad
que, en todos los casos, incluye el peligro de muerte efectivizado en la ola
creciente de feminicidios y en la represidon policial chilena; un cuerpo
colectivo relacional que supera su vulnerabilidad para resistir y expresar
demandas y exponer la precarizacidn de sus condiciones de existencia y
proponer una mirada atenta a las condiciones infraestructurales que
limitan la posibilidad de que el sujeto politico tenga una existencia digna.
(Butler, 2017, p. 69)

Ademas, la frase “Estamos en guerra”, inscrita sobre el pecho de esta mujer,
constituye un lugar de enunciacion desde el cuerpo femenino y feminizado,
pero también interpela una realidad comun a todas las mujeres: la guerra ya
estd en marcha. Esta implicaciéon del “nosotras” invita tanto a tomar conciencia
de la situacién como a visibilizar el proceso de subjetivacion de las mujeres.
Esta interpelacidn busca provocar una reaccién, tanto en quienes participan en
la marcha como en quienes la observan.

Asi, a pesar del silencio impuesto por las autoridades respecto a esta guerra
abierta, la movilizaciéon de mujeres y disidencias, al usar sus cuerpos como
forma discursiva, no rompe el silencio, sino que lo habita, lo subvierte, y le da
otra forma.

El velo sirve para ocultar el rostro; sin embargo, también podemos plantear la
hipotesis de que pone en evidencia el hecho de que las mujeres no tienen
derecho a hablar. De este modo, el cuerpo se convierte en un medio
performativo que interrumpe el silencio, precisamente a través de la ausencia
de palabras.

La denuncia del estigma se moviliza en otra serie fotografica en diptico,
“Verglienza de género”, de Mariana Manuela Bellone (fig. 2). En ella, cuatro
mujeres aparecen fotografiadas desnudas, ocultando sus rostros con las
manos. A través de esta puesta en escena, se puede observar que en cada
mano esta escrita una injuria. Esta obra denuncia la verglienza experimentada

130 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

por las mujeres frente a los insultos sexistas y sexuales, asi como al acoso
callejero.

Figura 2

Nota: Mariana Manuela Beilone, “Vergiienza de género”, fotografia, 2015
(Proyecto Ni Una Menos, p.166-167)

Estas injurias hacen referencia directa a los cuerpos de las mujeres (gorda,
morocha, etc.), lo que genera una sensacion profunda de verglienza hacia el
propio cuerpo y, mas especificamente, hacia el propio género, tal como lo
indica el titulo de la serie. La desnudez de las protagonistas expresa esa
sensacion de estar expuestas, de quedar simbdlicamente “desnudas” ante la
violencia verbal. Las manos, con los insultos escritos como si fueran estigmas,
representan las marcas que el cuerpo debe cargar.

La acumulacién de estos estigmas puede dar lugar a una pérdida de
autoestima, tal como lo sugiere la obra de Bellone mediante la posicion de
perfil y el rostro oculto. Estas imagenes ponen el énfasis en el amordazamiento
simbdlico de las mujeres, donde el insulto funciona como una practica de
silenciamiento: una forma de condicionar al silencio a través de la violencia
verbal.

Estas fotografias nos invitan a mirar de frente a estas mujeres y a reflexionar
sobre las consecuencias de los estigmas en sus cuerpos, en su identidad y en el

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 131



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

condicionamiento al miedo y la aprensidén que generan estos insultos. Las
injurias provocan verglienza en quienes las reciben, pero no en el agresor,
quien actua con total impunidad, en un intento constante de intimidar y
subordinar a las mujeres y, de forma mas general, a las disidencias sexo-
genéricas y/o a las personas racializadas.

Esta verglienza posiciona a las victimas como iniciadoras o responsables de las
agresiones verbales que padecen, perpetuando asi mecanismos de victim
blaming y de slut-shaming?.

Sin embargo, Bellone también muestra una forma de reapropiacién del cuerpo.
De hecho, la eleccion de la mano como soporte del discurso del agresor no es
inocente. Como sefiala Marie-Anne Paveau, la escritura separa la palabra del
agresor de la carga afectiva que esta comporta. Esta estrategia enunciativa
busca transmitir un contradiscurso: el que la victima pone en escena a través
de lo que Paveau llama los dedipix, una especie de dedicatoria visual, una forma
de auto-cita que desafia el proceso de silenciamiento impuesto por el agresor
(Paveau, 2014).

2.2. El duelo colectivo y la estética del dolor compartido

La hipervisibilizacién de las imagenes de violencia asociadas a los feminicidios
y transfeminicidios ha contribuido, paraddjicamente, a invisibilizar a las
victimas y al silencio que dejé su ausencia. Los archivos que se presentan a
continuacién ponen en evidencia estrategias de visibilizacion de la ausencia y
del silencio, tanto desde el punto de vista de las familias como de los colectivos.
También se analizaran los procedimientos utilizados para hacer visibles las
violencias domeésticas, muchas veces minimizadas o deliberadamente
ocultadas.

4
I

El archivo de la instalacién “Algin dia saldré de aqui” (fig. 3), de Fatima Pecci
Carou, pone en escena los distintos espacios y las fronteras entre aquellas que

2 El ‘victim blaming ‘se refiere al hecho de desvalorizar la palabra de la victima, minimizar lo que le ha
sucedido o incluso atribuirle la responsabilidad de la agresidn sufrida. El ‘slut-shaming’, por su parte,
consiste en culpar o avergonzar a las jovenes y mujeres por su forma de vestir, por su comportamiento
considerado “provocador” o fuera de las normas sociales establecidas, especialmente en relacién con
la sexualidad.

132 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

ya no estan y el resto de la sociedad que, como simple espectadora de los
hechos, se limita a observar.

Figura 3

Nota: Fatima Pecci Carou, “Algun dia saldré de aqui”, Buenos Aires, 2014-2015
(Proyecto Ni Una Menos, p.88)

En efecto, la artista pintd y colocd 62 retratos de victimas de feminicidio sobre
una pared. Estos rostros interpelan los limites de los espacios y nos invitan a
mirar de frente e interrogar esta realidad. Al observarlos, quienes miran se ven
confrontadxs con su propia existencia y con la del colectivo, notando
diferencias y similitudes que los vinculan con las personas retratadas. Este
retorno reflexivo sobre uno mismo y sobre el colectivo, asi como la
“deslocalizacion” simbdlica de los retratos, da cuenta de la porosidad entre
distintos espacios y evoca la posibilidad de abolir las fronteras que los separan
mediante la creacién de alianzas y redes de solidaridad.

El titulo de la obra sugiere, ademads, una promesa de porvenir: no solo
testimonia la ausencia, el duelo y la violencia que marcaron a estas vidas, sino
gue proyecta una responsabilidad ética hacia el futuro. Siguiendo la reflexion
de Derrida en Mal de archivo, el archivo no se limita al pasado, sino que se
orienta hacia lo que estd por venir, convocando una respuesta, un encuentro y

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 133



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

una lectura activa. En este sentido, los rostros en el montaje ya no estan
encerrados; son arrojados hacia quienes miramos, desplegando la potencia de
una interaccion ética, un acto de memoria que se abre a la transformacion
individual y colectiva.

El diptico titulado “Retazos: marcas de ausencias” (fig. 4) profundiza esta
experiencia, sumergiéndonos en el dolor de los familiares y allegados y
mostrando lo que queda de las personas desaparecidas. Nos invita a entrar en
estas heterotopias transtemporales, donde las ausentes y sus familias deben
navegar, cuestionando nuestra nocidn de espacio y generando un horizonte de
responsabilidad y porvenir.

Figura 4

Nota: Agustina Ciccola, Gisela Orieta y Valentina Stutzin, “Retazos: marcas de ausencias’,
fotografia, Buenos Aires, 2015 (Proyecto Ni Una Menos, p.311).

La primera fotografia muestra un vestido delicadamente colocado sobre una
cama, acompafiado de fotografias de personas cercanas a la mujer
desaparecida. La segunda imagen presenta la misma cama, cuidadosamente
hecha, sobre la cual se ha colocado el retrato de esa misma mujer. El objetivo
es recordar el vacio, el silencio y la ausencia, y dar testimonio para que las
victimas no sean olvidadas. Estas imagenes también revelan el cuidado que
ponen los familiares para llenar ese vacio.

134 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

El vacio representado en estas fotografias, y el silencio que de ellas emana,
subrayan no solo la ausencia de la desaparecida, sino también la profunda
soledad de las familias. La vida de las desaparecidas se ve reducida a simples
fragmentos, a objetos, a recuerdos dispersos. Los espacios creados por las
familias, en tanto lugares de creacion y resistencia, permiten preservar los
relatos y las identidades. Y, sobre todo, cuando es posible, facilitan la
circulacién de los testimonios.

El archivo “Ausentadas” (fig. 5), del colectivo Entresuturas® y de Marina Btesh,
es “una obra artistica creada a partir de cuerpos que habla de la ausencia de
estas mujeres muertas, victimas de la violencia de género”*.

Figura 5

Nota: Entresuturas y Maria Btesh, “Ausentadas”, accion artistica e instalacion,
Buenos Aires, 2014, (Proyecto Ni Una Menos, p.70).

La accidn artistica se desarrollé en dos tiempos: primero, los bodies (prendas
de vestir) fueron suspendidos sobre tripodes y expuestos en las escalinatas de
la Facultad de Derechoy en las del Tribunal de San Isidro; luego, fueron llevados
por las calles de Buenos Aires.

3 Colectivo de artistas: Valeria Budasoff, Myriam Jawerbaum y Viviana Romay.

4 Declaracion del colectivo sobre su pagina Facebook: https://www.facebook.com/ENTRESUTURAS/

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 135


https://www.facebook.com/ENTRESUTURAS/

Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

Esta eleccion de lugares de exposicidn refuerza las estrategias de visibilizacién
de la ausencia, al igual que el nombre elegido por el colectivo, que evoca tanto
alas mujeres ausentes como a la accidn de ser apartadas, borradas, silenciadas:

El nombre que elegimos darle a esta accién, Ausentadas, es para hacer
referencia a las ausencias a las que nos remiten esas prendas de mujer vacias.
Ausencia que no es cualquier ausencia, ya que se trata de una desaparicion no
querida, una desaparicion forzada que deja huellas irreversibles en la sociedad
por sus implicancias culturales. (Entrevista Entresuturas)®

Las desapariciones forzadas y los feminicidios estan representados
simbdlicamente por los bodies, materializados en obras que evocan a cada
mujer asesinada en los Ultimos afos en Argentina. Cada una de estas
representaciones cuenta una historia Unica. Algunos bodies estan
confeccionados a partir de articulos de prensa que anunciaban la desaparicion
o la muerte de una mujer, mientras que otros llevan las marcas de la violencia:
sangre, quemaduras, desgarros.

El objetivo es visibilizar los abusos sufridos por estos cuerpos. Estas huellas,
dejadas tanto por los golpes como por el vacio provocado por la ausencia,
guedan fijadas en el archivo. De esta manera, llenan los vacios creados por el
silencio que rodea estas desapariciones, al tiempo que articulan un relato sobre
la realidad de las violencias.

Esto no solo concierne al nimero creciente de mujeres afectadas, sino también
a la diversidad de las violencias que padecen. Estas ausencias encarnadas en
los bodies permiten evidenciar la invisibilizaciéon de los feminicidios y
transfeminicidios.

lll. El archivo como dispositivo politico y estético
3.1. El archivo como contra-discurso

La construccion de una subjetividad plural desde los afectos ha permitido
evidenciar varios factores comunes que vinculan la experiencia de ser mujer
o persona feminizada en el espacio publico y en los discursos.

5 Redaccion Clarin. (25 de noviembre de 2014). "Ausentadas: cuerpos contra la violencia". Clarin.
https://www.clarin.com/genero/violencia-genero-violencia-genero-entresuturas-arte-
mujeres_0_HkgOlgFvXe.html

136 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0


https://www.clarin.com/genero/violencia-genero-violencia-genero-entresuturas-arte-mujeres_0_HkgOIqFvXe.html
https://www.clarin.com/genero/violencia-genero-violencia-genero-entresuturas-arte-mujeres_0_HkgOIqFvXe.html

Sophia Sablé

La vulnerabilidad, la no-reconocida existencia de las identidades disidentes
y las violencias ejercidas para imponer un retorno a la norma implican, en
ocasiones, la necesidad de reivindicar el estatus de victima, como paso
indispensable para el reconocimiento de las agresiones y violencias
repetidas y cotidianas sufridas por mujeres y disidencias sexo-genéricas.

Sin embargo, los procesos de victimizacion han servido histdricamente a los
sistemas de opresién, negando a las minorias su capacidad de actuar. En
este sentido, la forma en que los archivos feministas y sexo-disidentes
complejizan la categoria de victima, forma parte de dindmicas de
emancipacion.

El movimiento Ni Una Menos, por ejemplo, cuestiona la asignacién
sistematica a la vulnerabilidad, que funciona como una estrategia para
reducir al silencio a las victimas, encerrandolas en una posiciéon sin
posibilidad de escape, al tiempo que sefiala la tolerancia social frente a
ciertas agresiones y formas de acoso.

Tras una toma de conciencia colectiva de que las violencias pueden afectar
a todas —tanto en el espacio publico como en el dmbito doméstico— con
una complacencia o incluso una tolerancia social alarmante, Ni Una Menos
insiste en la necesidad de poner fin a ese miedo que mantiene a las minorias
dentro del orden patriarcal: “En el que no vivimos libremente sino a través
del miedo. Y lo peor es que reproducimos ese modelo hasta el infinito”
(Emele citada por Piccone, 2021, p. 143).

Como consecuencia, el colectivo Ni Una Menos publica un manifiesto en el
gue presenta las modalidades de lucha y su posicionamiento politico. En él,
la cuestién del lugar enunciativo de la victima aparece como una categoria
invalida, de la cual el colectivo busca desprenderse, apostando por una
posicion de agencia y transformacion:

Nosotras no nos reconocemos como victimas —hayamos o no sido
victimizadas— ni nos dirigimos a otras mujeres, incluso las que sufren o
sufrieron violencia, como victimas, sino como sujetas de creacion,
potencia de hacer, voluntad de transformacién. La palabra victima no es
un adjetivo permanente: nos mueve el deseo de una historicidad
biografica de mayor libertad y autonomia. En ese sentido, desde el

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 137



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

momento en que salimos a la calle, lo hacemos como sujetas politicas, con
la enorme responsabilidad por las que ya no estdn y con el claro
compromiso con las que estan luchando para tener una vida que deseen
vivir. (Ni Una Menos, 2017)

Este fragmento del manifiesto deja en claro una voluntad de
transformacién y de respuesta frente a la violencia, que moviliza otras
herramientas.

La estrategia asumida consiste en no dejarse atrapar por el fatalismo que
suele acompaniar las trayectorias de vida de las minorias, sino mas bien en
establecer un proceso de responsabilidad (relativa) que impulse a luchar —
en la medida de lo posible— por un cambio efectivo.

Desde esta perspectiva de salida de la posicién de “victima”, resulta
igualmente indispensable cuestionar a les aliades y deconstruir los mitos de
una democracia que supuestamente vendria en ayuda de las ciudadanas y
garantizaria equitativamente los derechos de todes.

La ilusion de una intervencién estatal como garante de derechos para todes
se contrapone a la realidad de politicas que “suavizan” o diluyen las
demandas de los colectivos, y que, en la mayoria de los casos, apuestan por
un statu quo que mantiene el sistema vigente, actuando mas bien como una
herramienta de control:

El problema de erigir al estado como el Unico frente de accion posible es
que traduce cualquier agenda de un movimiento social en un programa de
inclusion que pueda asimilarse sin mucha dificultad, constituyéndose en
un mecanismo de control sexual y politico. Es indiscutible que el Estado
debe garantizar condiciones materiales y simbdlicas para poder
desplegar nuestras vidas, pero sabemos por experiencia histdrica que los
procesos de institucionalizacién de los movimientos sociales, vy
especialmente sexuales, suelen ser procesos de higienizacion y
pacificacion de los conflictos. ¢ Como reclamar al Estado sin que sea una
emboscada para nuestros imaginarios y vocabularios emancipatorios?
(Flores, 2023)

Ni Una Menos problematiza el papel paraddjico del Estado en los procesos
de emancipacion y en la puesta en cuestion de las normas y estructuras que
perpetuan las violencias. En esta légica, desprenderse del estatus de victima

138 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

del sistema heteropatriarcal implica practicas de reapropiacion del cuerpo
y de su agencia, frente a violencias fisicas y simbdlicas para las cuales se
proponen muy pocas soluciones, mads alla del recurso juridico.

Es desde esta perspectiva que surge el archivo “Proyecto Ni Una Menos:
Recuperemos la imaginaciéon para cambiar la Historia”, como la mejor
opcidn para salvar esas imagenes y afectos surgidos de las manifestaciones
gue recorrieron el pais. En 2015, un grupo de investigadorxs (compuesto
por investigadoras, historiadoras, artistas, curadoras de museos, etc.) lanzé
una convocatoria a través de las redes sociales para invitar a la participacion
colectiva. Tras algunas semanas, el grupo recibié unas 500 propuestas:
textos, poemas, fotografias, videos, entre otros materiales.

3.2. Estética del archivo: visualidad y afecto

El archivo articula habilmente memorias individuales y colectivas al poner
en didlogo testimonios personales con narrativas compartidas que remiten
a experiencias histdéricas comunes. Esa articulacion se produce a través del
montaje de materiales heterogéneos —fotografias, cartas, documentos y
relatos orales —que, al yuxtaponerse, revelan los puntos de contacto entre
lo intimo y lo social. A través de PNUM, se desarrollan procesos multiples
de subjetivacidn, centrados en un trabajo profundo sobre las emociones y
los traumas. Esta lectura de los archivos a partir de lo afectivo permite
comprender los distintos relatos que construyen y la manera en que
desplazan los imaginarios dominantes. El trauma, tal como lo define Ann
Cvetkovich, es “un lenguaje afectivo que describe la vida bajo el sistema
capitalista” (2018, p. 39). Su enfoque se aleja de las descripciones
psicoldgicas del trauma y de los sintomas individuales, para acercarse a una
vision del trauma como experiencia colectiva y como respuesta a
situaciones de opresién. En su intento de ofrecer una definicién mas amplia
y justa del trauma, Cvetkovich recurre a cuatro teorias fundamentales: la
teoria critica de la raza, el marxismo, el feminismo y la teoria queer.

Desde estas cuatro perspectivas, intenta construir y deconstruir los
supuestos que rodean el trauma, asi como las negociaciones y estrategias
creativas que permiten denunciar las violencias responsables de dicho
trauma y sobrevivir a ellas. Su obra resulta fundamental para comprender

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 139



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

la experiencia colectiva del trauma, al permitir entrelazar esta vivencia con
los marcos tedricos del pensamiento queer:

El trauma, por tanto, sirve como espacio para explorar la convergencia del
afecto y de la sexualidad como categorias que incluye toda una variedad de
afectos no solo la pérdida y el duelo sino también la cdlera, la verglienza, el
humor, el sentimentalismo y mds cosas. No presupongo una experiencia
particular afectiva asociada al trauma, sino que estoy abierta a una forma de
examinar la experiencia histdrica y social en términos afectivos. Los enfoques
queer de trauma pueden poner en valor las formas creativas con las que la
gente responde a él. Ademas, la teoria queer y la teoria del trauma son
compafieras de viaje porque buscan modos de construir no solo la sexualidad,
sino la vida emocional y personal, dentro de modelos de vida politica y en su
transformacion. (Cvetkovich, 2018, p. 77)

Cvetkovich muestra cémo los enfoques clasicos del trauma han dejado de lado
la experiencia afectiva, que podria ser clave para la construccion de una cultura
publica. Para ella, el trauma es una categoria esencial que permite analizar
tanto las intersecciones entre procesos emocionales como los procesos de
memoria.

Durante la recepcion de las numerosas contribuciones al archivo, el colectivo
se dio cuenta de la predominancia de producciones que relataban detalles
morbidos, especialmente sangre y marcas de golpes, asi como la necesidad de
testimoniar, de hacer oir la propia voz o la de una amiga que ya no puede hablar
porque fue asesinada vy silenciada.

En consecuencia, se volvié esencial prestar atencion al papel de los afectos y
reconsiderar su funcién en la elaboracién de mundos politicos, asi como en la
politica estética de lo visual que los sostiene.

El colectivo PNUM se centrd, en primer lugar, en el rol que juegan los afectos
en el sostenimiento del statu quo, particularmente a través de los imaginarios
patriarcales de la sentimentalidad y del romanticismo, que desempefan un
papel clave en la eufemizacidn y la reproduccién de las violencias.

El colectivo se interesd especialmente por el silencio y el dolor como
fundamentos de las politicas identitarias y de representacion, y por el trauma
como una categoria susceptible de convertirse en universal (Arnés et al, 2020).

140 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

No obstante, consideraron necesario resistir la sobreexposicion medidtica de
imdgenes violentas, que ya circulan ampliamente en los medios, asi como las
dindmicas de estetizacidn y erotizacion de la violencia que las caracterizan. En
este sentido, el archivo PNUM funciona como un modo de resistencia: organiza
testimonios, registros y materiales que priorizan las experiencias de las victimas
y el contexto social de la violencia, en lugar de reproducir imagenes
sensacionalistas. Al concentrarse en la documentacidn, la memoria y la
narrativa colectiva, el archivo desplaza la violencia de la esfera de la
espectacularizacion hacia la reflexidon politica y ética, ofreciendo modos de
visibilizacién responsables y comprometidos. Por estas razones, el archivo
buscé dar cuenta del poder transformador que atravesé Argentina en junio de
2015y los meses posteriores.

Esta voluntad de transformacién se inscribié en las imagenes del dolor que
circularon, marcadas por el detalle mdrbido y el deseo de dejar testimonio
(Arnés et al., 2022), de dejar una huella. Por ello, al colectivo impulsor del
archivo le parecié evidente interrogar el dolor como un elemento fundacional
de una identidad comun (Arnés et al., 2022), en consonancia con lo que
propone Rita Segato en Contra-pedagogias de la crueldad (2018). Segato
denuncia la exposicidon constante a imagenes violentas —en especial de
cuerpos femeninos y feminizados— en el espacio mediatico y publico, y la
nocién de habituacion que conlleva esta sobreexposicion, la cual produce una
pérdida progresiva de empatia hacia las victimas.

En este contexto, el archivo fue concebido como un espacio capaz de entrelazar
los afectos: el dolor, pero también la esperanza y la resiliencia, todos ellos
revelados y sostenidos por las obras artisticas y los textos literarios reunidos. A
diferencia del consumo mediatico de la violencia, el archivo desplaza la mirada:
no exhibe el sufrimiento como espectaculo, sino que lo reinscribe como
memoria compartida y como posibilidad de vinculo. A través de la articulacion
de imagenes, voces y fragmentos testimoniales, el dispositivo propone un
encuentro afectivo y politico entre quienes ya no estan y quienes observan,
activando procesos de reconocimiento, empatia y duelo colectivo.

De este modo, el archivo construye y sostiene una perspectiva de solidaridad y
sanacion colectiva, al invitar a Ixs espectadorxs a asumir una posicion de
responsabilidad frente a las ausencias. El acto de mirar se transforma asi en un

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 141



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

gesto de respuesta y de cuidado, en el que la memoria deja de ser Unicamente
una practica del pasado para proyectarse hacia el porvenir. El objetivo es
(re)encontrar formas de comunidad posibles en medio del dolor, alli donde aun
persiste la posibilidad del encuentro.

IV. Resistencias feministas y nuevas narrativas del cuerpo

4.1. Ruptura con las narrativas tradicionales del trauma

La obra fotografica En primera persona de Nicolas Pezzola (fig. 6) esta
compuesta por dos fotografias en blanco y negro. La primera muestra los
elementos (una botella de alcohol, una caja de fésforos y fosforos ya usados)
que fueron utilizados para herir/matar a la mujer que aparece en la segunda
fotografia. Se distinguen las quemaduras en todo su rostro y en los brazos. La
mirada de esta mujer, Maira Maidana, es fija y nos interpela directamente; su
cabeza, ligeramente levantada, deja al descubierto las quemaduras en su
cuello. La postura y la mirada parecen indicar que Maira Maidana no volvera a
bajar la mirada. Ella y Nicolas Pezzola nos transmiten un relato que expone los
elementos de la violencia, sus consecuencias y la resiliencia.

Figura 6

Nota: Nicolas Pezzola, “En primera persona”, fotografia, Lanus, Buenos Aires,
2015 (Proyecto Ni Una Menos, p.296)

142 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

El intercambio entre el modelo y el fotdgrafo construye tanto un testimonio
gue denuncia las violencias de género, como un relato articulado desde la
experiencia visual de Maidana. Se trata, efectivamente, de un relato en primera
persona (yo) que interpela al colectivo (nosotrxs). Estas fotografias interpelan
porque desplazan el relato mediatico dominante sobre las violencias sexistas,
sexuales y los feminicidios, dando la palabra a quienes han sido directamente
afectadas. Rita Segato menciona el malestar provocado por las primeras
campafias de prevencidn de las violencias de género, al reproducir los cédigos
clasicos de la victimizacion (2018), y destaca la importancia de hacer circular
representaciones alternativas de estas violencias, que desestabilicen las ldgicas
de dominacidn sobre los cuerpos.

La violencia es, socialmente, condenada, pero también aceptada, como hemos
podido constatar tanto en contextos dictatoriales como en el caso de los
feminicidios. A este respecto, Segato habla de una guerra contra las mujeres,
orientada a la conquista de sus cuerpos. El male gaze® ha estructurado
culturalmente nuestra mirada y nuestros imaginarios, a través de una cultura
gue erotiza la violencia y la eufemiza, al considerarla parte del juego amoroso.

Los feminicidios y las violencias han sido tradicionalmente narrados bajo la
I6gica sensacionalista y erotizada del “crimen pasional”, que reduce a la victima
—lesbiana, trans o cis— a un cuerpo marcado por el sufrimiento y la fascinacion
morbosa. El archivo PNUM se distancia radicalmente de esta vision, ofreciendo
un corpus de obras que registran la violencia de manera directa, sin
estetizacion, y que desplazan el foco de la fascinacion por el dolor hacia la
critica social y la memoria colectiva. Los detalles crudos que aparecen en
algunas obras no buscan provocar morbidez, sino mostrar la sistematicidad de
las violencias y subvertir la narrativa dominante que convierte los cuerpos en
meros receptaculos de sufrimiento. Asi, estas piezas logran rasgar la
representacion hegemonica de la violencia, evidenciando no solo los actos
concretos de agresion, sino también las estructuras sociales, culturales y

6 Laura Mulvey propone este concepto de la mirada masculina (male gaze) en su ensayo Visual Pleasure
and Narrative Cinema (1975). El male gaze representa el hecho de que la cultura dominante impone
sistematicamente la mirada masculina heterosexual, a través del cine, la musica, las revistas, las
campafias publicitarias, entre otros medios.

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 143



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

afectivas que los posibilitan, y permitiendo una reapropiacion del relato por
parte de quienes histéricamente han sido silenciadas o deshumanizadas.

4.2. Silencio, cuidado, tiempo y politica

Al igual que las Madres y Abuelas de la Plaza de Mayo, asi como el colectivo
H.LJ.O.S., que se apropiaron de las herramientas a su alcance para traer al
presente dictatorial y posdictatorial los afectos, los traumas y las memorias del
pasado, indispensables para comprender el presente y para la posibilidad de
un futuro habitable, las feministas y las disidencias sexo-genéricas se han
reapropiado de estos recursos ampliando el discurso memorial hacia otros
ambitos, al mismo tiempo que repolitizan la importancia no solo de no olvidar,
sino también de comprender qué es lo que el olvido, las ausencias y los silencios
generan en el presente. Mariela Solana destaca la importancia de entender el
presente como un punto de encuentro entre pasado y futuro, un espacio que
resulta fundamental para ser intervenido y transformado.

Los conceptos de espacio de experiencia y horizonte de expectativas permiten
pensar al presente vivido como un campo de fuerzas multiples, atravesado por
orientaciones temporales contrapuestas. Esta concepcién espesa del ahora
serd recuperado por algunas autoras queer que sostienen que es necesario
concebir al presente como un espacio habitado por fantasmas, espectros y
fuerzas que provienen del pasado y del futuro (Macén y Solana, 2015, p. 46)

El archivo 277 de Andrea Trotta moviliza esta concepcién del tiempo para
denunciar el ensordecedor silencio en torno a los feminicidios y convoca
también la temporalidad como un desafio (fig. 7).

Figura 7

Nota: Andrea Trotta, 277, performance, Buenos Aires, 2015
(Proyecto Ni Una Menos, p.282).

144 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0



Sophia Sablé

El primer plano muestra el numero “277”, que se mantiene en pantalla
durante 1 minuto y 56 segundos. La imagen permanece fijay luego se divide
en diptico: a la izquierda, Andrea Trotta aparece de espaldas, frente a una
pantalla que emite una luz blanca, casi deslumbrante; a la derecha, Andrea
nos mira directamente. Pocos segundos después, se escucha a lo lejos la voz
de una mujer contando. A medida que avanza el video, los planos
permanecen fijos, y la mirada de Andrea, que sigue interpeldandonos, se
mantiene constante. Mientras tanto, la voz se acelera, se vuelve cada vez
mas fuerte, hasta transformarse en gritos cuyo volumen aumenta de forma
progresiva, expresando la rabia creciente. Poco a poco, la imagen de la
derecha con el rostro de Andrea desaparece, dejando solo la imagen de la
izquierda donde ella sigue de pie frente a la pantalla. El plano final vuelve a
mostrar el nimero “277”, precedido por la frase: “En el ano 2014, 277
mujeres fueron victimas de femicidio. Los datos fueron recogidos por la
ONG La Casa del Encuentro”, que denuncia la responsabilidad del Estado y
la responsabilidad colectiva ante los feminicidios, los cuales parecen
reducirse a una cifra mas.

Esta performance rompe el silencio y un presente que parece alargarse
debido a la repeticién constante de feminicidios, para imponernos otra
realidad temporal. Los planos fijos invitan a sentir la duracidn del tiempo,
mientras que la voz encarna la rabia habitualmente sofocada por el
sentimiento de impotencia y por la indiferencia o el acostumbramiento que
surge ante la multiplicacidn de la informacion. La estructura en diptico da
laimpresion de que Andrea nos observa y espera una reaccién nuestra ante
el aumento incesante del nimero durante el video. Elizabeth Freeman
teoriza las formas de produccion cultural queer que permiten precisamente
invertir la relacion con el tiempo. Ella sefiala, tal como Trotta lo hace en su
performance, que: “detenerse en una imagen determinada, repetir una
imagen varias veces [...] se convierte en un medio queer productivo para
‘desocializar’ la mirada e intervenir en la condicién histérica de la visidén
misma” [traduccién propia] (2010, p.57). ¢ Qué nos impide actuar? ¢Qué no
vemos ni escuchamos en este presente que, sin embargo, es tan ruidoso?

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 145



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

El cortometraje Primera Vez del archivo PNUM (fig. 8)" complementa las
preguntas planteadas por la obra anterior y aporta elementos de respuesta.

Figura 8

la primera vez

Nota: Paula Pinkas et Sheila Coto, “Primera vez”, cortometraje, Buenos Aires, 2015
(Proyecto Ni Una Menos, p.258)
La totalidad del cortometraje transcurre en un bafio durante una fiesta,
donde dos mujeres se encuentran conversando frente al espejo. Una de
ellas menciona el ultimo feminicidio ocurrido en Argentina, a lo que la otra
responde: “Si, es noticia pero no es novedad. Pasé 157 veces el afio pasado.
Una por cada 35 horas”. Continta con un tono aparentemente desapegado,
hablando de una realidad horrible, pero a la que ya estamos acostumbradas
y que forma parte de la cotidianeidad. Luego relata el caso de un feminicidio
y concluye: “parece que no va a parar mas. El otro dia escuché una frase,
gue me parece es LA frase, ‘Si tocan a una, tocan a todas’”. Tras una pausa,
relata la primera vez que fue agredida sexualmente, a los 11 afos,
explicando que nunca se lo contd a nadie. En el penultimo plano, fija la
mirada en el espejo, nos mira y lanza una pregunta retérica: “¢Cuando me

7 Sheila Coto propone con “Primera Vez” una adaptacién de la obra de teatro de Paula Pinka. Este
cortometraje dio lugar a una intervencién publica durante la primera movilizaciéon de Ni Una Menos, el
3 de junio de 2015. Se colocaron puertas de bafios rotas en una plaza publica, donde las personas que
pasaban podian detenerse y escribir sobre su primera experiencia de violencia de género y sexual (VGS).
Aqui estd el enlace a la grabacidon en video de la instalacién, que también forma parte del archivo PNUM:
https://www.youtube.com/watch?v=so4e7azf5MQ&t=0s

146 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0


https://www.youtube.com/watch?v=so4e7azf5MQ&t=0s

Sophia Sablé

tocaron a mi, te tocaron a vos?”. El plano final muestra a ambas mujeres
bailando al ritmo de la cancién “Su Florecita” del grupo Marilyn, que narra
la historia de una nifia de 12 afios desaparecida y luego encontrada muerta.

Ante un tiempo marcado por las violencias sexistas y sexuales que
acompafian a las disidencias sexo-genéricas como episodios obligatorios,
esta obra invita a replantear el concepto de “primera vez” y la
normalizacién de esta temporalidad violenta y mortal.

Conclusion

En conclusidn, el archivo PNUM demuestra cémo las practicas archivisticas
pueden trascender la mera funcién de conservacién documental para
constituirse en espacios de resistencia, memoria, produccidn politica y
creacion artistica. La materializacion del archivo en libro permitié fijar de
manera tangible las iniciativas y movilizaciones, mientras que su circulacién
en redes sociales, su participacién en exposiciones y su reconocimiento en
espacios artisticos internacionales ampliaron su alcance vy visibilidad,
conectando actores, afectos y memorias mas alla de los limites fisicos y
geograficos.

Un aspecto central del archivo es el silencio, que se constituye como
herramienta subversiva y politica. Este silencio no es ausencia, sino
potencia: permite dar voz a cuerpos e identidades histdricamente
marginalizadas, visibilizando violencias repetidas y transformando
experiencias silenciadas en relatos compartidos, significativos vy
politicamente activos. A través de fotografias, performances y obras
artisticas, el archivo articula memorias individuales y colectivas,
evidenciando cdmo los cuerpos pueden narrar desde la herida y cémo la
experiencia del silencio puede convertirse en fuerza politica y estética.

De este modo, el archivo se configura como un archivo activo y complejo,
capaz de articular memoria, creatividad, afecto y activismo. Permite
cuestionar normas patriarcales, visibilizar diversidades sexo-genéricas,
expandir los limites de lo decible y lo visible, y generar utopias realizables
gue fomentan la emancipacidn social y la construccion de nuevas narrativas
identitarias. Su estudio evidencia la relevancia de pensar los archivos no
solo como depdsitos de informacién, sino como espacios de politica,

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 147



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologias del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos

imaginacién y resistencia cultural, donde memoria, deseo y accién se
entrelazan para transformar la realidad social y simbdlica.

Referencias

Arnés, L., Kunan, N., Lumi, M., Reisseg, L. y Salama, E. (2017). Proyecto Ni Una Menos: Recuperemos la
imaginacién para cambiar la historia. Madre Selva.

Butler, J. (2017). Ces corps qui comptent. Editions Amsterdam.
Cavarero, A. (2009). Horrorismo, Nombrando la Violencia Contempordnea. Anthropos.

Garcia, A. (2019). Ni Una Menos: La protesta feminista y la construccion de un nuevo espacio publico en
Argentina. Ediciones del CCC.

Flores, val. (2023). “Laboratorios del infierno”. Modos fugitivos de hacer teoria. In T. Courau & M.-A.
Palaisi (éds.), cARTographie queer/cuir. Toulouse: EuroPhilosophie Editions.
https://doi.org/10.4000/books.europhilosophie.1500

Freeman, E. (2010). Time Binds: Queer Temporalities, Queer Histories. Duke University Press.

Macoén, C. y Solana, M. (2015). Pretérito indefinido. Afectos y emociones en las aproximaciones al
pasado. Facultad de Filosofia y Letras, Universidad de Buenos Aires

Ni Una Menos (2017). Quiénes somos. https://niunamenos.org.ar/quienes-somos/
Orlandi, E. (2001).La politica del silencio. Cortez Editora.

Paveau, M. (2014). Quand les corps s’écrivent. Discours de femmes a I'ére du numérique. Recherches
de visages. Une approche psychanalytique. https.//sorbonne-paris-nord.hal.science/hal-
01163501v1

Piccone, M. (2021). Ni Una Menos en el movimiento feminista de Argentina. Prohistoria.

Segato, Rita. (2018). Contra-pedagogias de la crueldad. Prometeo.

148 | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0


https://doi.org/10.4000/books.europhilosophie.1500
https://niunamenos.org.ar/quienes-somos/
https://sorbonne-paris-nord.hal.science/hal-01163501v1
https://sorbonne-paris-nord.hal.science/hal-01163501v1

