
 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 | 125 

REVISTA DE LITERATURAS MODERNAS 
 VOL. 55, Nº 2, JULIO-DICIEMBRE 2025| PP. 125-148 

ISSN 0556-6134, EISSN 0556-6134 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas  

RECEPCIÓN 13 MAR 2025 – ACEPTACIÓN 14 MAY 2025 

Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías 
del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto 

Ni Una Menos 

Silenced Bodies, Dissenting Voices: Technologies of Silence and 
Feminist Resistance in the Ni Una Menos Archive 

https://doi.org/10.48162/rev.53.017 

Sophia Sablé 

Université Toulouse Jean-Jaurès 
Francia 

sophia.sable2@gmail.com 

 https://orcid.org/0009-0002-1331-4693 

Resumen 

El artículo examina prácticas performativas y visuales —como los minutos 
de silencio en las marchas y las imágenes de las víctimas— que construyen 
una estética del silencio, en la que el cuerpo se convierte en un medio de 
denuncia y memoria colectiva. Lejos de representar solo ausencia o censura, 
el silencio se revela como una fuerza que permite reconfigurar discursos y 
visibilizar la violencia estructural ejercida sobre los cuerpos feminizados. El 
archivo no solo documenta el trauma, sino que también habilita nuevas 
formas de acción política y representación feminista. En definitiva, el 
artículo propone que el archivo “Proyecto Ni Una Menos: Recuperemos la 
imaginación para cambiar la Historia” (2017), convierte el silencio en un 
lenguaje poderoso que desafía el orden simbólico y recupera el cuerpo 
como espacio de lucha y enunciación. 

Palabras clave: archivo, cuerpo, arte, silencio, feminismos 

 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/literaturasmodernas
https://doi.org/10.48162/rev.53.017
https://doi.org/10.48162/rev.53.017
mailto:sophia.sable2@gmail.com
https://orcid.org/0009-0002-1331-4693


Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

126  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Abstract 

The article examines performative and visual practices —such as moments 
of silence at marches and images of victims— that construct an aesthetic of 
silence, in which the body becomes a means of denunciation and collective 
memory. Far from representing only absence or censorship, silence reveals 
itself as a force that allows for the reconfiguration of discourses and the 
visibility of structural violence exerted on feminised bodies. The archive not 
only documents trauma, but also enables new forms of political action and 
feminist representation. In short, the article proposes that the “Proyecto Ni 
Una Menos: Recuperemos la imaginación para cambiar la Historia archive” 
(2017) turns silence into a powerful language that challenges the symbolic 
order and recovers the body as a space for struggle and enunciation. 

Keywords: archive, body, art, silence, feminisms 

El presente artículo propone un análisis crítico del archivo “Proyecto Ni Una 
Menos: Recuperemos la imaginación para cambiar la Historia” (2017) como 
un dispositivo político y estético que problematiza la relación entre silencio, 
cuerpo y poder en el contexto argentino contemporáneo (García, 2019). En 
este archivo, la corporalidad de las víctimas de violencia de género y 
femicidio se presenta simultáneamente como ausencia, trauma y lugar de 
enunciación desde el silencio y la palabra. 

Partiendo de la noción de “política del silencio” de Eni Orlandi (2001) y de 
la reflexión de Adriana Cavarero (2009) sobre el cuerpo como sujeto 
vulnerable y narrador, se examinarán las prácticas discursivas y visuales que 
componen el archivo para mostrar cómo el silencio atraviesa y resignifica 
las narrativas feministas. En particular, se estudiarán los modos en que el 
archivo articula la violencia estructural del silencio impuesto a las mujeres 
con las formas de disidencia y protesta que surgen desde los cuerpos 
colectivos en movilización. 

El artículo se centrará en el análisis de eventos performativos, como los 
minutos de silencio en las marchas y las fotografías en blanco y negro de las 
víctimas, que articulan una estética del silencio alojada en el cuerpo, 
haciéndolo perceptible sin necesidad de la palabra, mediante un enfoque 
que combina el análisis visual con la lectura performativa. Este silencio en 
carne viva se convierte en un espacio de duelo colectivo y resistencia, que 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 127 

desafía las formas tradicionales de representación del trauma y abre nuevos 
modos de narrar el cuerpo femenino y su historia política. 

Esta propuesta busca aportar a la línea teórica y comparativa de la 
convocatoria, explorando cómo el archivo Proyecto Ni Una Menos (PNUM) 
configura un espacio donde el silencio no es ausencia, sino potencia política 
y estética, capaz de reconfigurar las relaciones entre cuerpo, lenguaje y 
poder en la Argentina del siglo XXI. 

I. El silencio como imposición y como estrategia política  

El 3 de junio de 2015 se convirtió en un símbolo, tanto a nivel nacional como 
internacional. La primera marcha de Ni Una Menos, que tuvo lugar en 
numerosas ciudades del país, se expandió como una ola imparable hacia 
otros países de América Latina y del mundo. Frente a los numerosos 
feminicidios y transfeminicidios en Argentina, y ante la indiferencia —o más 
precisamente, la inacción— del Estado, no surgió simplemente una 
necesidad, sino una urgencia: la de conformar un cuerpo colectivo 
dispuesto a defenderse, a alzar la voz y a marcar límites frente a la violencia 
estructural. 

Este giro en los feminismos argentinos ha sido documentado y archivado en 
el archivo en papel: “El proyecto Ni Una Menos: Recuperemos la 
imaginación para cambiar la Historia” (2017). Este archivo fue concebido 
como un libro con el objetivo de dar durabilidad a lo que es por esencia 
efímero: los happenings, performances, etc. Sin embargo, la web y las redes 
sociales digitales fueron una herramienta central en el proyecto, en la 
medida en que permitieron constituir y hacer circular el archivo por todo el 
territorio argentino, desde la convocatoria de proyectos hasta la 
posproducción. A lo largo del año 2015, Proyecto NUM lanzó, de hecho, una 
convocatoria de contribuciones de arte visual, fotografía y texto (poesía y 
prosa) vinculadas con el proyecto político del #NIUNAMENOS, con el 
objetivo de publicarlas en un libro. Se recibieron más de 400 propuestas y 
165 creadorxs de distintas disciplinas y de diferentes regiones del país 
participaron en el proyecto. Este archivo, que presentamos en este artículo, 
nació de la voluntad de resaltar la urgencia, el duelo colectivo, la alegría, la 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

128  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

rabia y todos los afectos que unieron a tantas mujeres y disidencias sexo-
genéricas en el país1. 

El silencio atraviesa la historia argentina, especialmente la de las mujeres y 
las disidencias. La dictadura de Videla (1976-1983) y los años posteriores 
demostraron no solo el poder de la censura para acallar a lxs opositorxs, 
sino también la capacidad de estos grupos para resistir y persistir en un 
contexto de violencia estructural. 

En este sentido, la lingüista Eni Orlandi señala que el silencio puede 
manifestarse de diversas formas: como silencio estratégico, constitutivo o 
impuesto (2001). Si observamos el tratamiento de los feminicidios y 
transfeminicidos en Argentina a lo largo del tiempo, podemos identificar 
claramente estos tipos de silencio. 

Durante muchos años, por ejemplo, los feminicidios y transfeminicidos no 
eran nombrados como tales, sino que se los encubría bajo expresiones 
como “crimen pasional”, lo que revela un silencio impuesto y naturalizado 
que romantizaba e invisibilizaba las violencias de género. 

Ciudad Juárez, en México, se ha convertido en el triste símbolo de los 
feminicidios por el número récord de mujeres asesinadas y la violencia 
particular de estos crímenes. Rita Segato explica al respecto que los 
hombres se perciben como “los dueños del lugar [que] expresan su control 
territorial al ‘escribir’ sobre el cuerpo de las mujeres, como en un lienzo o 
un cuadro, su capacidad de hacerlas desaparecer, hacerlas sufrir y 
matarlas” (2018, p. 71). Se apropian del cuerpo de las mujeres para 
marcarlas incluso en la muerte y así transmitir un mensaje de autoridad y 
represión dirigido a todas las demás. Los feminicidios representan una 
forma extrema de silenciamiento y de borramiento simbólico de las mujeres 
y de las disidencias sexo-genéricas. Por eso, hemos decidido presentar una 
selección de fotografías y obras del archivo PNUM que nos parecieron 
especialmente potentes, y que ponen de relieve una forma de 
reapropiación del silencio al mismo tiempo que lo denuncian. 

 

1 En el origen del proyecto de archivo estuvieron investigadorxs universitarixs, artistas, historiadorxs del 
arte, curadorxs, entre otrxs. 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 129 

II. El cuerpo como espacio de enunciación  

2.1. La representación del cuerpo en el archivo 

Las marchas Ni Una Menos han vuelto a movilizar la figura del cuerpo-territorio, 
pero reapropiándosela. Durante performances colectivas, varias mujeres 
habían inscrito en sus cuerpos: “Nuestro territorio” o “Estamos en guerra”. La 
fotografía de Lucía Prieta durante un Encuentro Nacional de Mujeres, en 2017, 
en La Plata (fig. 1), muestra el lema “Estamos en guerra” inscrito en el pecho 
descubierto de una mujer, cuyo rostro está cubierto con pañuelos, dejando ver 
solo la parte superior de la cara. 

Figura 1 

 
Nota: Lucía Prieta, “Estamos en guerra”, fotografía, Mar del Plata, 2017 

(Proyecto Ni Una Menos, pp.340-341) 

Esta fotografía retoma los códigos del "volteo del estigma". En las sociedades 
occidentales, colonizadas y modernas, la desnudez del pecho femenino se 
percibe como una “ofensa al pudor” y como una “invitación a la sexualidad” 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

130  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

que no puede ser aceptada en el espacio público. La imagen de este cuerpo y 
de este pecho descubierto se opone al rostro oculto y a las voces silenciadas. 
La elección de aparecer en el espacio público, acompañada de otros cuerpos 
que forman, según Butler: 

Este “cuerpo relacional” reúne cuerpos interdependientes que se 
interconectan mediante redes tejidas desde abajo, desde la vulnerabilidad 
que, en todos los casos, incluye el peligro de muerte efectivizado en la ola 
creciente de feminicidios y en la represión policial chilena; un cuerpo 
colectivo relacional que supera su vulnerabilidad para resistir y expresar 
demandas y exponer la precarización de sus condiciones de existencia y 
proponer una mirada atenta a las condiciones infraestructurales que 
limitan la posibilidad de que el sujeto político tenga una existencia digna. 
(Butler, 2017, p. 69) 

Además, la frase “Estamos en guerra”, inscrita sobre el pecho de esta mujer, 
constituye un lugar de enunciación desde el cuerpo femenino y feminizado, 
pero también interpela una realidad común a todas las mujeres: la guerra ya 
está en marcha. Esta implicación del “nosotras” invita tanto a tomar conciencia 
de la situación como a visibilizar el proceso de subjetivación de las mujeres. 
Esta interpelación busca provocar una reacción, tanto en quienes participan en 
la marcha como en quienes la observan. 

Así, a pesar del silencio impuesto por las autoridades respecto a esta guerra 
abierta, la movilización de mujeres y disidencias, al usar sus cuerpos como 
forma discursiva, no rompe el silencio, sino que lo habita, lo subvierte, y le da 
otra forma. 

El velo sirve para ocultar el rostro; sin embargo, también podemos plantear la 
hipótesis de que pone en evidencia el hecho de que las mujeres no tienen 
derecho a hablar. De este modo, el cuerpo se convierte en un medio 
performativo que interrumpe el silencio, precisamente a través de la ausencia 
de palabras. 

La denuncia del estigma se moviliza en otra serie fotográfica en díptico, 
“Vergüenza de género”, de Mariana Manuela Bellone (fig. 2). En ella, cuatro 
mujeres aparecen fotografiadas desnudas, ocultando sus rostros con las 
manos. A través de esta puesta en escena, se puede observar que en cada 
mano está escrita una injuria. Esta obra denuncia la vergüenza experimentada 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 131 

por las mujeres frente a los insultos sexistas y sexuales, así como al acoso 
callejero. 

Figura 2 

 
Nota: Mariana Manuela Bellone, “Vergüenza de género”, fotografía, 2015 

(Proyecto Ni Una Menos, p.166-167) 

Estas injurias hacen referencia directa a los cuerpos de las mujeres (gorda, 
morocha, etc.), lo que genera una sensación profunda de vergüenza hacia el 
propio cuerpo y, más específicamente, hacia el propio género, tal como lo 
indica el título de la serie. La desnudez de las protagonistas expresa esa 
sensación de estar expuestas, de quedar simbólicamente “desnudas” ante la 
violencia verbal. Las manos, con los insultos escritos como si fueran estigmas, 
representan las marcas que el cuerpo debe cargar. 

La acumulación de estos estigmas puede dar lugar a una pérdida de 
autoestima, tal como lo sugiere la obra de Bellone mediante la posición de 
perfil y el rostro oculto. Estas imágenes ponen el énfasis en el amordazamiento 
simbólico de las mujeres, donde el insulto funciona como una práctica de 
silenciamiento: una forma de condicionar al silencio a través de la violencia 
verbal. 

Estas fotografías nos invitan a mirar de frente a estas mujeres y a reflexionar 
sobre las consecuencias de los estigmas en sus cuerpos, en su identidad y en el 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

132  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

condicionamiento al miedo y la aprensión que generan estos insultos. Las 
injurias provocan vergüenza en quienes las reciben, pero no en el agresor, 
quien actúa con total impunidad, en un intento constante de intimidar y 
subordinar a las mujeres y, de forma más general, a las disidencias sexo-
genéricas y/o a las personas racializadas. 

Esta vergüenza posiciona a las víctimas como iniciadoras o responsables de las 
agresiones verbales que padecen, perpetuando así mecanismos de victim 
blaming y de slut-shaming2. 

Sin embargo, Bellone también muestra una forma de reapropiación del cuerpo. 
De hecho, la elección de la mano como soporte del discurso del agresor no es 
inocente. Como señala Marie-Anne Paveau, la escritura separa la palabra del 
agresor de la carga afectiva que esta comporta. Esta estrategia enunciativa 
busca transmitir un contradiscurso: el que la víctima pone en escena a través 
de lo que Paveau llama los dedipix, una especie de dedicatoria visual, una forma 
de auto-cita que desafía el proceso de silenciamiento impuesto por el agresor 
(Paveau, 2014). 

2.2. El duelo colectivo y la estética del dolor compartido 

La hipervisibilización de las imágenes de violencia asociadas a los feminicidios 
y transfeminicidios ha contribuido, paradójicamente, a invisibilizar a las 
víctimas y al silencio que dejó su ausencia. Los archivos que se presentan a 
continuación ponen en evidencia estrategias de visibilización de la ausencia y 
del silencio, tanto desde el punto de vista de las familias como de los colectivos. 
También se analizarán los procedimientos utilizados para hacer visibles las 
violencias domésticas, muchas veces minimizadas o deliberadamente 
ocultadas. 

El archivo de la instalación “Algún día saldré de aquí” (fig. 3), de Fátima Pecci 
Carou, pone en escena los distintos espacios y las fronteras entre aquellas que 

 

2  El ‘victim blaming ‘se refiere al hecho de desvalorizar la palabra de la víctima, minimizar lo que le ha 
sucedido o incluso atribuirle la responsabilidad de la agresión sufrida. El ‘slut-shaming’, por su parte, 
consiste en culpar o avergonzar a las jóvenes y mujeres por su forma de vestir, por su comportamiento 
considerado “provocador” o fuera de las normas sociales establecidas, especialmente en relación con 
la sexualidad. 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 133 

ya no están y el resto de la sociedad que, como simple espectadora de los 
hechos, se limita a observar.  

Figura 3 

 

Nota: Fatima Pecci Carou, “Algún día saldré de aquí”, Buenos Aires, 2014-2015 
(Proyecto Ni Una Menos, p.88) 

En efecto, la artista pintó y colocó 62 retratos de víctimas de feminicidio sobre 
una pared. Estos rostros interpelan los límites de los espacios y nos invitan a 
mirar de frente e interrogar esta realidad. Al observarlos, quienes miran se ven 
confrontadxs con su propia existencia y con la del colectivo, notando 
diferencias y similitudes que los vinculan con las personas retratadas. Este 
retorno reflexivo sobre uno mismo y sobre el colectivo, así como la 
“deslocalización” simbólica de los retratos, da cuenta de la porosidad entre 
distintos espacios y evoca la posibilidad de abolir las fronteras que los separan 
mediante la creación de alianzas y redes de solidaridad. 

El título de la obra sugiere, además, una promesa de porvenir: no solo 
testimonia la ausencia, el duelo y la violencia que marcaron a estas vidas, sino 
que proyecta una responsabilidad ética hacia el futuro. Siguiendo la reflexión 
de Derrida en Mal de archivo, el archivo no se limita al pasado, sino que se 
orienta hacia lo que está por venir, convocando una respuesta, un encuentro y 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

134  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

una lectura activa. En este sentido, los rostros en el montaje ya no están 
encerrados; son arrojados hacia quienes miramos, desplegando la potencia de 
una interacción ética, un acto de memoria que se abre a la transformación 
individual y colectiva. 

El díptico titulado “Retazos: marcas de ausencias” (fig. 4) profundiza esta 
experiencia, sumergiéndonos en el dolor de los familiares y allegados y 
mostrando lo que queda de las personas desaparecidas. Nos invita a entrar en 
estas heterotopías transtemporales, donde las ausentes y sus familias deben 
navegar, cuestionando nuestra noción de espacio y generando un horizonte de 
responsabilidad y porvenir. 

Figura 4 

 

Nota: Agustina Ciccola, Gisela Orieta y Valentina Stutzin, “Retazos: marcas de ausencias”, 
fotografía, Buenos Aires, 2015 (Proyecto Ni Una Menos, p.311). 

La primera fotografía muestra un vestido delicadamente colocado sobre una 
cama, acompañado de fotografías de personas cercanas a la mujer 
desaparecida. La segunda imagen presenta la misma cama, cuidadosamente 
hecha, sobre la cual se ha colocado el retrato de esa misma mujer. El objetivo 
es recordar el vacío, el silencio y la ausencia, y dar testimonio para que las 
víctimas no sean olvidadas. Estas imágenes también revelan el cuidado que 
ponen los familiares para llenar ese vacío. 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 135 

El vacío representado en estas fotografías, y el silencio que de ellas emana, 
subrayan no solo la ausencia de la desaparecida, sino también la profunda 
soledad de las familias. La vida de las desaparecidas se ve reducida a simples 
fragmentos, a objetos, a recuerdos dispersos. Los espacios creados por las 
familias, en tanto lugares de creación y resistencia, permiten preservar los 
relatos y las identidades. Y, sobre todo, cuando es posible, facilitan la 
circulación de los testimonios. 

El archivo “Ausentadas” (fig. 5), del colectivo Entresuturas3 y de Marina Btesh, 
es “una obra artística creada a partir de cuerpos que habla de la ausencia de 
estas mujeres muertas, víctimas de la violencia de género”4. 

Figura 5 

 
Nota: Entresuturas y María Btesh, “Ausentadas”, acción artística e instalación, 

Buenos Aires, 2014, (Proyecto Ni Una Menos, p.70). 

La acción artística se desarrolló en dos tiempos: primero, los bodies (prendas 
de vestir) fueron suspendidos sobre trípodes y expuestos en las escalinatas de 
la Facultad de Derecho y en las del Tribunal de San Isidro; luego, fueron llevados 
por las calles de Buenos Aires. 

 

3 Colectivo de artistas: Valeria Budasoff, Myriam Jawerbaum y Viviana Romay. 

4 Declaración del colectivo sobre su página Facebook: https://www.facebook.com/ENTRESUTURAS/  

https://www.facebook.com/ENTRESUTURAS/


Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

136  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

Esta elección de lugares de exposición refuerza las estrategias de visibilización 
de la ausencia, al igual que el nombre elegido por el colectivo, que evoca tanto 
a las mujeres ausentes como a la acción de ser apartadas, borradas, silenciadas: 

El nombre que elegimos darle a esta acción, Ausentadas, es para hacer 
referencia a las ausencias a las que nos remiten esas prendas de mujer vacías. 
Ausencia que no es cualquier ausencia, ya que se trata de una desaparición no 
querida, una desaparición forzada que deja huellas irreversibles en la sociedad 
por sus implicancias culturales. (Entrevista Entresuturas)5 

Las desapariciones forzadas y los feminicidios están representados 
simbólicamente por los bodies, materializados en obras que evocan a cada 
mujer asesinada en los últimos años en Argentina. Cada una de estas 
representaciones cuenta una historia única. Algunos bodies están 
confeccionados a partir de artículos de prensa que anunciaban la desaparición 
o la muerte de una mujer, mientras que otros llevan las marcas de la violencia: 
sangre, quemaduras, desgarros. 

El objetivo es visibilizar los abusos sufridos por estos cuerpos. Estas huellas, 
dejadas tanto por los golpes como por el vacío provocado por la ausencia, 
quedan fijadas en el archivo. De esta manera, llenan los vacíos creados por el 
silencio que rodea estas desapariciones, al tiempo que articulan un relato sobre 
la realidad de las violencias. 

Esto no solo concierne al número creciente de mujeres afectadas, sino también 
a la diversidad de las violencias que padecen. Estas ausencias encarnadas en 
los bodies permiten evidenciar la invisibilización de los feminicidios y 
transfeminicidios. 

III.  El archivo como dispositivo político y estético  

3.1. El archivo como contra-discurso 

La construcción de una subjetividad plural desde los afectos ha permitido 
evidenciar varios factores comunes que vinculan la experiencia de ser mujer 
o persona feminizada en el espacio público y en los discursos. 

 

5 Redacción Clarín. (25 de noviembre de 2014). "Ausentadas: cuerpos contra la violencia". Clarín. 
https://www.clarin.com/genero/violencia-genero-violencia-genero-entresuturas-arte-
mujeres_0_HkgOIqFvXe.html 

https://www.clarin.com/genero/violencia-genero-violencia-genero-entresuturas-arte-mujeres_0_HkgOIqFvXe.html
https://www.clarin.com/genero/violencia-genero-violencia-genero-entresuturas-arte-mujeres_0_HkgOIqFvXe.html


Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 137 

La vulnerabilidad, la no-reconocida existencia de las identidades disidentes 
y las violencias ejercidas para imponer un retorno a la norma implican, en 
ocasiones, la necesidad de reivindicar el estatus de víctima, como paso 
indispensable para el reconocimiento de las agresiones y violencias 
repetidas y cotidianas sufridas por mujeres y disidencias sexo-genéricas. 

Sin embargo, los procesos de victimización han servido históricamente a los 
sistemas de opresión, negando a las minorías su capacidad de actuar. En 
este sentido, la forma en que los archivos feministas y sexo-disidentes 
complejizan la categoría de víctima, forma parte de dinámicas de 
emancipación. 

El movimiento Ni Una Menos, por ejemplo, cuestiona la asignación 
sistemática a la vulnerabilidad, que funciona como una estrategia para 
reducir al silencio a las víctimas, encerrándolas en una posición sin 
posibilidad de escape, al tiempo que señala la tolerancia social frente a 
ciertas agresiones y formas de acoso. 

Tras una toma de conciencia colectiva de que las violencias pueden afectar 
a todas —tanto en el espacio público como en el ámbito doméstico— con 
una complacencia o incluso una tolerancia social alarmante, Ni Una Menos 
insiste en la necesidad de poner fin a ese miedo que mantiene a las minorías 
dentro del orden patriarcal: “En el que no vivimos libremente sino a través 
del miedo. Y lo peor es que reproducimos ese modelo hasta el infinito” 
(Emele citada por Piccone, 2021, p. 143). 

Como consecuencia, el colectivo Ni Una Menos publica un manifiesto en el 
que presenta las modalidades de lucha y su posicionamiento político. En él, 
la cuestión del lugar enunciativo de la víctima aparece como una categoría 
inválida, de la cual el colectivo busca desprenderse, apostando por una 
posición de agencia y transformación: 

Nosotras no nos reconocemos como víctimas —hayamos o no sido 
victimizadas— ni nos dirigimos a otras mujeres, incluso las que sufren o 
sufrieron violencia, como víctimas, sino como sujetas de creación, 
potencia de hacer, voluntad de transformación. La palabra víctima no es 
un adjetivo permanente: nos mueve el deseo de una historicidad 
biográfica de mayor libertad y autonomía. En ese sentido, desde el 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

138  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

momento en que salimos a la calle, lo hacemos como sujetas políticas, con 
la enorme responsabilidad por las que ya no están y con el claro 
compromiso con las que están luchando para tener una vida que deseen 
vivir. (Ni Una Menos, 2017) 

Este fragmento del manifiesto deja en claro una voluntad de 
transformación y de respuesta frente a la violencia, que moviliza otras 
herramientas. 

La estrategia asumida consiste en no dejarse atrapar por el fatalismo que 
suele acompañar las trayectorias de vida de las minorías, sino más bien en 
establecer un proceso de responsabilidad (relativa) que impulse a luchar —
en la medida de lo posible— por un cambio efectivo. 

Desde esta perspectiva de salida de la posición de “víctima”, resulta 
igualmente indispensable cuestionar a les aliades y deconstruir los mitos de 
una democracia que supuestamente vendría en ayuda de las ciudadanas y 
garantizaría equitativamente los derechos de todes. 

La ilusión de una intervención estatal como garante de derechos para todes 
se contrapone a la realidad de políticas que “suavizan” o diluyen las 
demandas de los colectivos, y que, en la mayoría de los casos, apuestan por 
un statu quo que mantiene el sistema vigente, actuando más bien como una 
herramienta de control:  

El problema de erigir al estado como el único frente de acción posible es 
que traduce cualquier agenda de un movimiento social en un programa de 
inclusión que pueda asimilarse sin mucha dificultad, constituyéndose en 
un mecanismo de control sexual y político. Es indiscutible que el Estado 
debe garantizar  condiciones  materiales  y  simbólicas  para  poder  
desplegar  nuestras vidas, pero sabemos por experiencia histórica que los 
procesos de institucionalización de los movimientos  sociales,  y  
especialmente  sexuales,  suelen  ser  procesos  de  higienización  y 
pacificación de los conflictos. ¿Cómo reclamar al Estado sin que sea una 
emboscada para nuestros imaginarios y vocabularios emancipatorios? 
(Flores, 2023) 

Ni Una Menos problematiza el papel paradójico del Estado en los procesos 
de emancipación y en la puesta en cuestión de las normas y estructuras que 
perpetúan las violencias. En esta lógica, desprenderse del estatus de víctima 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 139 

del sistema heteropatriarcal implica prácticas de reapropiación del cuerpo 
y de su agencia, frente a violencias físicas y simbólicas para las cuales se 
proponen muy pocas soluciones, más allá del recurso jurídico. 

Es desde esta perspectiva que surge el archivo “Proyecto Ni Una Menos: 
Recuperemos la imaginación para cambiar la Historia”, como la mejor 
opción para salvar esas imágenes y afectos surgidos de las manifestaciones 
que recorrieron el país. En 2015, un grupo de investigadorxs (compuesto 
por investigadoras, historiadoras, artistas, curadoras de museos, etc.) lanzó 
una convocatoria a través de las redes sociales para invitar a la participación 
colectiva. Tras algunas semanas, el grupo recibió unas 500 propuestas: 
textos, poemas, fotografías, videos, entre otros materiales. 

3.2. Estética del archivo: visualidad y afecto 

El archivo articula hábilmente memorias individuales y colectivas al poner 
en diálogo testimonios personales con narrativas compartidas que remiten 
a experiencias históricas comunes. Esa articulación se produce a través del 
montaje de materiales heterogéneos —fotografías, cartas, documentos y 
relatos orales —que, al yuxtaponerse, revelan los puntos de contacto entre 
lo íntimo y lo social. A través de PNUM, se desarrollan procesos múltiples 
de subjetivación, centrados en un trabajo profundo sobre las emociones y 
los traumas. Esta lectura de los archivos a partir de lo afectivo permite 
comprender los distintos relatos que construyen y la manera en que 
desplazan los imaginarios dominantes. El trauma, tal como lo define Ann 
Cvetkovich, es “un lenguaje afectivo que describe la vida bajo el sistema 
capitalista” (2018, p. 39). Su enfoque se aleja de las descripciones 
psicológicas del trauma y de los síntomas individuales, para acercarse a una 
visión del trauma como experiencia colectiva y como respuesta a 
situaciones de opresión. En su intento de ofrecer una definición más amplia 
y justa del trauma, Cvetkovich recurre a cuatro teorías fundamentales: la 
teoría crítica de la raza, el marxismo, el feminismo y la teoría queer. 

Desde estas cuatro perspectivas, intenta construir y deconstruir los 
supuestos que rodean el trauma, así como las negociaciones y estrategias 
creativas que permiten denunciar las violencias responsables de dicho 
trauma y sobrevivir a ellas. Su obra resulta fundamental para comprender 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

140  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

la experiencia colectiva del trauma, al permitir entrelazar esta vivencia con 
los marcos teóricos del pensamiento queer: 

El trauma, por tanto, sirve como espacio para explorar la convergencia del 
afecto y de la sexualidad como categorías que incluye toda una variedad de 
afectos no solo la pérdida y el duelo sino también la cólera, la vergüenza, el 
humor, el sentimentalismo y más cosas. No presupongo una experiencia 
particular afectiva asociada al trauma, sino que estoy abierta a una forma de 
examinar la experiencia histórica y social en términos afectivos. Los enfoques 
queer de trauma pueden poner en valor las formas creativas con las que la 
gente responde a él. Además, la teoría queer y la teoría del trauma son 
compañeras de viaje porque buscan modos de construir no solo la sexualidad, 
sino la vida emocional y personal, dentro de modelos de vida política y en su 
transformación. (Cvetkovich, 2018, p. 77) 

Cvetkovich muestra cómo los enfoques clásicos del trauma han dejado de lado 
la experiencia afectiva, que podría ser clave para la construcción de una cultura 
pública. Para ella, el trauma es una categoría esencial que permite analizar 
tanto las intersecciones entre procesos emocionales como los procesos de 
memoria. 

Durante la recepción de las numerosas contribuciones al archivo, el colectivo 
se dio cuenta de la predominancia de producciones que relataban detalles 
mórbidos, especialmente sangre y marcas de golpes, así como la necesidad de 
testimoniar, de hacer oír la propia voz o la de una amiga que ya no puede hablar 
porque fue asesinada y silenciada. 

En consecuencia, se volvió esencial prestar atención al papel de los afectos y 
reconsiderar su función en la elaboración de mundos políticos, así como en la 
política estética de lo visual que los sostiene. 

El colectivo PNUM se centró, en primer lugar, en el rol que juegan los afectos 
en el sostenimiento del statu quo, particularmente a través de los imaginarios 
patriarcales de la sentimentalidad y del romanticismo, que desempeñan un 
papel clave en la eufemización y la reproducción de las violencias. 

El colectivo se interesó especialmente por el silencio y el dolor como 
fundamentos de las políticas identitarias y de representación, y por el trauma 
como una categoría susceptible de convertirse en universal (Arnés et al, 2020). 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 141 

No obstante, consideraron necesario resistir la sobreexposición mediática de 
imágenes violentas, que ya circulan ampliamente en los medios, así como las 
dinámicas de estetización y erotización de la violencia que las caracterizan. En 
este sentido, el archivo PNUM funciona como un modo de resistencia: organiza 
testimonios, registros y materiales que priorizan las experiencias de las víctimas 
y el contexto social de la violencia, en lugar de reproducir imágenes 
sensacionalistas. Al concentrarse en la documentación, la memoria y la 
narrativa colectiva, el archivo desplaza la violencia de la esfera de la 
espectacularización hacia la reflexión política y ética, ofreciendo modos de 
visibilización responsables y comprometidos. Por estas razones, el archivo 
buscó dar cuenta del poder transformador que atravesó Argentina en junio de 
2015 y los meses posteriores. 

Esta voluntad de transformación se inscribió en las imágenes del dolor que 
circularon, marcadas por el detalle mórbido y el deseo de dejar testimonio 
(Arnés et al., 2022), de dejar una huella. Por ello, al colectivo impulsor del 
archivo le pareció evidente interrogar el dolor como un elemento fundacional 
de una identidad común (Arnés et al., 2022), en consonancia con lo que 
propone Rita Segato en Contra-pedagogías de la crueldad (2018). Segato 
denuncia la exposición constante a imágenes violentas —en especial de 
cuerpos femeninos y feminizados— en el espacio mediático y público, y la 
noción de habituación que conlleva esta sobreexposición, la cual produce una 
pérdida progresiva de empatía hacia las víctimas. 

En este contexto, el archivo fue concebido como un espacio capaz de entrelazar 
los afectos: el dolor, pero también la esperanza y la resiliencia, todos ellos 
revelados y sostenidos por las obras artísticas y los textos literarios reunidos. A 
diferencia del consumo mediático de la violencia, el archivo desplaza la mirada: 
no exhibe el sufrimiento como espectáculo, sino que lo reinscribe como 
memoria compartida y como posibilidad de vínculo. A través de la articulación 
de imágenes, voces y fragmentos testimoniales, el dispositivo propone un 
encuentro afectivo y político entre quienes ya no están y quienes observan, 
activando procesos de reconocimiento, empatía y duelo colectivo. 

De este modo, el archivo construye y sostiene una perspectiva de solidaridad y 
sanación colectiva, al invitar a lxs espectadorxs a asumir una posición de 
responsabilidad frente a las ausencias. El acto de mirar se transforma así en un 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

142  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

gesto de respuesta y de cuidado, en el que la memoria deja de ser únicamente 
una práctica del pasado para proyectarse hacia el porvenir. El objetivo es 
(re)encontrar formas de comunidad posibles en medio del dolor, allí donde aún 
persiste la posibilidad del encuentro. 

IV.  Resistencias feministas y nuevas narrativas del cuerpo  

4.1. Ruptura con las narrativas tradicionales del trauma 

La obra fotográfica En primera persona de Nicolás Pezzola (fig. 6) está 
compuesta por dos fotografías en blanco y negro. La primera muestra los 
elementos (una botella de alcohol, una caja de fósforos y fósforos ya usados) 
que fueron utilizados para herir/matar a la mujer que aparece en la segunda 
fotografía. Se distinguen las quemaduras en todo su rostro y en los brazos. La 
mirada de esta mujer, Maira Maidana, es fija y nos interpela directamente; su 
cabeza, ligeramente levantada, deja al descubierto las quemaduras en su 
cuello. La postura y la mirada parecen indicar que Maira Maidana no volverá a 
bajar la mirada. Ella y Nicolás Pezzola nos transmiten un relato que expone los 
elementos de la violencia, sus consecuencias y la resiliencia. 

Figura 6 

 

Nota: Nicolás Pezzola, “En primera persona”, fotografía, Lanús, Buenos Aires, 
2015 (Proyecto Ni Una Menos, p.296) 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 143 

El intercambio entre el modelo y el fotógrafo construye tanto un testimonio 
que denuncia las violencias de género, como un relato articulado desde la 
experiencia visual de Maidana. Se trata, efectivamente, de un relato en primera 
persona (yo) que interpela al colectivo (nosotrxs). Estas fotografías interpelan 
porque desplazan el relato mediático dominante sobre las violencias sexistas, 
sexuales y los feminicidios, dando la palabra a quienes han sido directamente 
afectadas. Rita Segato menciona el malestar provocado por las primeras 
campañas de prevención de las violencias de género, al reproducir los códigos 
clásicos de la victimización (2018), y destaca la importancia de hacer circular 
representaciones alternativas de estas violencias, que desestabilicen las lógicas 
de dominación sobre los cuerpos. 

La violencia es, socialmente, condenada, pero también aceptada, como hemos 
podido constatar tanto en contextos dictatoriales como en el caso de los 
feminicidios. A este respecto, Segato habla de una guerra contra las mujeres, 
orientada a la conquista de sus cuerpos. El male gaze6 ha estructurado 
culturalmente nuestra mirada y nuestros imaginarios, a través de una cultura 
que erotiza la violencia y la eufemiza, al considerarla parte del juego amoroso. 

Los feminicidios y las violencias han sido tradicionalmente narrados bajo la 
lógica sensacionalista y erotizada del “crimen pasional”, que reduce a la víctima 
—lesbiana, trans o cis— a un cuerpo marcado por el sufrimiento y la fascinación 
morbosa. El archivo PNUM se distancia radicalmente de esta visión, ofreciendo 
un corpus de obras que registran la violencia de manera directa, sin 
estetización, y que desplazan el foco de la fascinación por el dolor hacia la 
crítica social y la memoria colectiva. Los detalles crudos que aparecen en 
algunas obras no buscan provocar morbidez, sino mostrar la sistematicidad de 
las violencias y subvertir la narrativa dominante que convierte los cuerpos en 
meros receptáculos de sufrimiento. Así, estas piezas logran rasgar la 
representación hegemónica de la violencia, evidenciando no solo los actos 
concretos de agresión, sino también las estructuras sociales, culturales y 

 

6 Laura Mulvey propone este concepto de la mirada masculina (male gaze) en su ensayo Visual Pleasure 
and Narrative Cinema (1975). El male gaze representa el hecho de que la cultura dominante impone 
sistemáticamente la mirada masculina heterosexual, a través del cine, la música, las revistas, las 
campañas publicitarias, entre otros medios. 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

144  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

afectivas que los posibilitan, y permitiendo una reapropiación del relato por 
parte de quienes históricamente han sido silenciadas o deshumanizadas. 

4.2. Silencio, cuidado, tiempo y política 

Al igual que las Madres y Abuelas de la Plaza de Mayo, así como el colectivo 
H.I.J.O.S., que se apropiaron de las herramientas a su alcance para traer al 
presente dictatorial y posdictatorial los afectos, los traumas y las memorias del 
pasado, indispensables para comprender el presente y para la posibilidad de 
un futuro habitable, las feministas y las disidencias sexo-genéricas se han 
reapropiado de estos recursos ampliando el discurso memorial hacia otros 
ámbitos, al mismo tiempo que repolitizan la importancia no solo de no olvidar, 
sino también de comprender qué es lo que el olvido, las ausencias y los silencios 
generan en el presente. Mariela Solana destaca la importancia de entender el 
presente como un punto de encuentro entre pasado y futuro, un espacio que 
resulta fundamental para ser intervenido y transformado. 

Los conceptos de espacio de experiencia y horizonte de expectativas permiten 
pensar al presente vivido como un campo de fuerzas múltiples, atravesado por 
orientaciones temporales contrapuestas. Esta concepción espesa del ahora 
será recuperado por algunas autoras queer que sostienen que es necesario 
concebir al presente como un espacio habitado por fantasmas, espectros y 
fuerzas que provienen del pasado y del futuro (Macón y Solana, 2015, p. 46) 

El archivo 277 de Andrea Trotta moviliza esta concepción del tiempo para 
denunciar el ensordecedor silencio en torno a los feminicidios y convoca 
también la temporalidad como un desafío (fig. 7). 

Figura 7 

 
Nota: Andrea Trotta, 277, performance, Buenos Aires, 2015 

(Proyecto Ni Una Menos, p.282). 



Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 145 

El primer plano muestra el número “277”, que se mantiene en pantalla 
durante 1 minuto y 56 segundos. La imagen permanece fija y luego se divide 
en díptico: a la izquierda, Andrea Trotta aparece de espaldas, frente a una 
pantalla que emite una luz blanca, casi deslumbrante; a la derecha, Andrea 
nos mira directamente. Pocos segundos después, se escucha a lo lejos la voz 
de una mujer contando. A medida que avanza el video, los planos 
permanecen fijos, y la mirada de Andrea, que sigue interpelándonos, se 
mantiene constante. Mientras tanto, la voz se acelera, se vuelve cada vez 
más fuerte, hasta transformarse en gritos cuyo volumen aumenta de forma 
progresiva, expresando la rabia creciente. Poco a poco, la imagen de la 
derecha con el rostro de Andrea desaparece, dejando solo la imagen de la 
izquierda donde ella sigue de pie frente a la pantalla. El plano final vuelve a 
mostrar el número “277”, precedido por la frase: “En el año 2014, 277 
mujeres fueron víctimas de femicidio. Los datos fueron recogidos por la 
ONG La Casa del Encuentro”, que denuncia la responsabilidad del Estado y 
la responsabilidad colectiva ante los feminicidios, los cuales parecen 
reducirse a una cifra más. 

Esta performance rompe el silencio y un presente que parece alargarse 
debido a la repetición constante de feminicidios, para imponernos otra 
realidad temporal. Los planos fijos invitan a sentir la duración del tiempo, 
mientras que la voz encarna la rabia habitualmente sofocada por el 
sentimiento de impotencia y por la indiferencia o el acostumbramiento que 
surge ante la multiplicación de la información. La estructura en díptico da 
la impresión de que Andrea nos observa y espera una reacción nuestra ante 
el aumento incesante del número durante el video. Elizabeth Freeman 
teoriza las formas de producción cultural queer que permiten precisamente 
invertir la relación con el tiempo. Ella señala, tal como Trotta lo hace en su 
performance, que: “detenerse en una imagen determinada, repetir una 
imagen varias veces […] se convierte en un medio queer productivo para 
‘desocializar’ la mirada e intervenir en la condición histórica de la visión 
misma” [traducción propia] (2010, p.57). ¿Qué nos impide actuar? ¿Qué no 
vemos ni escuchamos en este presente que, sin embargo, es tan ruidoso? 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

146  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

El cortometraje Primera Vez del archivo PNUM (fig. 8)7 complementa las 
preguntas planteadas por la obra anterior y aporta elementos de respuesta. 

Figura 8 

 

Nota: Paula Pinkas et Sheila Coto, “Primera vez”, cortometraje, Buenos Aires, 2015 
(Proyecto Ni Una Menos, p.258) 

La totalidad del cortometraje transcurre en un baño durante una fiesta, 
donde dos mujeres se encuentran conversando frente al espejo. Una de 
ellas menciona el último feminicidio ocurrido en Argentina, a lo que la otra 
responde: “Sí, es noticia pero no es novedad. Pasó 157 veces el año pasado. 
Una por cada 35 horas”. Continúa con un tono aparentemente desapegado, 
hablando de una realidad horrible, pero a la que ya estamos acostumbradas 
y que forma parte de la cotidianeidad. Luego relata el caso de un feminicidio 
y concluye: “parece que no va a parar más. El otro día escuché una frase, 
que me parece es LA frase, ‘Si tocan a una, tocan a todas’”. Tras una pausa, 
relata la primera vez que fue agredida sexualmente, a los 11 años, 
explicando que nunca se lo contó a nadie. En el penúltimo plano, fija la 
mirada en el espejo, nos mira y lanza una pregunta retórica: “¿Cuando me 

 

7 Sheila Coto propone con “Primera Vez” una adaptación de la obra de teatro de Paula Pinka. Este 
cortometraje dio lugar a una intervención pública durante la primera movilización de Ni Una Menos, el 
3 de junio de 2015. Se colocaron puertas de baños rotas en una plaza pública, donde las personas que 
pasaban podían detenerse y escribir sobre su primera experiencia de violencia de género y sexual (VGS). 
Aquí está el enlace a la grabación en video de la instalación, que también forma parte del archivo PNUM: 
https://www.youtube.com/watch?v=so4e7azf5MQ&t=0s 

https://www.youtube.com/watch?v=so4e7azf5MQ&t=0s


Sophia Sablé 

ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0  | 147 

tocaron a mí, te tocaron a vos?”. El plano final muestra a ambas mujeres 
bailando al ritmo de la canción “Su Florecita” del grupo Marilyn, que narra 
la historia de una niña de 12 años desaparecida y luego encontrada muerta. 

Ante un tiempo marcado por las violencias sexistas y sexuales que 
acompañan a las disidencias sexo-genéricas como episodios obligatorios, 
esta obra invita a replantear el concepto de “primera vez” y la 
normalización de esta temporalidad violenta y mortal. 

Conclusión 

En conclusión, el archivo PNUM demuestra cómo las prácticas archivísticas 
pueden trascender la mera función de conservación documental para 
constituirse en espacios de resistencia, memoria, producción política y 
creación artística. La materialización del archivo en libro permitió fijar de 
manera tangible las iniciativas y movilizaciones, mientras que su circulación 
en redes sociales, su participación en exposiciones y su reconocimiento en 
espacios artísticos internacionales ampliaron su alcance y visibilidad, 
conectando actores, afectos y memorias más allá de los límites físicos y 
geográficos.  

Un aspecto central del archivo es el silencio, que se constituye como 
herramienta subversiva y política. Este silencio no es ausencia, sino 
potencia: permite dar voz a cuerpos e identidades históricamente 
marginalizadas, visibilizando violencias repetidas y transformando 
experiencias silenciadas en relatos compartidos, significativos y 
políticamente activos. A través de fotografías, performances y obras 
artísticas, el archivo articula memorias individuales y colectivas, 
evidenciando cómo los cuerpos pueden narrar desde la herida y cómo la 
experiencia del silencio puede convertirse en fuerza política y estética. 

De este modo, el archivo se configura como un archivo activo y complejo, 
capaz de articular memoria, creatividad, afecto y activismo. Permite 
cuestionar normas patriarcales, visibilizar diversidades sexo-genéricas, 
expandir los límites de lo decible y lo visible, y generar utopías realizables 
que fomentan la emancipación social y la construcción de nuevas narrativas 
identitarias. Su estudio evidencia la relevancia de pensar los archivos no 
solo como depósitos de información, sino como espacios de política, 



Cuerpos silenciados, voces disidentes: tecnologías del silencio y resistencia feminista en el archivo Proyecto Ni Una Menos 

148  | ISSN 0556-6134 | CC BY-NC-SA 4.0 

imaginación y resistencia cultural, donde memoria, deseo y acción se 
entrelazan para transformar la realidad social y simbólica. 

Referencias 

Arnés, L., Kunan, N., Lumi, M., Reisseg, L. y Salama, E. (2017). Proyecto Ni Una Menos: Recuperemos la 
imaginación para cambiar la historia. Madre Selva. 

Butler, J. (2017). Ces corps qui comptent. Éditions Amsterdam. 

Cavarero, A. (2009). Horrorismo, Nombrando la Violencia Contemporánea. Anthropos. 

García, A. (2019). Ni Una Menos: La protesta feminista y la construcción de un nuevo espacio público en 
Argentina. Ediciones del CCC. 

Flores, val. (2023). “Laboratorios del infierno”. Modos fugitivos de hacer teoría. In T. Courau & M.-A. 
Palaisi (éds.), cARTographie queer/cuir. Toulouse: EuroPhilosophie Éditions. 
https://doi.org/10.4000/books.europhilosophie.1500 

Freeman, E. (2010). Time Binds: Queer Temporalities, Queer Histories. Duke University Press. 

Macón, C. y Solana, M. (2015). Pretérito indefinido. Afectos y emociones en las aproximaciones al 
pasado. Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de Buenos Aires 

Ni Una Menos (2017). Quiénes somos. https://niunamenos.org.ar/quienes-somos/  

Orlandi, E. (2001).La política del silencio. Cortez Editora. 

Paveau, M. (2014). Quand les corps s’écrivent. Discours de femmes à l’ère du numérique. Recherches 
de visages. Une approche psychanalytique. https://sorbonne-paris-nord.hal.science/hal-
01163501v1 

Piccone, M. (2021). Ni Una Menos en el movimiento feminista de Argentina. Prohistoria. 

Segato, Rita. (2018). Contra-pedagogías de la crueldad. Prometeo. 

https://doi.org/10.4000/books.europhilosophie.1500
https://niunamenos.org.ar/quienes-somos/
https://sorbonne-paris-nord.hal.science/hal-01163501v1
https://sorbonne-paris-nord.hal.science/hal-01163501v1

