Philosophia 83/2 I Diciembre 2023 1 Mendoza, Argentina I pp. 46-71

Recibido: 12 de Febrero de 2023 1 Aprobado para su publicacién: 5 de Abril de 2023

d https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/philosophia
https://doi.org/10.48162/rev.50.025

Causalidad y creacion. La filosofia
analitica de la religion y Tomas de
Aquino frente al Big Bang

Causality and Creation. The Analitic Philosophy of
Religion and Thomas Aquinas on the Big Bang.

Francisco O'Reilly

Universidad de Montevideo (Uruguay)
Sistema Nacional de Investigadores ANII (Uruguay)
foreilly@um.edu.uy

Resumen

La filosofia analitica de la religiéon busca clarificar debates y
promover el didlogo con las ciencias empiricas. Este articulo
analiza intentos de articular la cuestién de la creacién en
didlogo con la cosmologia contemporanea, sefialando cémo
algunos autores han reformulado la teoria tomista para facilitar
esta interaccion. Sin embargo, sostenemos que la metafisica
de Tomas de Aquino, en su estructura cldsica, ofrece recursos
filoséficos sdlidos para este didlogo sin necesidad de
reformulaciones sustanciales. Lejos de ser un obstaculo, el
marco tomista proporciona herramientas conceptuales que
pueden enriquecer la conversacién con la ciencia sin perder su
coherencia filoséfica original.

Palabras Clave: Creacion, Big Bang, Causalidad, Tomds de
Aquino.

Abstract

Analytic philosophy of religion seeks to clarify debates and
foster dialogue with the empirical sciences. This article
examines attempts to engage with contemporary cosmology
on the question of creation, highlighting how some authors

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 CC BY-NC-SA 3.0 I 46


https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/philosophia
https://doi.org/10.48162/rev.50.025
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0001-6539-9321
https://orcid.org/0000-0001-6539-9321
mailto:foreilly@um.edu.uy

Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

have reformulated thomistic theory to facilitate this interaction.
However, we argue that Thomas Aquinas’ metaphysics, in its
classical structure, provides robust philosophical resources for
this dialogue without requiring substantial reformulations. Far
from being an obstacle, the Thomistic framework offers
conceptual tools that can enrich the conversation with science
while maintaining its original philosophical coherence.

Keywords: Creation, Big Bang, causalitiy, Thomas Aquinas.

1. Introduccion

La nocién de creaciéon ha sido objeto de un gran numero de
estudios, y si bien se puede decir que hoy dia muchos académicos
han perdido el interés por realizar una consideracion de la nocién
en si misma, sin embargo, esta en la base de gran parte de las
discusiones de la filosofia de la religion o teologia filoséfica
contemporanea.” Con esto quiero decir que cuando uno lee los
debates sobre providencia divina, accién divina especial o el
conocimiento divino de los futuros contingentes en cada
argumento o propuesta de solucién a estas cuestiones hay

! Parte de la discusién que se tuvo en cuenta: Philip L. Quinn, "Divine Conservation,
Continuos Creation and Human Action", en The Existence and Nature of God, por Alfred J.
Freddoso (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1983); Philip L. Quinn, "In the
Search of the Foundations of Theism", Faith and Philosophy 2 (1985); Jonathan L. Kvanvig
y Hugh L. McCann, "Divine Conservation and the Persistence of The World", en Divine and
Human Action. Essays in the Metaphysics of Theism, por Thomas V. Morris (Ithaca: Cornell
University Press, 1988); Alfred Freddoso, "Medieval Aristotelianism and teh Case against
Secondary Causation in Nature", en Divine and Human Action, por Thomas V. Morris
(Ithaca: Cornell University Press, 1988); Philip L. Quinn, "Divine Conservation, Secondary
Causes, and Occasionalism", en Divine and Human Action, por Thomas V. Morris (Ithaca:
Cornell University Press, 1988); Hugh J. McCann y Jonathan L. Kvanvig, "The Occasionalist
Proselytizer: a modified cathecism", Philosophical Perspectives 5 (1991), pp. 587-615; Philip
L. Quinn, "Creation, Conservation and the Big Bang", en Philosophical Problems of the
Internal and External Worlds, por John Earman, Allen I. Janis, Gerald J. Massey y Nicholas
Rescher (Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 1993); William L. Craig, "Creation and
conservation once more", Religious Studies 34 (1998); Paul Copan y William L. Craig,
Creation out of nothing: a biblical, philosophical, and scientific exploration, (Grand Rapids:
Baker Academic, 2004).

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 47


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

implicita una nocidn de creacién fundante de toda idea de accién
divina.?

La intencion en el presente trabajo es revisar la nocion de creacion,
y considerar algunos elementos en su misma concepcién que son
necesarios para tener una nocién adecuada. La propuesta es
desde una visiéon metafisica del teismo clasico, especificamente
tomando la filosofia de Tomds de Aquino como una de las fuentes
principales. En primer lugar, presentaré un estado de la cuestién
dentro del debate de la filosofia analitica de la religién en lo que
respecta a la nocidon de creacién, asi mismo presentaré
brevemente los elementos en los que la tradicién cristiana
fundamentd su nocién de creacion. En segundo lugar, presentaré
una sintesis sobre la idea de creacién como una deduccién desde
la experiencia de la causalidad, el problema de la misma
concepcidn de la creacion y los vinculos con la experiencia causal.
En este sentido se buscara marcar la singularidad de la idea de
creacion desde la deduccion de la causalidad. Al realizar esta
distincion se buscara mostrar la distancia que existe entre nuestra
experiencia de causalidad y la misma nocion de creacion.
Finalmente, los modos en los que se puede hablar filos6ficamente
de accion divina, y, particularmente, de creacién como forma de
causalidad.

2. La creacion en la filosofia analitica de la religién

En esta seccién se presentaran algunas propuestas para entender
la nociéon de creacion en el debate contemporaneo. Se
consideraran las perspectivas tedricas de la creacion dentro de la
filosofia analitica de la religion, y particularmente atendiendo la
aplicacion de estas nociones al didlogo con la teologia y la
cosmologia.

2 Algunas implicancias de la nocién de creacién para la comprensién de la idea de accién
divina y providencia puede verse en Ignacio Silva, "A cause among causes? God Acting in
the Natural World", European Journal for Philosophy of Religion 7 (2015), pp. 99-114.

48 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

Como ha sido destacado la discusién sobre la creacién esta
conectada con la idea de conservacion.® Estas nociones presentan
una imagen de la relacién que existe entre Dios y el mundo. Estas
concepciones pueden inicialmente distinguirse en dos grupos:

a) Dios sostiene continuamente el universo a cada instante.
Esto es, Dios estad involucrado directamente en la
persistencia del mundo.

b) Dios es directamente responsable, tan solo, de traer al
mundo a la existencia.

Si bien la mayoria de los autores concuerdan en a), comienzan a
surgir problemas cuando se intenta distinguir entre creacion,
conservacioén y providencia: ;Es una y la misma accién divina?
¢Podemos decir que en Dios hay mas de una accién? Por otro lado,
a mayor acentuacion de la accion divina comienzan a sucederse
tensiones con la autonomia de la criatura, y eso implica abrir lugar
al ocasionalismo.

En lo que se puede denominar la segunda generacion de debates
de la filosofia analitica de la religion uno de los temas que
comienza a darse es la discusion en torno a los atributos divinos y
entre ellos aparece el tema de la creacién.* Philip Quinn es uno de
los autores que escribe de manera continua durante 20 afios sobre
esta tematica.> Estd especialmente interesado en alcanzar una
idea clara sobre la nocion de creacion, conservacion y la
independencia de las causas secundarias. En sus primeros
articulos afirma que la creacién debe ser continua, y la distincién

3 Jonathan Kvanvig y David Vander Laan, "Creation and Conservation" en The Standford
Encyclopedia of Philosophy, Edward N. Zalta (2014): URL =
<http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-conservation/>  (acceso
11/12/2023).

4 La filosoffa analitica de la religién tiene una evolucién desde principios de los afios 50
hasta el presente que ha comenzado a denominarse en algunos circulos como teologia
analitica. Para una presentacion histérica de todo ello véase: A. Echavarria y F. O'Reilly,
“Teologia analitica”, Diccionario Interdisciplinar Austral, (2017) editado por Claudia E.
Vanney, Ignacio Silva y Juan F. Franck. URL=http://dia.austral.edu.ar/Teologia_analitica
(acceso 11/12/2023).

5 Quinn, “Divine Conservation, Continuous Creation and Human Action”, 55-79; "In the
Search of the Foundations of Theism.", 469-486; "Divine Conservation, Secondary Causes
and Occasionalism”, 50-73; “Creation, Conservation and the Big Bang”, 589-612.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 49


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

entre creacion y conservacién es meramente una distincion verbal.
En este sentido, su teoria sobre la creacion y la conservacién la
formula de la siguiente manera:

(T1) Paratodo x, si x es contingente y x es una cosa persistente,
luego Dios continuamente crea x

(T2) Paratodo x, si x es contingente y x es una cosa persistente,
luego Dios continuamente conserva x°

En un articulo posterior sigue profundizando la peculiaridad de la
creacion como una causalidad metafisica. Para ello Quinn
explicita algunas singularidades no solo de la naturaleza de Ila
accion divina, sino también sobre la naturaleza misma de Dios.
Sobre Dios afirma que no es un individuo contingente, y que los
actos voluntarios divinos no ocurren en el tiempo ya que, segun la
tesis teista, Dios es eterno. A esto se le agrega que la accién divina
tiene diversas caracteristicas: i) Totalidad, la accién divina de
creacion no requiere ningun otra intervencion mas que ella misma
para producir su efecto; ii) exclusividad, el creador es la Unica
causa de lo causado, en este sentido se evita la duplicacion de
causas; iii) actividad se refiere a que el estado de cosas en que se
da la creacién es por el ejercicio de un poder activo por parte del
sujeto envuelto en ella; iv) inmediata, la creacién causa de manera
inmediata aquello que produce, en vez de hacerlo por medio de
una cadena de causas o de instrumentos; finalmente, por v)
necesariamente, que aquello que crea necesita de alguna manera
lo que es creado.”

De esta manera Quinn plantea algunos de los elementos que
considera claves para la creacién. Intenta en estos articulos
ajustarse a wuna nociéon de creacion que mantenga la
independencia de las causas segundas (las criaturas) y por otro
lado destacando la singularidad y jerarquia de la accion divina. El
argumento para la identificacién entre creacién y conservacion en
el caso de Quinn se funda en la idea misma de la accién divina, y
desde alli la necesidad de la creacidn continua.

 Quinn, “Divine Conservation, Continuous Creation and Human Action”, p. 73.
7Quinn, “Divine Conservation, Secondary Causes and Occasionalism”, 52ss.

50 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

En este contexto, Kvanvig y McCann desarrollan su
fundamentacién a partir de la nocién misma de auto-
sustentabilidad. Desde ella se plantea las notas que deberia tener
una realidad que sea explicable por si mismo, y la peculiaridad de
dicha realidad. De esta manera definen la auto sustentabilidad
como: Auto sustentabilidad (as) = df. Una capacidad tal que
necesariamente, si una sustancia S tiene as en t, luego, debido a la
presencia o la operabilidad de la as, habra (ceteris paribus, al
menos) un tiempo t*, t<t*, tal que S existira en t*.8

Mientras que la perspectiva de Quinn buscaba mostrar la
coherencia de la nocién de creacion, y de la comprension del
mundo, el giro que dan Kvanvig-McCann es el de tener un
acercamiento que busca dar una fundamentacién ontoldgica en la
comprensién de la idea de creacién. También, ambos intentan
establecer un didlogo con las formas de comprensién del mundo
de la fisica contempordanea.

Sera este ultimo tema, el didlogo con el mundo de la cosmologia y
fisica contempordnea lo que los llevara a una reformulacion de la
teoria de la creacidon y que entendemos que cambiard Ia
comprensién de las nociones.

3. El giro de Quinn frente a los modelos del Big Bang

En 1993, Quinn modifica su opinién al escribir Creation,
conservation and the Big Bang, aqui se propone responder a Adolf
Griinbaum quien comprende que la nocién de creacién es un
pseudo-problema para la fisica.’

Quinn realiza en primer lugar una presentacidon sumaria de las
nociones que recogera de sus anteriores articulos, realizando un
postulado y tres definiciones, en las que x es cualquier individuo
contingente y t cualquier instante de tiempo:

8 Kvanvig y McCann, “Divine Conservation and the Persistence of the World”, p 37.
9 Adolf Griinbaum, "The Pseudo-problem of Creation in Physical Cosmology", Philosophy of
Science 56 (1989).

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 51


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

e Postulado 1. (P1) Para todo x y t, si x es contingente y x
existe en t, luego Dios quiere que x exista en t haciendo
que x existaen t.

e Definicion 1. (D1) Dios crea x en t: def. Dios quiere que x
exista en t haciendo que x exista en t, y no hay un t’ anterior
atenel que x existaen t.

e Definicion 2. (D2) Dios conserva x en t: def. Dios quiere
que x exista en t haciendo que x exista en t, y hay algun t’
anterior a t en el que x existe en t".

En una mirada rdpida, al leer (P1) parece que Quinn mantiene la
tradicion segun la cual existe la posibilidad de que haya individuos
contingentes tanto con un inicio en el tiempo como sin un inicio en
el tiempo. Sin embargo, si volvemos sobre (T1) podemos observar
que en la reformulacién del postulado ya no es meramente la
existencia de x lo que se busca explicar, sino la existencia de x en
t. Esto hace que se sume una variable mas en la que las nociones
se consideran, la variable tiempo. Asi, al reformular las nociones
de creacién (D1) y conservacién (D2) modifica totalmente su
teoria. En (D1) ya encontramos una exigencia de un momento t, sin
ningun t* anterior a este, en el cual haya sido creado. Quinn es
consciente de este cambio, sin embargo, si puede sorprender su
afirmacién: “Si existe algun individuo contingente cuya existencia
carece de un primer instante, (...) Dios nunca creé estos individuos,
sin embargo, los conserva en tanto que existen”."®

Por eso, lo que antes habia afirmado de que la distincién entre
creaciény conservacion era meramente una cuestion nominal y de
perspectiva, ahora queda totalmente abolido. Hay una diferencia
real entre ambas acciones. Ante esto se ve con la necesidad de
reformular las definiciones:

e Definicién 3 (D3) Dios hace que x exista en t luego de un
periodo anterior de no existencia = def. Dios quiere que x
exista en t haciendo que x exista en t, no hay un t’ anterior

2 Quinn, “Creation, Conservation and the Big Bang”, p. 598.

52 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

a t de tal modo que x exista en t', y haya cierto t” anterior a
t tal que x no exista en t”."’

¢Qué explicacién nos da Quinn a su cambio de perspectiva en la
nocién de Creaciéon? Quinn entiende que flexibilizando la idea de
creacion y distinguiéndola de la idea de conservacion puede
responder a los planteamientos de Griinbaum, particularmente
pensando en los dos modelos de big bang posibles.

Griinbaum sostenia que la compatibilidad entre la nocién de
creacion y big bang se adecuaban si se comprendia la nocién de
creacién de una manera especifica, pero si ampliamos la visién,
pareciera que la creacién no tendria espacio. Los dos modelos
descritos por él eran: “caso (i): presenta un intervalo césmico de
tiempo que termina en un big bang en un instante t=0, y mas aun,
este instante no tiene un antecedente temporal”.’> Este modelo
parece ser compatible con una nocién de creacién estandar, y
adecuada.

El caso (ii) lo explica de la siguiente manera:

Esta subclase de modelo de big bang se diferencia del caso
(i) en que se excluye la singularidad matematica de t=0, en
tanto que hay un momento real de tiempo. Asi, el intervalo
césmico de tiempo estd abierto hacia el pasado por la
ausencia de un instante t=0, aunque la duracién de este
pasado tenga un intervalo finito de afios, digamos 12 mil
millones de afios o asi. Pero como en el caso (i), no existen
intervalos de tiempo anteriores a t=0 en el caso (ii). Y a pesar
de la semejanza en la duracion finita de intervalos en los dos
modelos, la diferencia crucial entre caso (ii) y el caso (i) es la
siguiente: en el caso (ii), no hay un primer instante de tiempo
en absoluto, en tanto que no hay un punto extremo a la
izquierda en la euclidiana linea infinita que se extiende en dos
direcciones.’®

Quinn entiende que la propuesta de Tomas de Aquino sobre la
creacién, y sumismo articulo de 1983 son compatibles con el caso

1 Resulta llamativo que Quinn tome esta idea de santo Tomds, como mostraré, aunque no
lo hace en el sentido propio que tiene en la obra del Aquinate.

12 Griinbaum, “The Pseudo-problem of Creation in Physical Cosmology”, p. 389.

13 Griinbaum, ""The Pseudo-problem of Creation in Physical Cosmology", p. 391.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 53


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

(i) del big bang, en el que encontramos un momento inicial de
tiempo. Pero su nueva propuesta para comprender creacion y
conservacién seria compatible con ambos modelos de big bang,
porque, tanto con el modelo que contiene un instante t=0 o con el
modelo sin un t=0, sus formulaciones permiten explicar ambos
casos. Aunque en el caso (ii) no tendriamos creacién sino
conservacion.

4. William L. Craig y la idea de creacidn

Quien interviene en la discusién y reacciona de alguna manera
contra el giro de Quinn es W. L. Craig, intentando recuperar y
considerar nuevamente las nociones de creacién y conservacion.
Asi comienza afirmando que: “En la creacion Dios no actia sobre
un sujeto,’ sino que constituye el sujeto de su accion; en
contraste, en la conservacion Dios actla sobre un sujeto ya
existente para perpetuar su existencia”.’®

Craig sostiene que la postura de Quinn tiene el riesgo de caer en
un ocasionalismo radical. Asi mismo lo acusa —a Quinny una larga
lista de autores- de seguir demasiado a Tomas de Aquino en su
perspectiva de la creacion, la cual entiende que esconde una
actitud excesivamente “temerosa” hacia las ciencias al afirmar
que la creacion simplemente manifiesta la dependencia
ontologicay no involucra en si misma la exigencia de un momento
inicial. En este sentido, Craig sostiene que la no distincion entre
creacién y conservacion termina por dejar la formulacién muy
cerca al ocasionalismo.®

14 Aqui el término sujeto tiene el contexto de la fisica aristotélica, donde el sujeto es aquel
que recibe la accion, y la sostiene. No es quien la ejecuta.

5 William L. Craig, “Creation and conservation once more”, p. 183.

6 Una de las ideas mas extendidas sobre la creacién es la idea de la creacién como
causalidad natural. Con esto quiero decir que la creacion se comprende como semejante a
la experiencia de la causalidad natural. Asi, no hay ninguna distincién particular en las
condiciones que el agente necesita para una creacion que para una causacion natural. Esto
también implica comprender que la causa interactta dentro de las categorias de espacio y
tiempo. Uno de los arquetipos cldsicos de esta comprensidn, es el argumento que se utiliza
encontra de la creacidn a partir del big bang afirmado por S. Hawking y L. Mlodinow, donde

54 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

En este sentido Craig en su critica a Quinn, y a toda teoria tomista
de la creacion, reside en que se ha dejado la nocién de tiempo
fuera de la misma consideracion de la creacion (aunque Quinn en
su segunda definiciéon de creacién si la habia incorporado). Por
ello, Craig propone que la creacién exige un inicio temporal y de
alguna manera en su misma comprension se puede exigir a los
cientificos a aceptar esta necesidad. Para ello introduce algunas
nociones heredadas de las teorias de tipo atomistas medievales,
conjugadas con una teoria cuantica del tiempo. En este sentido,
nos parece mas bien que Craig realiza una tesis no solo temeraria
sino también reduccionista de la creacién a una perspectiva fisica,
coloca a Dios dentro del tiempo, lo cual implica, en buena
metafisica, ponerlo también dentro del mundo fisico. Esto al final
del recorrido epistemoldégico termina por dejarnos no solo sin un
Dios trascendente, sino también sin metafisica y sin teologia.’”

5. Lacreacion en la Teologia Filoséfica de Tomas de Aquino

A continuacion, la propuesta que presentamos en este articulo
apunta a mostrar como el didlogo entre la teologia filoséfica y la
fisica a veces cae en la trampa de las formas del discurso que
encuentra en su formulacién, y es justamente esto lo que necesita
ser clarificado. El lenguaje y las expresiones sobre la nocién de
causalidad estdn cargados de la perspectiva fisica. Lo que
intentaré de mostrar es como la idea de creacion esta muy
cargada de las formulaciones fisicas de causalidad, y esto estd
detras a veces del conflicto que se genera al hablar y distinguir los
diversos modos de accion divina. Por eso como ha sido

sostienen que no hay tiempo antes del big bang por lo que no hay lugar para un creador.
Luego, no podemos hablar de creacién antes del Big Bang. S. Hawking y L. Mlodinow, E/
gran disefio, p. 154.

7 En un articulo posterior Quinn parece haber reaccionado a esta critica de Craig, y
entiende que la distincion entre las formulaciones fisicas y las metafisicas, es decir la
distincién entre la teologia y la fisica como campos distintos de trabajo, implicaria el perder
autoridad de la teologia en la discusion publica. Esto excede la tesis que pretendo
defender. Pero justamente entiendo que es esta intencién de los autores los que generan
el problema, cuando la teologia y la metafisica pierden de foco su racionalidad propia para
ponerse en didlogo con el resto de las ciencias, justamente quedan fuera del debate, al no
poder aportar nada realmente interesante, sino pretender indicarle al fisico cual seria la
forma de trabajar en su disciplina.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 55


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

destacado, parte del problema en esto esta en que se ha utilizado
una nocién univoca de causalidad al momento de pensar la idea
de creacion en estos debates y esto necesita ser revisado."®

Segun se mostré P. Quinny W. L. Craig hacen una presentacion de
la doctrina tomista de la creacién en las propuestas que dan para
el dialogo con la cosmologia contemporanea, aunque la misma se
realiza para poder distanciarse de las visiones mdas metafisicas.
La siguiente parte del articulo se centrard en mostrar lo que
consideramos seria una interpretacién correcta de la nocién de
creacién en Tomas de Aquino. El interés de esta presentacion no
estd motivado por una mayor fidelidad histérica, sino porque en
ella se encuentran elementos valiosos para el didlogo con la
ciencia contemporanea. En parte, entiendo que la critica de Craig
y Quinn a la nocién tomista de creacién no es solo un tema de
interpretaciéon de textos, sino que estd motivada por una
perspectiva distinta en el didlogo entre ciencia y religién. Por ello
a continuacion se hara una presentacion sistematica de los
elementos que podran servir para clarificar cual es la presentacién
de Tomdas de Aquino no solo en la nocion de creacién, sino
también el paradigma desde el cual parte en la relacion entre
ciencia y religion. En este sentido, mostraré que lo que fue
denominado por Craig como una actitud “temerosa” en la
concepcidn de la creacion no es tal, sino mas bien una actitud
cientifica —en el sentido clasico del término- respecto de la
teologia.

6. ¢De qué habla la filosofia primera?

Como advertimos, el interés de este articulo es focalizarse en la
propuesta de Tomas a la consideracion de la idea de creacion, y
cémo realiza el desarrollo dentro de su metafisica. En este sentido
es importante advertir la perspectiva de racionalidad de la filosofia
y especialmente de la metafisica.

Entendemos que Tomds de Aquino, siguiendo la tradicion
aristotélica, mantiene el camino jerarquico de las ciencias, de las
practicas a las tedricas y ordenandolas segun la separacion que

8Sjlva, "A cause among causes?”.

56 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

su objeto tenga de la materia. Por ello, la reflexion filoséfica
encuentra su mayor expresion en la formulacion metafisica. Asi, la
metafisica se presenta como el estudio del ens qua ens, es decir,
el estudio del ente en cuanto ente. Dentro de la filosofia tedrica es
la ciencia mas perfecta, dado que alcanza un nivel de maxima
comprension y maxima extension. Por otro lado, el desarrollo de |a
metafisica tendra un desarrollo que la divide en tres:

Aun cuando el sujeto de esta ciencia sea el ente en comun,
sin embargo, se dice [que versa] toda [ella] acerca de aquello
que esta separado de la materia segun el sery segun la razén.
Porque se dice que esta separados segun el sery la razén no
solamente aquellos que nunca pueden ser en la materia,
como Dios y las sustancias intelectuales, sino también
aquellos que pueden ser sin la materia como el ente en
comun. Sin embargo, esto no ocurriria si dependiesen de la
materia segun el ser.’®

De esta manera, esta especificacion sobre el objeto de la
metafisica y el modo en el cual debe ser comprendido resulta de
vital importancia. La aclaracion de que la consideracion del ente
comun tiene que ver no con el ente en cuanto separado de la
materia, sino en cuanto que en su misma definicién no es
necesario considerar su materialidad. El Aquinate esta siguiendo
aqui una larga tradicion, que le permite de algin modo entender la
triple perspectiva dentro de la metafisica, el estudio del ens qua
ens (ontologia), el estudio de las causas (etiologia), y finalmente el
estudio de la causa primera (teologia filoséfica).

Estos elementos son importantes al momento de realizar el
desarrollo de la nociéon tomista de creacion. La misma se
encuentra en sentido estricto dentro de la teologia filoséfica, y
presupone su ontologia y la consideracion sobre las causas; por
ello se presentara en primer lugar algunos elementos de la
etiologia tomista considerando asimismo su ontologia. Para luego

¥Tomas de Aquino, In Metaphysicorum, Proemio. Aqui tomamos la traduccién de Luis S.
Ferro, La sabiduria filosdfica siguiendo las huellas de santo Tomds. 2 ed. (Tucuman:
Universidad del Norte Santo Tomas de Aquino, 2011), tomo |, p. 32. Sobre esta seccidén
también recomendamos: John Wippel, The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas
(Washington DC: The Catholic University of America Press, 2000), pp. 23ss.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 57


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

pasar a la consideraciéon de la creacién dentro de la teologia
filosofica.

7. Elementos de la idea de causa agente

La formulacién de la teoria de la causalidad parte de la perspectiva
aristotélica, en este sentido, Tomas de Aquino en su Comentario a
la Metafisica comienza hablando de las cuatro causas del ente
material (material, formal, final y eficiente).?’ Al referirse a la
causalidad como material, lo hace especialmente para hablar de
aquello desde lo cual una cosa comienza a ser, en este sentido es
algo intrinseco, porque es algo que existe en la cosa producida.

Otra forma de hablar de causalidad es cuando se refiere a la
especie o el ejemplar de la cosa. Esta es la causa formal, y hace
referencia a lo causado desde dos perspectivas, a) En primer lugar
como la forma intrinseca de la cosay, en este sentido, se identifica
con el principio formal del ente; b) En segundo lugar es algo
extrinseco al efecto, pero a partir del cual, y en cuya semejanza la
cosa es hecha, por ello es conocida como la causa ejemplar. La
razon por la cual la forma es denominada causa es porque en ella
se encuentra la expresion inteligible de la esencia de la cosa.

Un tercer modo para hablar de causalidad es aquello en funcién a
lo cual algo se hace, es decir el fin. Es lo ultimo en ser realizado,
pero es aquello a lo que se apunta y guia la accién del agente.

Finalmente, el cuarto sentido en el cual hablamos de causalidad
es en la moviente o eficiente y con ella se quiere significar aquello
desde donde surge el principio de cambio o reposo. Este modo de
hablar de la causalidad es una de las principales nociones que
sufre una modificacién en el pasaje de la perspectiva fisica a la
metafisica, y en el pasaje de las metafisicas clasicas griegas a las
monoteistas.

Un elemento importante en la consideracién de las causas es el
caracter analdgico que encierra ya en esta division tripartita la
nocién de causalidad, porque cada una de ellas habla de un modo

20 para esta seccion sigo especialmente: Tomas de Aquino, In V Metaphyisicorum, 1.2,
nn.763-771.

58 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

de referirnos a la relacién que se produce entre algunos elementos
y los efectos de los mismos.

Entre las cuatro causas, parece ser que, desde la perspectiva
experimental, la moviente-eficiente es la que da sentido al resto de
las causas. Es importante entender que no es solo un modo de
hablar conforme a nuestra consideracién, sino que justamente
manifiestan las formas en las que podemos hablar de un mismo
término como aquello que implica “cierto influjo en el ser de la
cosa causada”.?" Este influjo en el ente tiene su fuente en la
actualidad de la causa, lo cual es explicado con el principio
fundamental de que “todo agente actua en tanto que estd en acto”
22 porque es desde la actualidad del agente que es posible hablar
de sus actos.

Asi pareciera ser que la actualidad de la casualidad eficiente es la
causa principal entre las otras causas, en cuanto que es la forma
de hablar de causalidad mas cercana a la actividad propia de la
causalidad, el flujo de ser hacia el efecto. En este sentido, parece
ser la nocion mas cercana a la idea misma de creacion. Parece
oportuno detenerse en algunos aspectos y distinciones que se
presentan en la comprension de la causalidad eficiente, para asi
clarificar la idea de creacion.

8. Causalidad agente y la semejanza entre causa y efecto

Partiendo de la relacién entre la causa y el efecto, cabe destacar la
idea de que todo agente obra en tanto que esta en acto, y
considerar de qué modo se dice que la causa contiene el efecto.
Esto tiene que ver con la semejanza que se da entre la causa y el
efecto.

Tomds de Aquino plantea que esta semejanza se da conforme a
tres formas de agencia.?® La semejanza entre causa y efecto abre
a la distincion entre causalidad univoca, equivoca y anédloga. La
causalidad univoca es aquella donde el efecto coincide en

2 Tomas de Aquino, In V Metaphyisicorum lect. 1 n. 751. “Hoc vero nomen causa, importat
influxum quemdam ad esse causati”.

22 Tomas de Aquino, Summa Contra Gentiles, Il, 22. Omne agens agit inquantum actu est.
2 Cfr. Toméas de Aquino, In | Sent. d.8 q. 1 a. 2 co; QQDD De potentia, q.7, a. 5.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 59


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

naturaleza y la razén con la causa. Estos casos son por ejemplo
los de la generacién natural, donde la causa imprime su especie
en el efecto, coincidiendo causa y efecto en la especie (el hombre
genera al hombre). Se habla de la causalidad equivoca cuando el
efecto no se adecua al agente, ni por la naturaleza ni por la razén,
en este sentido se refiere de un modo en el que el efecto no
contiene ningun signo de lo referido. Una tercera forma de hablar
sobre el agente es hablar de éste de un modo andlogo en la
semejanza, la semejanza no es perfecta, pero se da una
semejanza seguin un Mas y un menos.

Pero hace falta profundizar un poco mas en esta distincién y en
los modos en los que se produce la relacién causa y efecto
considerando especificamente la cuestién de la presencia del
efecto en la causa. En De Veritate (27.7) el Aquinate aborda la
cuestion desde una perspectiva mas amplia. La pregunta del
articulo es acerca de como estd presente la gracia en los
sacramentos. Para dar una respuesta, realiza una distincion sobre
la forma en la cual el efecto esta presente en la causa, esta es una
doble distincion:

1) “segun que la causa tiene dominio sobre el efecto, como
cuando se dice que nuestros actos estan en nosotros; y
asi ningun efecto estd en la causa instrumental, que no
mueve si no es movida”.?*

2) La segunda manera de hablar del efecto en la causa, es
por medio de cierta semejanza del efecto en comparacién
con la causa. Y esto pasa de cuatro modos:

a. Cuando la semejanza del efecto con la causa
es tanto segun la naturaleza como segun la
razon, esto es lo que Tomas denominard como
una causalidad univoca. Aqui podemos pensar
en el hombre que genera otro hombre, o
también el calor del aire que esta en el fuego
que calienta.

b. Cuando la semejanza del efecto es segun la
naturaleza, pero no segun la misma razén,

24Cf. Tomas de Aquino, De veritate, 27, 7, co.

60 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

esta es la razén de los efectos equivocos. En
este sentido el calor del aire estd en el sol,
porque comparten la naturaleza, pero no es la
razon de ello.

c. Cuando la semejanza del efecto esta en la
causa no segun su ser natural sino
espiritualmente, y quieto, como la semejanza
de las cosas artificiales estan en la mente del
artista. En este sentido, la forma de la casa no
es la naturaleza del arquitecto, o la virtud
calefactora en el Sol o el calor en el fuego; sino
esta semejanza descansa en cierta intencion
inteligible que descansa en el alma.

d. Cuando la semejanza del efecto esta en la
causa, no segun la misma razén, ni como una
determinada naturaleza, ni como aquello que
reposa, sino al modo de un cierto fluir; como
las semejanzas de los efectos estan en los
instrumentos, mediante los cuales se deslizan
las formas desde las causas principales hacia
los efectos.?®

Esta presentacion abre una perspectiva mas amplia en la
consideracion de la relacién entre causa y efecto. La primera tiene
que ver con la mayor perfeccion en la semejanza dentro del orden
predicamental, donde la relacién entre causa y efecto implica el
dominio y de alguna manera la inmanencia del efecto a la causa,
no se dice que la mano se mueve, sino que es el hombre quien
efectivamente esta escribiendo, en ese sentido la presencia de la
causa en el efecto hace que en él mismo se vea solamente al
efecto. La semejanza del efecto esta por encima de la accién
misma, identificdndose propiamente con el todo.

Pero la consideracion de 2) ya nos abre a la idea de una
trascendencia entre la causa y el efecto, por la que la semejanza
es entre dos cosas distintas, que mantienen una distancia y
pueden ser consideradas bajo esa distancia. Por ello, las otras
formas de la semejanza no se producen por un dominio sobre el

% |bid.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 61


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

efecto, sino simplemente por manifestarse cierta semejanza en el
efecto.

Podemos encontrar en alguna de ellas los paralelos de este texto
con los antes referidos. En este sentido algunos paralelos son
obvios como a) refiere al agente univoco, b) remite al agente
equivoco aunque explicita un modo de consideracién mas
especifico de lo que encontramos antes. El caso de c) estd
presentando de algin modo la presencia de la causa ejemplar en
el agente; en este sentido el efecto no esta presente en la misma
agencia del agente sino en la especie inteligible que es el ejemplar
en funcién del cual actua. El concepto que parece mas complejo
de explicar y quizas de encontrar es d), pareciera ser de lo contrario
al caso 1), donde se afirmaba que el efecto no estd en el
instrumento, mientras que aqui se afirma explicitamente que este
tipo de semejanza tiene que ver con aquella que se manifiesta en
los instrumentos. Ahora bien, si bien en una primera instancia
pareciera ser un modo contradictorio con 1), debemos entender
que 2b) es un modo distinto de enfrentar la consideracién de la
semejanza, en la que el instrumento manifiesta y es medio de la
causa principal. En este sentido, 1) habla de uninflujo en el cual no
hay distincién real entre la causa y el efecto, mientras que en 2b)
se devela una distancia entre la causa y el efecto, por la cual la
misma accién de la causa encierra en si la manifestacién de la
semejanza. De esta manera, no podemos entender en este caso
que haya una semejanza directa en el orden de la razon o de la
naturaleza, sin embargo, hay un reconocimiento del flujo entitativo,
y eso implica una semejanza que podriamos identificar con el
agente analdgico.

De esta manera desde una perspectiva filoséfica natural lo que
intenta es reconocer la dependencia real en el ser del efecto, pero
distinguir el modo en el cual ese influjo entitativo se realiza. En la
causalidad univoca, el influjo se manifiesta de manera plena en la
formacion de una naturaleza igual y la misma. Mientras que en la
causalidad equivoca en sentido estricto no hay un influjo del ser
reconocible ni en la forma ni en el nombre, tan solo se reconoce
cierta semejanza.

62 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

9. Causa fiendi y causa essendi

Luego de haber considerado los modos de la semejanza entre
causa y efecto, consideremos ahora la casualidad eficiente en
tanto que se considera el influjo y la dependencia del efecto
respecto de la causa. Podemos hablar de dos modos de
causalidad, el primero, que es considerado por Tomas como un
modo inferior de causalidad, es la causa del hacerse (causa fiendi;
cf). Este tipo de causas educe una forma de la potencialidad de la
materia, y lo realiza por medio de un movimiento. Como ejemplo,
Tomas pone al cuchillero (o herrero) que forja el cuchillo, asi, si se
quita el cuchillero, la produccién del cuchillo se acaba, pero no su
existencia. La existencia del cuchillo es independiente de su causa,
la dependencia del cuchillo en esta causa esta en el hacerse, y no
€en su ser.

El segundo es el de las causas del ser (causa essendi; ce); en este
caso, la existencia de la cosa depende esencialmente de la causa.
Tomads ejemplifica con la existencia de la luz en el aire la cual
depende esencialmente del sol. Si se quita la causa, desaparece la
misma existencia de su efecto.?®

Se podria identificar esta distincién con la distincién entre una
concepcién mas bien fisica de la causalidad eficiente que seria la
cf; ésta exige y presupone esencialmente la conjuncién de las
otras causas (las intrinsecas), y la existencia del efecto es
independiente de su accién, es decir, el efecto depende de la cf
para alcanzar su perfeccidén pero no para mantenerla. Mientras
que la ce si se la considera desde una manera absoluta y
metafisica se presenta como la Unica causa posible de lo real, el
efecto no solo depende de la causa para alcanzar su perfeccién
sino también para su conservacion. Sin embargo, claramente con
el ejemplo de la luz, Tomas entiende que esta distincion no debe
ser entendida de un modo absoluto, sino que mdas bien como

% Tomas de Aquino, De veritate, g5, 8, ad8. El Aquinate estd siguiendo aqui la distincién
aviceniana. Para estudiar la propuesta aviceniana sobre la causa essendi ver F. O'Reilly, “La
causa essendi como verdadera causa metafisica en el Avicenna Latinus” Patristica et
Medievalia (2011), pp. 87-98.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 63


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

formas en las que la causa eficiente actual sobre la realizacién del
efecto, y el modo de dependencia de la causa respecto del agente.

Resulta importante considerar que la ce la presenta Tomdas como
algo a lo que se accede desde la experiencia, de alguna manera
por induccion;, ademds de que permite entender que la
dependencia en el ser respecto de la causa nos habla de la
dignidad y jerarquia de causas y efectos.

En cuanto que la accion del agente manifiesta la potencia y un
aspecto de su acto de ser, podemos decir que la ce tendra de
alguna manera una mayor injerencia en el efecto, y en ese sentido
un ser mas propio en cuanto agente, al comunicar la totalidad del
ser del efecto, y de alli la mayor dependencia del efecto respecto
de su causa. Por otro lado, la cf, en tanto que es la causa del
hacerse, estd mas cercana al mundo y es un elemento mas que
explica el ser del efecto. Si bien podriamos afirmar que la ce esta
fundada en una experiencia natural, podemos de manera
deductiva suponer que ésta serda la forma en por la cual se podra
explicar cualquier causalidad en la que la totalidad del ser del
efecto dependa de ella, y no haya necesidad de presuponer ningun
ser aparte del producido por la ce. Con esta distincidn sin duda que
estamos resumiendo de un modo rapido algunos de los elementos
que hay detras de las vias de Tomas, la sola configuracién de una
jerarquizacion de la causalidad hace pensar en ello, pero no nos
detendremos en ello ahora porque nos aleja del objetivo del
articulo.

Veamos ahora como se da en la propuesta de Tomads de Aquino
la idea de creacion, y como se asumen estos elementos de la
idea de causalidad que hemos presentado hasta aqui.

10. Deduccion de la idea de creacion
Luego de un desarrollo de la idea de causalidad, la metafisica
tomista indica el camino a la justificaciéon de la existencia de un

primer principio. A partir de la afirmacién de la existencia de un
primer principio del ser, la reflexién queda dentro de una teologia

64 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

filosofica.?” Es por ello que los elementos y principios
desarrollados en la nocién de causalidad son el punto de partida
para el analisis de la accién divina, especialmente la creacion ;Es
la creacién un modo de causalidad?, ;Cémo se accede a esa
nocion? ;Tenemos alguna experiencia de la accion divina? ¢Es la
creacion un modo de causalidad?

Como mencionamos antes, parte del debate contempordneo esta
marcado por un intento de evitar toda teoria que pueda ser
considerada ocasionalista. Las teorias ocasionalistas, en su raiz
medieval acentuaron el rol primordial de la creacién, y reducian
toda accién a la causalidad divina, no hay nadie que opere, sino
que todo ocurre con ocasién de Dios. Por otro lado, en algunas de
las referencias a las concepciones contempordneas de causalidad
divina, encontramos una excesiva concepcién “naturalista” de la
accion divina, en la cual se cosifica los efectos en la misma
concepcidén de la causalidad. En este sentido creemos que es
importante hacer un desarrollo sobre la misma idea de creacién y
las caracteristicas propias que encontramos. En primer lugar,
abordemos la distincién y la problematica de la explicacién
naturalista de la accién divina. Una de las citas frecuentes para la
distincion la encontramos en el siguiente pasaje:

La creacion no es cambio, sino solamente segin un modo de
entender. Pues pertenece a la razén de cambio el que algo
idéntico se encuentre de modo diverso ahoray antes. ... Pero
en la creacién, por la cual se produce toda la substancia de
las cosas, no se puede asumir algo idéntico que se encuentre
diversamente ahora y antes, sino solamente seguln la
inteleccion, como si se entendiese alguna realidad que con
anterioridad no fuese totalmente, y después [lo] fuese. Pero
como la accién y la pasién convienen en la substancia del
movimiento, y difieren solamente segun diversas referencias,
como se dice en el Il libro De los Fisicos, es preciso que,

7S bien desarrollamos de manera extensa la idea de causalidad, y en particular la idea y
caracteristicas de la causalidad eficiente, consideramos innecesario en este lugar el realizar
el proceso de demostracion presentado por Tomds en sus vias.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 65


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

quitado el movimiento, no queden sino las diversas
referencias en quien crea y en lo creado.?®

Asumiendo la nociéon de causalidad eficiente, vemos que la
creacion no debe ser entendida como un modo de cambio, no es
una accion sobre algo, no hay una relacién de accién-pasién, no
hay un sujeto en el cual sucede la misma accion. Es por ello que la
creacioén no podria ser entendida como un modo de hacer (causa
fiendi) sino que hay una dependencia absoluta entre la causa y lo
causado, es por ello que podemos decir que la creacién
propiamente es un tipo de causalidad en el ser (causa essendi).
Ahora bien, cuando presentamos la nociéon de causa essendi
inicialmente la entendimos como una dependencia fuerte entre
causa y efecto, pero es una accion respecto de un efecto
accidental (calor, luz), se presume algo en su misma concepcion.?®
Mientras que estas nociones aparecen desde nuestra experiencia,
y son presentadas desde un modo inductivo, la idea de creacién
que Tomas presenta, si bien parte de la experiencia, realiza un
cambio desde una deduccién intelectual por parte de la
identificacion de la contingencia del ente finito, contingencia que
permitié ascender en una consideracion jerarquica del ser, para
alcanzar un fundamento ultimo de lo real.

La fragilidad de lo real termina presentando que la idea de creacién
es una deduccién por la consideracion de la contingencia del ente
finito, y la dependencia del ser del mismo en una causa que debe
tener el ser por si.

Pero, ;de qué tipo de causalidad estamos hablando? La creacion
aparece como una causa essendi radical, la cual debe ser
considerada como la singular causa del ser, que responde a todo
ser existente. Si Omne agens agit in quantum est actu,® el creador

BTomas de Aquino, Summa Theologiae, |, q. 45, a. 2, ad 2. Quien a presentado una defensa
de la teoria de la creacién de Tomas fortaleciendo esta expresién es William Carroll en
varios de sus textos. Por ejemplo, puede verse: William E. Carroll, “Creation and Science in
the Middle Ages”, Blackfriars 88,1018 (2007), pp. 678-689.

2 Resulta interesante, a fin de advertir la peculiaridad del cambio de racionalidad, que el
cambio de la perspectiva fisica a la metafisica hace que lo que en una disciplina es un modo
débil de causalidad, en la otra resulta el modo mas fuerte de la misma.

30 Cfr. Tomas de Aquino, Summa Contra Gentiles, |, c. 47.

66 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

debe ser identificado como aquél que es el acto absoluto,
fundamento de todo acto.

Es decir, la deduccién de la idea de creacién parte, por un lado, de
la nocion de causalidad eficiente y, por otro, de la constitucion del
ente finito, la cual exige un fundamento trascendente y absoluto.
Es por ello que no hay experiencia ni induccién de la idea de
creacién. No se alcanza por un razonamiento desde el ente fisico
sino desde la consideracion metafisica de la constitucion del ente.

El Aquinate es consciente de este giro, y por ello advierte que si
bien nuestra primera experiencia de la idea de causalidad es hija
de la experiencia es importante advertir que estamos ya
explicando la realidad desde otra perspectiva de racionalidad. Esto
lo advierte claramente en el siguiente texto:

Lo que procede segun la emanacién particular no se
presupone a la emanacion, como, si se genera un hombre, no
hubo hombre con anterioridad, sino que el hombre se hace
del no-hombre, y lo blanco de lo no blanco. De donde, se
considera la emanaciéon de todo ente universal desde el
primer principio, es imposible que se presuponga alguin ente
a esta emanacion...asi como la generacién del hombre es
desde el no-ente que es no-hombre, asi la creacion que es
emanacion de todo ser, es desde el no-ente que es nada.®’

De este modo encontramos dos puntos importantes en la nocion
de creacion que la distinguen de la experiencia de toda causalidad
moviente-eficiente experimentada; ambas tienen que ver con la
radicalidad de la causa del ser. La primera es que el creador es el
Unico fundamento de lo creado, en este sentido no hay presuncién
alguna de algo distinto del creador, la creacién no tiene
presupuesto, si el no-hombre es el antecedente del hombre, el no-
ente, ie. la nada, es el antecedente de lo creado. Y es en este
sentido en el cual Tomas entiende que debe ser entendido,
filosoficamente, la idea de creacién desde la nada. Por otro lado,
la creacion excluye movimiento, justamente como consecuencia
de la misma nocién de creacién, no hay posibilidad de identifica
algo en medio, entre el ser y el no ser, no hay proceso, no hay un

31 Tomas de Aquino, Summa Theologiae, |, q. 45, a. 1.c.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 67


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

hacerse, asi es que excluye todo movimiento, la creacién es
inmediata.

11. Conclusién: sobre el modo de significacion de la creacién

A modo de conclusidn, esta perspectiva de la idea de la creacién
puede poner en relieve la equivocidad que se produce en algunos
autores contemporaneos. La singularidad de la creacion es
advertida por santo Tomas no solo por su deduccién, sino que
entiende que tiene un lastre en sumodo de comprenderlo que debe
ser resuelto, por ello en muchos lugares advierte que la creacién
es comprendida como un modo de cambio, pero esto solo sucede
segln un modo de entender.3? La creacion debe abandonar su
significacién apegada a los modos de la experiencia del cambio.
Pero la referencialidad del lenguaje a las formas naturales de
cambio hace a veces caer en el error, por ello, en uno de los textos
mas ricos al respecto expresa este problema con ocasién de la
cuestién de la ausencia de cualquier presupuesto a lo creado.

En la creacién no hay nada comun respecto de alguno de los
mencionados modos. Pues no hay un sujeto comun existente
en acto, ni en potencia. Ademas, el tiempo no es el mismo si
hablamos de la creacion del universo, pues antes del mundo
no habia tiempo. Pero se observa que hay un sujeto comun
segun la sola imaginacion, a saber, en cuanto imaginamos un
tiempo comun mientras que el mundo no era y después de
haber sido producido en el ser. Asi como fuera del universo
no hay ninguna magnitud real, pero podemos imaginarla, asi
también antes del principio del mundo no hubo ningun
tiempo, aunque sea posible imaginarlo. Y en cuanto a esto, |a
creacion segun la verdad, propiamente hablando, no tiene
razon de cambio, sino solamente segun cierta imaginacion,
no propiamente, sino por semejanza.3?

Al enfrentar las dificultades propias para hablar de la creacion en
su sentido mas propio, debemos considerar cual seria el modo en
el que podemos hablar de una semejanza entre la causalidad

32 Como ya vimos en la afirmacién del texto arriba citado, pero también puede leerse en
Tomas de Aquino, Summa contra Gentiles, |l 18, De potentia g3, a 2. C.
3Tomas de Aquino, De potentia Dei, q.3 a.2, c.

68 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023



Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

natural y la creacién. Si consideramos las advertencias que hemos
referido hasta aqui, pareciera ser que la nociéon propia de
causalidad seria totalmente distinta a la idea de creacion. Sin
embargo, es importante entender que existe una unidad entre la
idea de creacién y la de causalidad, no se puede negar que la
creacién resulta un modo peculiar de causalidad eficiente, de la
que no tenemos experiencia.

Santo Tomas advierte que la creacién puede ser considerada de
manera activa o pasiva. Activamente designa la accion de Dios
que es su esencia, con relacion a la criatura.®* Pero en la
consideracion de la creaciéon como pasivo, no puede decirse que
haya un paciente en la creacion. En todo verdadero cambio y
movimiento encontramos un doble proceso Uno como el ya
referido pasaje entre dos términos, el otro corresponde al pasaje
del agente al paciente. En ambos casos hay dos términos que se
presuponen un pasaje o proceso. Asi resulta que:

La creacién, como se ha dicho, no puede asumirse como un
ser movido, lo cual estad antes del término del movimiento,
sino que se asume como ya hecho; de donde en la misma
creacion no se incluye un acceso al ser, ni transmutacion por
quien crea, sino solamente comienzo de ser, y relacion al
creador de quien tiene el ser; y asi la creacion no es realmente
otra cosa que cierta relacién a Dios con la novedad del ser.3®

Asi la perspectiva vista desde el efecto, ya no es como una
pasividad de algo, porque la creacion presupone una novitate
essendi, es decir, una novedad total del ser. Algunos autores, como
vimos, entienden esto en una perspectiva temporal, es decir que la
creacién sucede siempre y cuando tengamos un t=0, sin embargo,
esta novedad del ser no tiene que ver con la temporalidad del
mismo, sino con la novedad intrinseca del ente en su mismo ser.
Como se planteé antes, la novedad del ser se manifiesta en la
consideracion del constitutivo del ente, en la no contingencia del
ente finito en cuya consideracién se devela esa novedad del ser.

34Es interesante como esta relacion desde la perspectiva de Dios no resulta una relacién
real, sino solo seguln la razén. Aunque si resulta una relacion real desde la perspectiva de
la criatura. Nuevamente se destaca aqui la doble perspectiva en la consideracion de estas
realidades.

% Tomas de Aquino, De potentia g. 3, a. 3, c.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 69


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es

I Francisco O'Reilly

Por eso, Dios no solo es causa de la existencia del ente sino
también de su esencia.?®

Referencias

Aquino, Tomas de. 2000. Opera Omnia. Edicién revisada y anotada
por Enrique Alarcon. Pamplona: Universitatis Studiorum Navarrensis.
http://www.corpusthomisticum.org.

Carroll, William E. 2007. “Creation and Science in the Middle Ages.”
Blackfriars 88 (1018): 678-689.

Copan, Paul, y William Lane Craig. 2004. Creation out of Nothing: A
Biblical, Philosophical, and Scientific Exploration. Grand Rapids: Baker
Academic.

Craig, William Lane. 1998. “Creation and Conservation Once More.”
Religious Studies 34 (2): 177-188.

Echavarria, Agustin, y Francisco O'Reilly. 2023. “Teologia analitica.”
En Diccionario Interdisciplinar Austral, editado por Claudia E. Vanney,
Ignacio Silva 'y Juan F. Franck.
http://dia.austral.edu.ar/Teologia_analitica (acceso 11 de diciembre
de 2023).

Ferro, Luis Santiago. 2015. La sabiduria filoséfica siguiendo las
huellas de Tomds de Aquino. 2.2 ed. Tucuman: Universidad del Norte
Santo Tomas de Aquino.

Freddoso, Alfred J. 1988. “Medieval Aristotelianism and the Case
against Secondary Causation in Nature.” En Divine and Human Action,
editado por Thomas V. Morris, 74-118. Ithaca: Cornell University
Press.

Griinbaum, Adolf. 1989. “The Pseudo-Problem of Creation in Physical
Cosmology.” Philosophy of Science 56: 373—-394.

Kvanvig, Jonathan L., y Hugh L. McCann. 1988. “Divine Conservation
and the Persistence of the World.” En Divine and Human Action:
Essays in the Metaphysics of Theism, editado por Thomas V. Morris,
13-49. Ithaca: Cornell University Press.

36 Los pasajes tradicionales para esta cuestion son: Tomas de Aquino, De veritate, q. 21,
a.5; De potentia q.3,a.1.ad 17y q. 3, a. 5ad2.

70 1 Philosophia 83/2 Diciembre 2023


http://www.corpusthomisticum.org/

Causalidad y creacién. La filosofia analitica de la religién y Tomas de Aquino... |

Kvanvig, Jonathan L., y David Vander Laan. 2014. “Creation and
Conservation.” En The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Editado
por Edward N. Zalta. Ed. invierno 2014.
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-
conservation/ (acceso 11 de diciembre de 2023).

McCann, Hugh J., y Jonathan L. Kvanvig. 1991. “The Occasionalist
Proselytizer: A Modified Catechism.” Philosophical Perspectives 5:
587-615.

Quinn, Philip L. 1983. “Divine Conservation, Continuous Creation and
Human Action.” En The Existence and Nature of God, editado por
Alfred J. Freddoso, 55-79. Notre Dame: University of Notre Dame
Press.

Quinn, Philip L. 1985. “In the Search of the Foundations of Theism.”
Faith and Philosophy 2 (4): 469-486.

Quinn, Philip L. 1988. “Divine Conservation, Secondary Causes, and
Occasionalism.” En Divine and Human Action: Essays in the
Metaphysics of Theism, editado por Thomas V. Morris, 50-73. Ithaca:
Cornell University Press.

Quinn, Philip L. 1993. “Creation, Conservation and the Big Bang.” En
Philosophical Problems of the Internal and External Worlds, editado por
John Earman, Allen |. Janis, Gerarld J. Massey y Nicholas Rescher,
589-612. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press.

Quinn, Philip L. 2003. “Cosmological Contingency and Theistic
Explanation.” Faith and Philosophy 20 (5): 581-600.

Silva, Ignacio. 2015. “A Cause among Causes? God Acting in the
Natural World.” European Journal for Philosophy of Religion 7 (4): 99—
114.

Wippel, John F. 2000. The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas.
Washington, DC: The Catholic University of America Press.

El autor es Licenciado en filosofia por la UNSTA y Doctor en filosofia por la
Universidad de Navarra. Es decano de la Facultad de Humanidades y
Educacién de la Universidad de Montevideo, donde es también docente de
grado y posgrado. Asimismo, es nivel 1 del Sistema Nacional de
Investigadores (ANII- Uruguay). Ha realizado estancias de investigacion en
Brasil, EE.UU. e Inglaterra. Investiga en filosofia medieval, filosofia de la
religién y cuestiones de teoria de la virtud.

Philosophia 83/2 Diciembre 2023 1 71


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-conservation/
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-conservation/

