
Philosophia 83/2 I Diciembre 2023 I Mendoza, Argentina I pp. 46-71 

Recibido: 12 de Febrero de 2023 I Aprobado para su publicación: 5 de Abril de 2023 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/philosophia  
https://doi.org/10.48162/rev.50.025

 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  CC BY-NC-SA 3.0 I 46  

Causalidad y creación. La filosofía 
analítica de la religión y Tomás de 
Aquino frente al Big Bang 
Causality and Creation. The Analitic Philosophy of 
Religion and Thomas Aquinas on the Big Bang. 

 Francisco O’Reilly  

Universidad de Montevideo (Uruguay) 
Sistema Nacional de Investigadores ANII (Uruguay) 
foreilly@um.edu.uy 
 

Resumen 

La filosofía analítica de la religión busca clarificar debates y 
promover el diálogo con las ciencias empíricas. Este artículo 
analiza intentos de articular la cuestión de la creación en 
diálogo con la cosmología contemporánea, señalando cómo 
algunos autores han reformulado la teoría tomista para facilitar 
esta interacción. Sin embargo, sostenemos que la metafísica 
de Tomás de Aquino, en su estructura clásica, ofrece recursos 
filosóficos sólidos para este diálogo sin necesidad de 
reformulaciones sustanciales. Lejos de ser un obstáculo, el 
marco tomista proporciona herramientas conceptuales que 
pueden enriquecer la conversación con la ciencia sin perder su 
coherencia filosófica original. 

Palabras Clave: Creación, Big Bang, Causalidad, Tomás de 
Aquino. 

Abstract 

Analytic philosophy of religion seeks to clarify debates and 
foster dialogue with the empirical sciences. This article 
examines attempts to engage with contemporary cosmology 
on the question of creation, highlighting how some authors 

https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/philosophia
https://doi.org/10.48162/rev.50.025
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es
https://orcid.org/0000-0001-6539-9321
https://orcid.org/0000-0001-6539-9321
mailto:foreilly@um.edu.uy


Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 47  

have reformulated thomistic theory to facilitate this interaction. 
However, we argue that Thomas Aquinas’ metaphysics, in its 
classical structure, provides robust philosophical resources for 
this dialogue without requiring substantial reformulations. Far 
from being an obstacle, the Thomistic framework offers 
conceptual tools that can enrich the conversation with science 
while maintaining its original philosophical coherence. 

Keywords: Creation, Big Bang, causalitiy, Thomas Aquinas. 

 

1. Introducción 

La noción de creación ha sido objeto de un gran número de 
estudios, y si bien se puede decir que hoy día muchos académicos 
han perdido el interés por realizar una consideración de la noción 
en sí misma, sin embargo, está en la base de gran parte de las 
discusiones de la filosofía de la religión o teología filosófica 
contemporánea.1 Con esto quiero decir que cuando uno lee los 
debates sobre providencia divina, acción divina especial o el 
conocimiento divino de los futuros contingentes en cada 
argumento o propuesta de solución a estas cuestiones hay 

 

1 Parte de la discusión que se tuvo en cuenta: Philip L. Quinn, "Divine Conservation, 
Continuos Creation and Human Action", en The Existence and Nature of God, por Alfred J. 
Freddoso (Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1983); Philip L. Quinn, "In the 
Search of the Foundations of Theism", Faith and Philosophy 2 (1985); Jonathan L. Kvanvig 
y Hugh L. McCann, "Divine Conservation and the Persistence of The World", en Divine and 
Human Action. Essays in the Metaphysics of Theism, por Thomas V. Morris (Ithaca: Cornell 
University Press, 1988); Alfred Freddoso, "Medieval Aristotelianism and teh Case against 
Secondary Causation in Nature", en Divine and Human Action, por Thomas V. Morris 
(Ithaca: Cornell University Press, 1988); Philip L. Quinn, "Divine Conservation, Secondary 
Causes, and Occasionalism", en Divine and Human Action, por Thomas V. Morris (Ithaca: 
Cornell University Press, 1988); Hugh J. McCann y Jonathan L. Kvanvig, "The Occasionalist 
Proselytizer: a modified cathecism", Philosophical Perspectives 5 (1991), pp. 587-615; Philip 
L. Quinn, "Creation, Conservation and the Big Bang", en Philosophical Problems of the 
Internal and External Worlds, por John Earman, Allen I. Janis, Gerald J. Massey y Nicholas 
Rescher (Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 1993); William L. Craig, "Creation and 
conservation once more", Religious Studies 34 (1998); Paul Copan y William L. Craig, 
Creation out of nothing: a biblical, philosophical, and scientific exploration, (Grand Rapids: 
Baker Academic, 2004).  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

48 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

implícita una noción de creación fundante de toda idea de acción 
divina.2 

La intención en el presente trabajo es revisar la noción de creación, 
y considerar algunos elementos en su misma concepción que son 
necesarios para tener una noción adecuada. La propuesta es 
desde una visión metafísica del teísmo clásico, específicamente 
tomando la filosofía de Tomás de Aquino como una de las fuentes 
principales. En primer lugar, presentaré un estado de la cuestión 
dentro del debate de la filosofía analítica de la religión en lo que 
respecta a la noción de creación, así mismo presentaré 
brevemente los elementos en los que la tradición cristiana 
fundamentó su noción de creación. En segundo lugar, presentaré 
una síntesis sobre la idea de creación como una deducción desde 
la experiencia de la causalidad, el problema de la misma 
concepción de la creación y los vínculos con la experiencia causal. 
En este sentido se buscará marcar la singularidad de la idea de 
creación desde la deducción de la causalidad. Al realizar esta 
distinción se buscará mostrar la distancia que existe entre nuestra 
experiencia de causalidad y la misma noción de creación. 
Finalmente, los modos en los que se puede hablar filosóficamente 
de acción divina, y, particularmente, de creación como forma de 
causalidad.  

2. La creación en la filosofía analítica de la religión 

En esta sección se presentarán algunas propuestas para entender 
la noción de creación en el debate contemporáneo. Se 
considerarán las perspectivas teóricas de la creación dentro de la 
filosofía analítica de la religión, y particularmente atendiendo la 
aplicación de estas nociones al diálogo con la teología y la 
cosmología.  

 

2 Algunas implicancias de la noción de creación para la comprensión de la idea de acción 
divina y providencia puede verse en Ignacio Silva, "A cause among causes? God Acting in 
the Natural World", European Journal for Philosophy of Religion 7 (2015), pp. 99-114. 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 49  

Como ha sido destacado la discusión sobre la creación está 
conectada con la idea de conservación.3 Estas nociones presentan 
una imagen de la relación que existe entre Dios y el mundo. Estas 
concepciones pueden inicialmente distinguirse en dos grupos:  

a) Dios sostiene continuamente el universo a cada instante. 
Esto es, Dios está involucrado directamente en la 
persistencia del mundo. 

b) Dios es directamente responsable, tan solo, de traer al 
mundo a la existencia.  

Si bien la mayoría de los autores concuerdan en a), comienzan a 
surgir problemas cuando se intenta distinguir entre creación, 
conservación y providencia: ¿Es una y la misma acción divina? 
¿Podemos decir que en Dios hay más de una acción? Por otro lado, 
a mayor acentuación de la acción divina comienzan a sucederse 
tensiones con la autonomía de la criatura, y eso implica abrir lugar 
al ocasionalismo.  

En lo que se puede denominar la segunda generación de debates 
de la filosofía analítica de la religión uno de los temas que 
comienza a darse es la discusión en torno a los atributos divinos y 
entre ellos aparece el tema de la creación.4 Philip Quinn es uno de 
los autores que escribe de manera continua durante 20 años sobre 
esta temática.5 Está especialmente interesado en alcanzar una 
idea clara sobre la noción de creación, conservación y la 
independencia de las causas secundarias. En sus primeros 
artículos afirma que la creación debe ser continua, y la distinción 

 

3 Jonathan Kvanvig y David Vander Laan, "Creation and Conservation" en The Standford 
Encyclopedia of Philosophy, Edward N. Zalta (2014): URL = 
<http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-conservation/> (acceso 
11/12/2023). 
4 La filosofía analítica de la religión tiene una evolución desde principios de los años 50 
hasta el presente que ha comenzado a denominarse en algunos círculos como teología 
analítica. Para una presentación histórica de todo ello véase: A. Echavarría y F. O'Reilly, 
“Teología analítica”, Diccionario Interdisciplinar Austral, (2017) editado por Claudia E. 
Vanney, Ignacio Silva y Juan F. Franck. URL=http://dia.austral.edu.ar/Teología_analítica 
(acceso 11/12/2023). 
5 Quinn, “Divine Conservation, Continuous Creation and Human Action”, 55-79; "In the 
Search of the Foundations of Theism.", 469-486; "Divine Conservation, Secondary Causes 
and Occasionalism”, 50-73; “Creation, Conservation and the Big Bang”, 589-612. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

50 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

entre creación y conservación es meramente una distinción verbal. 
En este sentido, su teoría sobre la creación y la conservación la 
fórmula de la siguiente manera:  

(T1) Para todo x, si x es contingente y x es una cosa persistente, 
luego Dios continuamente crea x  

(T2) Para todo x, si x es contingente y x es una cosa persistente, 
luego Dios continuamente conserva x6 

En un artículo posterior sigue profundizando la peculiaridad de la 
creación como una causalidad metafísica. Para ello Quinn 
explicita algunas singularidades no solo de la naturaleza de la 
acción divina, sino también sobre la naturaleza misma de Dios. 
Sobre Dios afirma que no es un individuo contingente, y que los 
actos voluntarios divinos no ocurren en el tiempo ya que, según la 
tesis teísta, Dios es eterno. A esto se le agrega que la acción divina 
tiene diversas características: i) Totalidad, la acción divina de 
creación no requiere ningún otra intervención más que ella misma 
para producir su efecto; ii) exclusividad, el creador es la única 
causa de lo causado, en este sentido se evita la duplicación de 
causas; iii) actividad se refiere a que el estado de cosas en que se 
da la creación es por el ejercicio de un poder activo por parte del 
sujeto envuelto en ella; iv) inmediata, la creación causa de manera 
inmediata aquello que produce, en vez de hacerlo por medio de 
una cadena de causas o de instrumentos; finalmente, por v) 
necesariamente, que aquello que crea necesita de alguna manera 
lo que es creado.7  

De esta manera Quinn plantea algunos de los elementos que 
considera claves para la creación. Intenta en estos artículos 
ajustarse a una noción de creación que mantenga la 
independencia de las causas segundas (las criaturas) y por otro 
lado destacando la singularidad y jerarquía de la acción divina. El 
argumento para la identificación entre creación y conservación en 
el caso de Quinn se funda en la idea misma de la acción divina, y 
desde allí la necesidad de la creación continua. 

 

6 Quinn, “Divine Conservation, Continuous Creation and Human Action”, p. 73. 
7 Quinn, “Divine Conservation, Secondary Causes and Occasionalism”, 52ss. 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 51  

En este contexto, Kvanvig y McCann desarrollan su 
fundamentación a partir de la noción misma de auto-
sustentabilidad. Desde ella se plantea las notas que debería tener 
una realidad que sea explicable por sí mismo, y la peculiaridad de 
dicha realidad. De esta manera definen la auto sustentabilidad 
como: Auto sustentabilidad (as) = df. Una capacidad tal que 
necesariamente, si una sustancia S tiene as en t, luego, debido a la 
presencia o la operabilidad de la as, habrá (ceteris paribus, al 
menos) un tiempo t*, t<t*, tal que S existirá en t*.8 

Mientras que la perspectiva de Quinn buscaba mostrar la 
coherencia de la noción de creación, y de la comprensión del 
mundo, el giro que dan Kvanvig-McCann es el de tener un 
acercamiento que busca dar una fundamentación ontológica en la 
comprensión de la idea de creación. También, ambos intentan 
establecer un diálogo con las formas de comprensión del mundo 
de la física contemporánea.  

Será este ultimo tema, el diálogo con el mundo de la cosmología y 
física contemporánea lo que los llevará a una reformulación de la 
teoría de la creación y que entendemos que cambiará la 
comprensión de las nociones.  

3. El giro de Quinn frente a los modelos del Big Bang 

En 1993, Quinn modifica su opinión al escribir Creation, 
conservation and the Big Bang, aquí se propone responder a Adolf 
Grünbaum quien comprende que la noción de creación es un 
pseudo-problema para la física.9  

Quinn realiza en primer lugar una presentación sumaria de las 
nociones que recogerá de sus anteriores artículos, realizando un 
postulado y tres definiciones, en las que x es cualquier individuo 
contingente y t cualquier instante de tiempo: 

 

8 Kvanvig y McCann, “Divine Conservation and the Persistence of the World”, p 37. 
9 Adolf Grünbaum, "The Pseudo-problem of Creation in Physical Cosmology", Philosophy of 
Science 56 (1989). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

52 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

• Postulado 1. (P1) Para todo x y t, si x es contingente y x 
existe en t, luego Dios quiere que x exista en t haciendo 
que x exista en t. 

• Definición 1. (D1) Dios crea x en t: def. Dios quiere que x 
exista en t haciendo que x exista en t, y no hay un t’ anterior 
a t en el que x exista en t’. 

• Definición 2. (D2) Dios conserva x en t: def. Dios quiere 
que x exista en t haciendo que x exista en t, y hay algún t’ 
anterior a t en el que x existe en t’. 

En una mirada rápida, al leer (P1) parece que Quinn mantiene la 
tradición según la cual existe la posibilidad de que haya individuos 
contingentes tanto con un inicio en el tiempo como sin un inicio en 
el tiempo. Sin embargo, si volvemos sobre (T1) podemos observar 
que en la reformulación del postulado ya no es meramente la 
existencia de x lo que se busca explicar, sino la existencia de x en 
t. Esto hace que se sume una variable más en la que las nociones 
se consideran, la variable tiempo. Así, al reformular las nociones 
de creación (D1) y conservación (D2) modifica totalmente su 
teoría. En (D1) ya encontramos una exigencia de un momento t, sin 
ningún t` anterior a este, en el cual haya sido creado. Quinn es 
consciente de este cambio, sin embargo, sí puede sorprender su 
afirmación: “Si existe algún individuo contingente cuya existencia 
carece de un primer instante, (…) Dios nunca creó estos individuos, 
sin embargo, los conserva en tanto que existen”.10  

Por eso, lo que antes había afirmado de que la distinción entre 
creación y conservación era meramente una cuestión nominal y de 
perspectiva, ahora queda totalmente abolido. Hay una diferencia 
real entre ambas acciones. Ante esto se ve con la necesidad de 
reformular las definiciones: 

• Definición 3 (D3) Dios hace que x exista en t luego de un 
período anterior de no existencia = def. Dios quiere que x 
exista en t haciendo que x exista en t, no hay un t’ anterior 

 

10 Quinn, “Creation, Conservation and the Big Bang”, p. 598. 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 53  

a t de tal modo que x exista en t’, y haya cierto t’’ anterior a 
t tal que x no exista en t’’.11 

¿Qué explicación nos da Quinn a su cambio de perspectiva en la 
noción de Creación? Quinn entiende que flexibilizando la idea de 
creación y distinguiéndola de la idea de conservación puede 
responder a los planteamientos de Grünbaum, particularmente 
pensando en los dos modelos de big bang posibles. 

Grünbaum sostenía que la compatibilidad entre la noción de 
creación y big bang se adecuaban si se comprendía la noción de 
creación de una manera específica, pero si ampliamos la visión, 
pareciera que la creación no tendría espacio. Los dos modelos 
descritos por él eran: “caso (i): presenta un intervalo cósmico de 
tiempo que termina en un big bang en un instante t=0, y más aún, 
este instante no tiene un antecedente temporal”.12 Este modelo 
parece ser compatible con una noción de creación estándar, y 
adecuada.  

El caso (ii) lo explica de la siguiente manera:  

Esta subclase de modelo de big bang se diferencia del caso 
(i) en que se excluye la singularidad matemática de t=0, en 
tanto que hay un momento real de tiempo. Así, el intervalo 
cósmico de tiempo está abierto hacia el pasado por la 
ausencia de un instante t=0, aunque la duración de este 
pasado tenga un intervalo finito de años, digamos 12 mil 
millones de años o así. Pero como en el caso (i), no existen 
intervalos de tiempo anteriores a t=0 en el caso (ii). Y a pesar 
de la semejanza en la duración finita de intervalos en los dos 
modelos, la diferencia crucial entre caso (ii) y el caso (i) es la 
siguiente: en el caso (ii), no hay un primer instante de tiempo 
en absoluto, en tanto que no hay un punto extremo a la 
izquierda en la euclidiana línea infinita que se extiende en dos 
direcciones.13  

Quinn entiende que la propuesta de Tomás de Aquino sobre la 
creación, y su mismo artículo de 1983 son compatibles con el caso 

 

11 Resulta llamativo que Quinn tome esta idea de santo Tomás, como mostraré, aunque no 
lo hace en el sentido propio que tiene en la obra del Aquinate.  
12 Grünbaum, “The Pseudo-problem of Creation in Physical Cosmology”, p. 389. 
13 Grünbaum, ""The Pseudo-problem of Creation in Physical Cosmology", p. 391. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

54 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

(i) del big bang, en el que encontramos un momento inicial de 
tiempo. Pero su nueva propuesta para comprender creación y 
conservación sería compatible con ambos modelos de big bang, 
porque, tanto con el modelo que contiene un instante t=0 o con el 
modelo sin un t=0, sus formulaciones permiten explicar ambos 
casos. Aunque en el caso (ii) no tendríamos creación sino 
conservación.  

4. William L. Craig y la idea de creación 

Quien interviene en la discusión y reacciona de alguna manera 
contra el giro de Quinn es W. L. Craig, intentando recuperar y 
considerar nuevamente las nociones de creación y conservación. 
Así comienza afirmando que: “En la creación Dios no actúa sobre 
un sujeto,14 sino que constituye el sujeto de su acción; en 
contraste, en la conservación Dios actúa sobre un sujeto ya 
existente para perpetuar su existencia”.15 

 Craig sostiene que la postura de Quinn tiene el riesgo de caer en 
un ocasionalismo radical. Así mismo lo acusa –a Quinn y una larga 
lista de autores- de seguir demasiado a Tomás de Aquino en su 
perspectiva de la creación, la cual entiende que esconde una 
actitud excesivamente “temerosa” hacia las ciencias al afirmar 
que la creación simplemente manifiesta la dependencia 
ontológica y no involucra en sí misma la exigencia de un momento 
inicial. En este sentido, Craig sostiene que la no distinción entre 
creación y conservación termina por dejar la formulación muy 
cerca al ocasionalismo.16 

 

14 Aquí el término sujeto tiene el contexto de la física aristotélica, donde el sujeto es aquel 
que recibe la acción, y la sostiene. No es quien la ejecuta.  
15 William L. Craig, “Creation and conservation once more”, p. 183. 
16 Una de las ideas más extendidas sobre la creación es la idea de la creación como 
causalidad natural. Con esto quiero decir que la creación se comprende como semejante a 
la experiencia de la causalidad natural. Así, no hay ninguna distinción particular en las 
condiciones que el agente necesita para una creación que para una causación natural. Esto 
también implica comprender que la causa interactúa dentro de las categorías de espacio y 
tiempo. Uno de los arquetipos clásicos de esta comprensión, es el argumento que se utiliza 
encontra de la creación a partir del big bang afirmado por S. Hawking y L. Mlodinow, donde 

 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 55  

En este sentido Craig en su crítica a Quinn, y a toda teoría tomista 
de la creación, reside en que se ha dejado la noción de tiempo 
fuera de la misma consideración de la creación (aunque Quinn en 
su segunda definición de creación sí la había incorporado). Por 
ello, Craig propone que la creación exige un inicio temporal y de 
alguna manera en su misma comprensión se puede exigir a los 
científicos a aceptar esta necesidad. Para ello introduce algunas 
nociones heredadas de las teorías de tipo atomistas medievales, 
conjugadas con una teoría cuántica del tiempo. En este sentido, 
nos parece más bien que Craig realiza una tesis no solo temeraria 
sino también reduccionista de la creación a una perspectiva física, 
coloca a Dios dentro del tiempo, lo cual implica, en buena 
metafísica, ponerlo también dentro del mundo físico. Esto al final 
del recorrido epistemológico termina por dejarnos no solo sin un 
Dios trascendente, sino también sin metafísica y sin teología.17  

5. La creación en la Teología Filosófica de Tomás de Aquino 

A continuación, la propuesta que presentamos en este artículo 
apunta a mostrar como el diálogo entre la teología filosófica y la 
física a veces cae en la trampa de las formas del discurso que 
encuentra en su formulación, y es justamente esto lo que necesita 
ser clarificado. El lenguaje y las expresiones sobre la noción de 
causalidad están cargados de la perspectiva física. Lo que 
intentaré de mostrar es cómo la idea de creación está muy 
cargada de las formulaciones físicas de causalidad, y esto está 
detrás a veces del conflicto que se genera al hablar y distinguir los 
diversos modos de acción divina. Por eso como ha sido 

 

sostienen que no hay tiempo antes del big bang por lo que no hay lugar para un creador. 
Luego, no podemos hablar de creación antes del Big Bang. S. Hawking y L. Mlodinow, El 
gran diseño, p. 154. 
17 En un artículo posterior Quinn parece haber reaccionado a esta crítica de Craig, y 
entiende que la distinción entre las formulaciones físicas y las metafísicas, es decir la 
distinción entre la teología y la física como campos distintos de trabajo, implicaría el perder 
autoridad de la teología en la discusión pública. Esto excede la tesis que pretendo 
defender. Pero justamente entiendo que es esta intención de los autores los que generan 
el problema, cuando la teología y la metafísica pierden de foco su racionalidad propia para 
ponerse en diálogo con el resto de las ciencias, justamente quedan fuera del debate, al no 
poder aportar nada realmente interesante, sino pretender indicarle al físico cual sería la 
forma de trabajar en su disciplina. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

56 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

destacado, parte del problema en esto está en que se ha utilizado 
una noción unívoca de causalidad al momento de pensar la idea 
de creación en estos debates y esto necesita ser revisado.18  

Según se mostró P. Quinn y W. L. Craig hacen una presentación de 
la doctrina tomista de la creación en las propuestas que dan para 
el diálogo con la cosmología contemporánea, aunque la misma se 
realiza para poder distanciarse de las visiones más metafísicas. 
La siguiente parte del artículo se centrará en mostrar lo que 
consideramos sería una interpretación correcta de la noción de 
creación en Tomás de Aquino. El interés de esta presentación no 
está motivado por una mayor fidelidad histórica, sino porque en 
ella se encuentran elementos valiosos para el diálogo con la 
ciencia contemporánea. En parte, entiendo que la crítica de Craig 
y Quinn a la noción tomista de creación no es solo un tema de 
interpretación de textos, sino que está motivada por una 
perspectiva distinta en el diálogo entre ciencia y religión. Por ello 
a continuación se hará una presentación sistemática de los 
elementos que podrán servir para clarificar cual es la presentación 
de Tomás de Aquino no solo en la noción de creación, sino 
también el paradigma desde el cual parte en la relación entre 
ciencia y religión. En este sentido, mostraré que lo que fue 
denominado por Craig como una actitud “temerosa” en la 
concepción de la creación no es tal, sino más bien una actitud 
científica –en el sentido clásico del término- respecto de la 
teología. 

6. ¿De qué habla la filosofía primera? 

Como advertimos, el interés de este artículo es focalizarse en la 
propuesta de Tomás a la consideración de la idea de creación, y 
cómo realiza el desarrollo dentro de su metafísica. En este sentido 
es importante advertir la perspectiva de racionalidad de la filosofía 
y especialmente de la metafísica.  

Entendemos que Tomás de Aquino, siguiendo la tradición 
aristotélica, mantiene el camino jerárquico de las ciencias, de las 
prácticas a las teóricas y ordenándolas según la separación que 

 

18 Silva, "A cause among causes?”. 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 57  

su objeto tenga de la materia. Por ello, la reflexión filosófica 
encuentra su mayor expresión en la formulación metafísica. Así, la 
metafísica se presenta como el estudio del ens qua ens, es decir, 
el estudio del ente en cuanto ente. Dentro de la filosofía teórica es 
la ciencia más perfecta, dado que alcanza un nivel de máxima 
comprensión y máxima extensión. Por otro lado, el desarrollo de la 
metafísica tendrá un desarrollo que la divide en tres:  

Aún cuando el sujeto de esta ciencia sea el ente en común, 
sin embargo, se dice [que versa] toda [ella] acerca de aquello 
que está separado de la materia según el ser y según la razón. 
Porque se dice que está separados según el ser y la razón no 
solamente aquellos que nunca pueden ser en la materia, 
como Dios y las sustancias intelectuales, sino también 
aquellos que pueden ser sin la materia como el ente en 
común. Sin embargo, esto no ocurriría si dependiesen de la 
materia según el ser.19 

De esta manera, esta especificación sobre el objeto de la 
metafísica y el modo en el cual debe ser comprendido resulta de 
vital importancia. La aclaración de que la consideración del ente 
común tiene que ver no con el ente en cuanto separado de la 
materia, sino en cuanto que en su misma definición no es 
necesario considerar su materialidad. El Aquinate está siguiendo 
aquí una larga tradición, que le permite de algún modo entender la 
triple perspectiva dentro de la metafísica, el estudio del ens qua 
ens (ontología), el estudio de las causas (etiología), y finalmente el 
estudio de la causa primera (teología filosófica).  

Estos elementos son importantes al momento de realizar el 
desarrollo de la noción tomista de creación. La misma se 
encuentra en sentido estricto dentro de la teología filosófica, y 
presupone su ontología y la consideración sobre las causas; por 
ello se presentará en primer lugar algunos elementos de la 
etiología tomista considerando asimismo su ontología. Para luego 

 

19 Tomás de Aquino, In Metaphysicorum, Proemio. Aquí tomamos la traducción de Luis S. 
Ferro, La sabiduría filosófica siguiendo las huellas de santo Tomás. 2 ed. (Tucumán: 
Universidad del Norte Santo Tomás de Aquino, 2011), tomo I, p. 32. Sobre esta sección 
también recomendamos: John Wippel, The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas 
(Washington DC: The Catholic University of America Press, 2000), pp. 23ss. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

58 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

pasar a la consideración de la creación dentro de la teología 
filosófica.  

7. Elementos de la idea de causa agente 

La formulación de la teoría de la causalidad parte de la perspectiva 
aristotélica, en este sentido, Tomás de Aquino en su Comentario a 
la Metafísica comienza hablando de las cuatro causas del ente 
material (material, formal, final y eficiente).20 Al referirse a la 
causalidad como material, lo hace especialmente para hablar de 
aquello desde lo cual una cosa comienza a ser, en este sentido es 
algo intrínseco, porque es algo que existe en la cosa producida.  

Otra forma de hablar de causalidad es cuando se refiere a la 
especie o el ejemplar de la cosa. Esta es la causa formal, y hace 
referencia a lo causado desde dos perspectivas, a) En primer lugar 
como la forma intrínseca de la cosa y, en este sentido, se identifica 
con el principio formal del ente; b) En segundo lugar es algo 
extrínseco al efecto, pero a partir del cual, y en cuya semejanza la 
cosa es hecha, por ello es conocida como la causa ejemplar. La 
razón por la cual la forma es denominada causa es porque en ella 
se encuentra la expresión inteligible de la esencia de la cosa.  

Un tercer modo para hablar de causalidad es aquello en función a 
lo cual algo se hace, es decir el fin. Es lo último en ser realizado, 
pero es aquello a lo que se apunta y guía la acción del agente. 

Finalmente, el cuarto sentido en el cual hablamos de causalidad 
es en la moviente o eficiente y con ella se quiere significar aquello 
desde donde surge el principio de cambio o reposo. Este modo de 
hablar de la causalidad es una de las principales nociones que 
sufre una modificación en el pasaje de la perspectiva física a la 
metafísica, y en el pasaje de las metafísicas clásicas griegas a las 
monoteístas. 

Un elemento importante en la consideración de las causas es el 
carácter analógico que encierra ya en esta división tripartita la 
noción de causalidad, porque cada una de ellas habla de un modo 

 

20 Para esta sección sigo especialmente: Tomás de Aquino, In V Metaphyisicorum, l.2, 
nn.763-771.  



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 59  

de referirnos a la relación que se produce entre algunos elementos 
y los efectos de los mismos. 

Entre las cuatro causas, parece ser que, desde la perspectiva 
experimental, la moviente-eficiente es la que da sentido al resto de 
las causas. Es importante entender que no es solo un modo de 
hablar conforme a nuestra consideración, sino que justamente 
manifiestan las formas en las que podemos hablar de un mismo 
término como aquello que implica “cierto influjo en el ser de la 
cosa causada”.21 Este influjo en el ente tiene su fuente en la 
actualidad de la causa, lo cual es explicado con el principio 
fundamental de que “todo agente actúa en tanto que está en acto” 

22; porque es desde la actualidad del agente que es posible hablar 
de sus actos.  

Así pareciera ser que la actualidad de la casualidad eficiente es la 
causa principal entre las otras causas, en cuanto que es la forma 
de hablar de causalidad más cercana a la actividad propia de la 
causalidad, el flujo de ser hacia el efecto. En este sentido, parece 
ser la noción más cercana a la idea misma de creación. Parece 
oportuno detenerse en algunos aspectos y distinciones que se 
presentan en la comprensión de la causalidad eficiente, para así 
clarificar la idea de creación.  

8. Causalidad agente y la semejanza entre causa y efecto  

Partiendo de la relación entre la causa y el efecto, cabe destacar la 
idea de que todo agente obra en tanto que está en acto, y 
considerar de qué modo se dice que la causa contiene el efecto. 
Esto tiene que ver con la semejanza que se da entre la causa y el 
efecto.  

Tomás de Aquino plantea que esta semejanza se da conforme a 
tres formas de agencia.23 La semejanza entre causa y efecto abre 
a la distinción entre causalidad unívoca, equívoca y análoga. La 
causalidad unívoca es aquella donde el efecto coincide en 

 

21 Tomás de Aquino, In V Metaphyisicorum lect. 1 n. 751. “Hoc vero nomen causa, importat 
influxum quemdam ad esse causati”. 
22 Tomás de Aquino, Summa Contra Gentiles, II, 22. Omne agens agit inquantum actu est. 
23 Cfr. Tomás de Aquino, In I Sent. d.8 q. 1 a. 2 co; QQDD De potentia, q.7, a. 5. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

60 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

naturaleza y la razón con la causa. Estos casos son por ejemplo 
los de la generación natural, donde la causa imprime su especie 
en el efecto, coincidiendo causa y efecto en la especie (el hombre 
genera al hombre). Se habla de la causalidad equívoca cuando el 
efecto no se adecua al agente, ni por la naturaleza ni por la razón, 
en este sentido se refiere de un modo en el que el efecto no 
contiene ningún signo de lo referido. Una tercera forma de hablar 
sobre el agente es hablar de éste de un modo análogo en la 
semejanza, la semejanza no es perfecta, pero se da una 
semejanza según un más y un menos.  

Pero hace falta profundizar un poco más en esta distinción y en 
los modos en los que se produce la relación causa y efecto 
considerando específicamente la cuestión de la presencia del 
efecto en la causa. En De Veritate (27.7) el Aquinate aborda la 
cuestión desde una perspectiva más amplia. La pregunta del 
artículo es acerca de cómo está presente la gracia en los 
sacramentos. Para dar una respuesta, realiza una distinción sobre 
la forma en la cual el efecto está presente en la causa, esta es una 
doble distinción: 

1) “según que la causa tiene dominio sobre el efecto, como 
cuando se dice que nuestros actos están en nosotros; y 
así ningún efecto está en la causa instrumental, que no 
mueve si no es movida”.24  

2) La segunda manera de hablar del efecto en la causa, es 
por medio de cierta semejanza del efecto en comparación 
con la causa. Y esto pasa de cuatro modos: 

a. Cuando la semejanza del efecto con la causa 
es tanto según la naturaleza como según la 
razón, esto es lo que Tomás denominará como 
una causalidad unívoca. Aquí podemos pensar 
en el hombre que genera otro hombre, o 
también el calor del aire que está en el fuego 
que calienta.  

b. Cuando la semejanza del efecto es según la 
naturaleza, pero no según la misma razón, 

 

24 Cf. Tomás de Aquino, De veritate, 27, 7, co. 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 61  

esta es la razón de los efectos equívocos. En 
este sentido el calor del aire está en el sol, 
porque comparten la naturaleza, pero no es la 
razón de ello.  

c. Cuando la semejanza del efecto está en la 
causa no según su ser natural sino 
espiritualmente, y quieto, como la semejanza 
de las cosas artificiales están en la mente del 
artista. En este sentido, la forma de la casa no 
es la naturaleza del arquitecto, o la virtud 
calefactora en el Sol o el calor en el fuego; sino 
esta semejanza descansa en cierta intención 
inteligible que descansa en el alma.  

d. Cuando la semejanza del efecto está en la 
causa, no según la misma razón, ni como una 
determinada naturaleza, ni como aquello que 
reposa, sino al modo de un cierto fluir; como 
las semejanzas de los efectos están en los 
instrumentos, mediante los cuales se deslizan 
las formas desde las causas principales hacia 
los efectos.25  

Esta presentación abre una perspectiva más amplia en la 
consideración de la relación entre causa y efecto. La primera tiene 
que ver con la mayor perfección en la semejanza dentro del orden 
predicamental, donde la relación entre causa y efecto implica el 
dominio y de alguna manera la inmanencia del efecto a la causa, 
no se dice que la mano se mueve, sino que es el hombre quien 
efectivamente está escribiendo, en ese sentido la presencia de la 
causa en el efecto hace que en él mismo se vea solamente al 
efecto. La semejanza del efecto está por encima de la acción 
misma, identificándose propiamente con el todo.  

Pero la consideración de 2) ya nos abre a la idea de una 
trascendencia entre la causa y el efecto, por la que la semejanza 
es entre dos cosas distintas, que mantienen una distancia y 
pueden ser consideradas bajo esa distancia. Por ello, las otras 
formas de la semejanza no se producen por un dominio sobre el 

 

25 Ibid. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

62 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

efecto, sino simplemente por manifestarse cierta semejanza en el 
efecto.  

Podemos encontrar en alguna de ellas los paralelos de este texto 
con los antes referidos. En este sentido algunos paralelos son 
obvios como a) refiere al agente unívoco, b) remite al agente 
equívoco aunque explicita un modo de consideración más 
específico de lo que encontramos antes. El caso de c) está 
presentando de algún modo la presencia de la causa ejemplar en 
el agente; en este sentido el efecto no está presente en la misma 
agencia del agente sino en la especie inteligible que es el ejemplar 
en función del cual actúa. El concepto que parece más complejo 
de explicar y quizás de encontrar es d), pareciera ser de lo contrario 
al caso 1), donde se afirmaba que el efecto no está en el 
instrumento, mientras que aquí se afirma explícitamente que este 
tipo de semejanza tiene que ver con aquella que se manifiesta en 
los instrumentos. Ahora bien, si bien en una primera instancia 
pareciera ser un modo contradictorio con 1), debemos entender 
que 2b) es un modo distinto de enfrentar la consideración de la 
semejanza, en la que el instrumento manifiesta y es medio de la 
causa principal. En este sentido, 1) habla de un influjo en el cual no 
hay distinción real entre la causa y el efecto, mientras que en 2b) 
se devela una distancia entre la causa y el efecto, por la cual la 
misma acción de la causa encierra en sí la manifestación de la 
semejanza. De esta manera, no podemos entender en este caso 
que haya una semejanza directa en el orden de la razón o de la 
naturaleza, sin embargo, hay un reconocimiento del flujo entitativo, 
y eso implica una semejanza que podríamos identificar con el 
agente analógico.  

De esta manera desde una perspectiva filosófica natural lo que 
intenta es reconocer la dependencia real en el ser del efecto, pero 
distinguir el modo en el cual ese influjo entitativo se realiza. En la 
causalidad univoca, el influjo se manifiesta de manera plena en la 
formación de una naturaleza igual y la misma. Mientras que en la 
causalidad equívoca en sentido estricto no hay un influjo del ser 
reconocible ni en la forma ni en el nombre, tan solo se reconoce 
cierta semejanza. 

  



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 63  

9. Causa fiendi y causa essendi 

Luego de haber considerado los modos de la semejanza entre 
causa y efecto, consideremos ahora la casualidad eficiente en 
tanto que se considera el influjo y la dependencia del efecto 
respecto de la causa. Podemos hablar de dos modos de 
causalidad, el primero, que es considerado por Tomás como un 
modo inferior de causalidad, es la causa del hacerse (causa fiendi; 
cf). Este tipo de causas educe una forma de la potencialidad de la 
materia, y lo realiza por medio de un movimiento. Como ejemplo, 
Tomás pone al cuchillero (o herrero) que forja el cuchillo, así, si se 
quita el cuchillero, la producción del cuchillo se acaba, pero no su 
existencia. La existencia del cuchillo es independiente de su causa, 
la dependencia del cuchillo en esta causa está en el hacerse, y no 
en su ser.  

El segundo es el de las causas del ser (causa essendi; ce); en este 
caso, la existencia de la cosa depende esencialmente de la causa. 
Tomás ejemplifica con la existencia de la luz en el aire la cual 
depende esencialmente del sol. Si se quita la causa, desaparece la 
misma existencia de su efecto.26 

Se podría identificar esta distinción con la distinción entre una 
concepción más bien física de la causalidad eficiente que sería la 
cf; ésta exige y presupone esencialmente la conjunción de las 
otras causas (las intrínsecas), y la existencia del efecto es 
independiente de su acción, es decir, el efecto depende de la cf 
para alcanzar su perfección pero no para mantenerla. Mientras 
que la ce, si se la considera desde una manera absoluta y 
metafísica se presenta como la única causa posible de lo real, el 
efecto no solo depende de la causa para alcanzar su perfección 
sino también para su conservación. Sin embargo, claramente con 
el ejemplo de la luz, Tomás entiende que esta distinción no debe 
ser entendida de un modo absoluto, sino que más bien como 

 

26 Tomás de Aquino, De veritate, q5, 8, ad8. El Aquinate está siguiendo aquí la distinción 
aviceniana. Para estudiar la propuesta aviceniana sobre la causa essendi ver F. O’Reilly, “La 
causa essendi como verdadera causa metafísica en el Avicenna Latinus” Patristica et 
Medievalia (2011), pp. 87-98. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

64 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

formas en las que la causa eficiente actual sobre la realización del 
efecto, y el modo de dependencia de la causa respecto del agente. 

Resulta importante considerar que la ce la presenta Tomás como 
algo a lo que se accede desde la experiencia, de alguna manera 
por inducción; además de que permite entender que la 
dependencia en el ser respecto de la causa nos habla de la 
dignidad y jerarquía de causas y efectos.  

En cuanto que la acción del agente manifiesta la potencia y un 
aspecto de su acto de ser, podemos decir que la ce tendrá de 
alguna manera una mayor injerencia en el efecto, y en ese sentido 
un ser más propio en cuanto agente, al comunicar la totalidad del 
ser del efecto, y de allí la mayor dependencia del efecto respecto 
de su causa. Por otro lado, la cf, en tanto que es la causa del 
hacerse, está más cercana al mundo y es un elemento más que 
explica el ser del efecto. Si bien podríamos afirmar que la ce está 
fundada en una experiencia natural, podemos de manera 
deductiva suponer que ésta será la forma en por la cual se podrá 
explicar cualquier causalidad en la que la totalidad del ser del 
efecto dependa de ella, y no haya necesidad de presuponer ningún 
ser aparte del producido por la ce. Con esta distinción sin duda que 
estamos resumiendo de un modo rápido algunos de los elementos 
que hay detrás de las vías de Tomás, la sola configuración de una 
jerarquización de la causalidad hace pensar en ello, pero no nos 
detendremos en ello ahora porque nos aleja del objetivo del 
artículo. 

Veamos ahora cómo se da en la propuesta de Tomás de Aquino 
la idea de creación, y como se asumen estos elementos de la 
idea de causalidad que hemos presentado hasta aquí.  

10. Deducción de la idea de creación 

Luego de un desarrollo de la idea de causalidad, la metafísica 
tomista indica el camino a la justificación de la existencia de un 
primer principio. A partir de la afirmación de la existencia de un 
primer principio del ser, la reflexión queda dentro de una teología 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 65  

filosófica.27 Es por ello que los elementos y principios 
desarrollados en la noción de causalidad son el punto de partida 
para el análisis de la acción divina, especialmente la creación ¿Es 
la creación un modo de causalidad?, ¿Cómo se accede a esa 
noción? ¿Tenemos alguna experiencia de la acción divina? ¿Es la 
creación un modo de causalidad? 

Como mencionamos antes, parte del debate contemporáneo está 
marcado por un intento de evitar toda teoría que pueda ser 
considerada ocasionalista. Las teorías ocasionalistas, en su raíz 
medieval acentuaron el rol primordial de la creación, y reducían 
toda acción a la causalidad divina, no hay nadie que opere, sino 
que todo ocurre con ocasión de Dios. Por otro lado, en algunas de 
las referencias a las concepciones contemporáneas de causalidad 
divina, encontramos una excesiva concepción “naturalista” de la 
acción divina, en la cual se cosifica los efectos en la misma 
concepción de la causalidad. En este sentido creemos que es 
importante hacer un desarrollo sobre la misma idea de creación y 
las características propias que encontramos. En primer lugar, 
abordemos la distinción y la problemática de la explicación 
naturalista de la acción divina. Una de las citas frecuentes para la 
distinción la encontramos en el siguiente pasaje:  

La creación no es cambio, sino solamente según un modo de 
entender. Pues pertenece a la razón de cambio el que algo 
idéntico se encuentre de modo diverso ahora y antes. ... Pero 
en la creación, por la cual se produce toda la substancia de 
las cosas, no se puede asumir algo idéntico que se encuentre 
diversamente ahora y antes, sino solamente según la 
intelección, como si se entendiese alguna realidad que con 
anterioridad no fuese totalmente, y después [lo] fuese. Pero 
como la acción y la pasión convienen en la substancia del 
movimiento, y difieren solamente según diversas referencias, 
como se dice en el III libro De los Físicos, es preciso que, 

 

27 Si bien desarrollamos de manera extensa la idea de causalidad, y en particular la idea y 
características de la causalidad eficiente, consideramos innecesario en este lugar el realizar 
el proceso de demostración presentado por Tomás en sus vías.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

66 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

quitado el movimiento, no queden sino las diversas 
referencias en quien crea y en lo creado.28 

Asumiendo la noción de causalidad eficiente, vemos que la 
creación no debe ser entendida como un modo de cambio, no es 
una acción sobre algo, no hay una relación de acción-pasión, no 
hay un sujeto en el cual sucede la misma acción. Es por ello que la 
creación no podría ser entendida como un modo de hacer (causa 
fiendi) sino que hay una dependencia absoluta entre la causa y lo 
causado, es por ello que podemos decir que la creación 
propiamente es un tipo de causalidad en el ser (causa essendi). 
Ahora bien, cuando presentamos la noción de causa essendi 
inicialmente la entendimos como una dependencia fuerte entre 
causa y efecto, pero es una acción respecto de un efecto 
accidental (calor, luz), se presume algo en su misma concepción.29 
Mientras que estas nociones aparecen desde nuestra experiencia, 
y son presentadas desde un modo inductivo, la idea de creación 
que Tomás presenta, si bien parte de la experiencia, realiza un 
cambio desde una deducción intelectual por parte de la 
identificación de la contingencia del ente finito, contingencia que 
permitió ascender en una consideración jerárquica del ser, para 
alcanzar un fundamento último de lo real.  

La fragilidad de lo real termina presentando que la idea de creación 
es una deducción por la consideración de la contingencia del ente 
finito, y la dependencia del ser del mismo en una causa que debe 
tener el ser por sí.  

Pero, ¿de qué tipo de causalidad estamos hablando? La creación 
aparece como una causa essendi radical, la cual debe ser 
considerada como la singular causa del ser, que responde a todo 
ser existente. Si Omne agens agit in quantum est actu,30 el creador 

 

28 Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 45, a. 2, ad 2. Quien a presentado una defensa 
de la teoría de la creación de Tomás fortaleciendo esta expresión es William Carroll en 
varios de sus textos. Por ejemplo, puede verse: William E. Carroll, “Creation and Science in 
the Middle Ages”, Blackfriars 88,1018 (2007), pp. 678-689. 
29 Resulta interesante, a fin de advertir la peculiaridad del cambio de racionalidad, que el 
cambio de la perspectiva física a la metafísica hace que lo que en una disciplina es un modo 
débil de causalidad, en la otra resulta el modo más fuerte de la misma.  
30 Cfr. Tomás de Aquino, Summa Contra Gentiles, II, c. 47. 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 67  

debe ser identificado como aquél que es el acto absoluto, 
fundamento de todo acto.  

Es decir, la deducción de la idea de creación parte, por un lado, de 
la noción de causalidad eficiente y, por otro, de la constitución del 
ente finito, la cual exige un fundamento trascendente y absoluto. 
Es por ello que no hay experiencia ni inducción de la idea de 
creación. No se alcanza por un razonamiento desde el ente físico 
sino desde la consideración metafísica de la constitución del ente.  

El Aquinate es consciente de este giro, y por ello advierte que si 
bien nuestra primera experiencia de la idea de causalidad es hija 
de la experiencia es importante advertir que estamos ya 
explicando la realidad desde otra perspectiva de racionalidad. Esto 
lo advierte claramente en el siguiente texto: 

Lo que procede según la emanación particular no se 
presupone a la emanación, como, si se genera un hombre, no 
hubo hombre con anterioridad, sino que el hombre se hace 
del no-hombre, y lo blanco de lo no blanco. De donde, se 
considera la emanación de todo ente universal desde el 
primer principio, es imposible que se presuponga algún ente 
a esta emanación…así como la generación del hombre es 
desde el no-ente que es no-hombre, así la creación que es 
emanación de todo ser, es desde el no-ente que es nada.31 

De este modo encontramos dos puntos importantes en la noción 
de creación que la distinguen de la experiencia de toda causalidad 
moviente-eficiente experimentada; ambas tienen que ver con la 
radicalidad de la causa del ser. La primera es que el creador es el 
único fundamento de lo creado, en este sentido no hay presunción 
alguna de algo distinto del creador, la creación no tiene 
presupuesto, si el no-hombre es el antecedente del hombre, el no-
ente, ie. la nada, es el antecedente de lo creado. Y es en este 
sentido en el cual Tomás entiende que debe ser entendido, 
filosóficamente, la idea de creación desde la nada. Por otro lado, 
la creación excluye movimiento, justamente como consecuencia 
de la misma noción de creación, no hay posibilidad de identifica 
algo en medio, entre el ser y el no ser, no hay proceso, no hay un 

 

31 Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 45, a. 1.c. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

68 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

hacerse, así es que excluye todo movimiento, la creación es 
inmediata.  

11. Conclusión: sobre el modo de significación de la creación 

A modo de conclusión, esta perspectiva de la idea de la creación 
puede poner en relieve la equivocidad que se produce en algunos 
autores contemporáneos. La singularidad de la creación es 
advertida por santo Tomás no solo por su deducción, sino que 
entiende que tiene un lastre en su modo de comprenderlo que debe 
ser resuelto, por ello en muchos lugares advierte que la creación 
es comprendida como un modo de cambio, pero esto solo sucede 
según un modo de entender.32 La creación debe abandonar su 
significación apegada a los modos de la experiencia del cambio. 
Pero la referencialidad del lenguaje a las formas naturales de 
cambio hace a veces caer en el error, por ello, en uno de los textos 
más ricos al respecto expresa este problema con ocasión de la 
cuestión de la ausencia de cualquier presupuesto a lo creado.  

En la creación no hay nada común respecto de alguno de los 
mencionados modos. Pues no hay un sujeto común existente 
en acto, ni en potencia. Además, el tiempo no es el mismo si 
hablamos de la creación del universo, pues antes del mundo 
no había tiempo. Pero se observa que hay un sujeto común 
según la sola imaginación, a saber, en cuanto imaginamos un 
tiempo común mientras que el mundo no era y después de 
haber sido producido en el ser. Así como fuera del universo 
no hay ninguna magnitud real, pero podemos imaginarla, así 
también antes del principio del mundo no hubo ningún 
tiempo, aunque sea posible imaginarlo. Y en cuanto a esto, la 
creación según la verdad, propiamente hablando, no tiene 
razón de cambio, sino solamente según cierta imaginación, 
no propiamente, sino por semejanza.33 

Al enfrentar las dificultades propias para hablar de la creación en 
su sentido más propio, debemos considerar cuál sería el modo en 
el que podemos hablar de una semejanza entre la causalidad 

 

32 Como ya vimos en la afirmación del texto arriba citado, pero también puede leerse en 
Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, II 18, De potentia q3, a 2. C. 
33 Tomás de Aquino, De potentia Dei, q. 3 a.2, c. 



Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 69  

natural y la creación. Si consideramos las advertencias que hemos 
referido hasta aquí, pareciera ser que la noción propia de 
causalidad sería totalmente distinta a la idea de creación. Sin 
embargo, es importante entender que existe una unidad entre la 
idea de creación y la de causalidad, no se puede negar que la 
creación resulta un modo peculiar de causalidad eficiente, de la 
que no tenemos experiencia.  

Santo Tomás advierte que la creación puede ser considerada de 
manera activa o pasiva. Activamente designa la acción de Dios 
que es su esencia, con relación a la criatura.34 Pero en la 
consideración de la creación como pasivo, no puede decirse que 
haya un paciente en la creación. En todo verdadero cambio y 
movimiento encontramos un doble proceso Uno como el ya 
referido pasaje entre dos términos, el otro corresponde al pasaje 
del agente al paciente. En ambos casos hay dos términos que se 
presuponen un pasaje o proceso. Así resulta que:  

La creación, como se ha dicho, no puede asumirse como un 
ser movido, lo cual está antes del término del movimiento, 
sino que se asume como ya hecho; de donde en la misma 
creación no se incluye un acceso al ser, ni transmutación por 
quien crea, sino solamente comienzo de ser, y relación al 
creador de quien tiene el ser; y así la creación no es realmente 
otra cosa que cierta relación a Dios con la novedad del ser.35 

Así la perspectiva vista desde el efecto, ya no es como una 
pasividad de algo, porque la creación presupone una novitate 
essendi, es decir, una novedad total del ser. Algunos autores, como 
vimos, entienden esto en una perspectiva temporal, es decir que la 
creación sucede siempre y cuando tengamos un t=0, sin embargo, 
esta novedad del ser no tiene que ver con la temporalidad del 
mismo, sino con la novedad intrínseca del ente en su mismo ser. 
Como se planteó antes, la novedad del ser se manifiesta en la 
consideración del constitutivo del ente, en la no contingencia del 
ente finito en cuya consideración se devela esa novedad del ser. 

 

34 Es interesante como esta relación desde la perspectiva de Dios no resulta una relación 
real, sino solo según la razón. Aunque sí resulta una relación real desde la perspectiva de 
la criatura. Nuevamente se destaca aquí la doble perspectiva en la consideración de estas 
realidades.  
35 Tomás de Aquino, De potentia q. 3, a. 3, c.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es


I Francisco O’Reilly 

70 I Philosophia 83/2 Diciembre 2023  

Por eso, Dios no solo es causa de la existencia del ente sino 
también de su esencia.36  

Referencias 

Aquino, Tomás de. 2000. Opera Omnia. Edición revisada y anotada 
por Enrique Alarcón. Pamplona: Universitatis Studiorum Navarrensis. 
http://www.corpusthomisticum.org. 

Carroll, William E. 2007. “Creation and Science in the Middle Ages.” 
Blackfriars 88 (1018): 678–689. 

Copan, Paul, y William Lane Craig. 2004. Creation out of Nothing: A 
Biblical, Philosophical, and Scientific Exploration. Grand Rapids: Baker 
Academic. 

Craig, William Lane. 1998. “Creation and Conservation Once More.” 
Religious Studies 34 (2): 177–188. 

Echavarría, Agustín, y Francisco O'Reilly. 2023. “Teología analítica.” 
En Diccionario Interdisciplinar Austral, editado por Claudia E. Vanney, 
Ignacio Silva y Juan F. Franck. 
http://dia.austral.edu.ar/Teología_analítica (acceso 11 de diciembre 
de 2023). 

Ferro, Luis Santiago. 2015. La sabiduría filosófica siguiendo las 
huellas de Tomás de Aquino. 2.ª ed. Tucumán: Universidad del Norte 
Santo Tomás de Aquino. 

Freddoso, Alfred J. 1988. “Medieval Aristotelianism and the Case 
against Secondary Causation in Nature.” En Divine and Human Action, 
editado por Thomas V. Morris, 74–118. Ithaca: Cornell University 
Press. 

Grünbaum, Adolf. 1989. “The Pseudo-Problem of Creation in Physical 
Cosmology.” Philosophy of Science 56: 373–394. 

Kvanvig, Jonathan L., y Hugh L. McCann. 1988. “Divine Conservation 
and the Persistence of the World.” En Divine and Human Action: 
Essays in the Metaphysics of Theism, editado por Thomas V. Morris, 
13–49. Ithaca: Cornell University Press. 

 

36 Los pasajes tradicionales para esta cuestión son: Tomás de Aquino, De veritate, q. 21, 
a.5; De potentia q. 3, a. 1. ad 17 y q. 3, a. 5 ad2. 

http://www.corpusthomisticum.org/


Causalidad y creación. La filosofía analítica de la religión y Tomás de Aquino… I 

Philosophia 83/2 Diciembre 2023  I 71  

Kvanvig, Jonathan L., y David Vander Laan. 2014. “Creation and 
Conservation.” En The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Editado 
por Edward N. Zalta. Ed. invierno 2014. 
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-
conservation/ (acceso 11 de diciembre de 2023). 

McCann, Hugh J., y Jonathan L. Kvanvig. 1991. “The Occasionalist 
Proselytizer: A Modified Catechism.” Philosophical Perspectives 5: 
587–615. 

Quinn, Philip L. 1983. “Divine Conservation, Continuous Creation and 
Human Action.” En The Existence and Nature of God, editado por 
Alfred J. Freddoso, 55–79. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press. 

Quinn, Philip L. 1985. “In the Search of the Foundations of Theism.” 
Faith and Philosophy 2 (4): 469–486. 

Quinn, Philip L. 1988. “Divine Conservation, Secondary Causes, and 
Occasionalism.” En Divine and Human Action: Essays in the 
Metaphysics of Theism, editado por Thomas V. Morris, 50–73. Ithaca: 
Cornell University Press. 

Quinn, Philip L. 1993. “Creation, Conservation and the Big Bang.” En 
Philosophical Problems of the Internal and External Worlds, editado por 
John Earman, Allen I. Janis, Gerarld J. Massey y Nicholas Rescher, 
589–612. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press. 

Quinn, Philip L. 2003. “Cosmological Contingency and Theistic 
Explanation.” Faith and Philosophy 20 (5): 581–600. 

Silva, Ignacio. 2015. “A Cause among Causes? God Acting in the 
Natural World.” European Journal for Philosophy of Religion 7 (4): 99–
114. 

Wippel, John F. 2000. The Metaphysical Thought of Thomas Aquinas. 
Washington, DC: The Catholic University of America Press. 

 

El autor es Licenciado en filosofía por la UNSTA y Doctor en filosofía por la 
Universidad de Navarra. Es decano de la Facultad de Humanidades y 
Educación de la Universidad de Montevideo, donde es también docente de 
grado y posgrado. Asimismo, es nivel 1 del Sistema Nacional de 
Investigadores (ANII- Uruguay). Ha realizado estancias de investigación en 
Brasil, EE.UU. e Inglaterra. Investiga en filosofía medieval, filosofía de la 
religión y cuestiones de teoría de la virtud.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/deed.es
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-conservation/
http://plato.stanford.edu/archives/win2014/entries/creation-conservation/

