SCRIPTA MEDIAEVALIA






SCRIPTA

REVISTA DE PENSAMIENTO MEDIEVAL

MEDIAEVALIA

Numero especial
2025

Publicacién del Centro de Estudios Filosoficos Medievales
de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad Nacional de
Cuyo
e-ISSN 2362-4868 - ISSN 1851-8753

I e e (O]

SCRIPTA MEDIAEVALIA es una publicacion periddica, de frecuencia semestral, que reline trabajos de investigacion
originales, textos e informacion sobre el pensamiento medieval.

cefm@ffyl.uncu.edu.ar / https://cefim.wordpress.com/

Centro de Estudios Filosdficos Medievales (CEFIM). Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo. Centro
Universitario, Mendoza, Argentina. CC 345 (5500). Tel. +54 261 413 5000 (int. 4093)
' UNIVERSIDAD

[[ [ I Centro de Estudios
F 'Fxl ofi odxle\'ales
2 FACULTAD DE Facitad e Pty Ltras
NACIONAL DE CUYO ‘4 FILOSOFIA Y LETRAS Instituto de Filosofia s
INVESTIGACION
SECRETARIA DE A

INVESTIGACION AREA DR RFVISTAS CIENTIEFIGAS ¥ ACADEMIGAS

3y UNCUYO



mailto:cefm@ffyl.uncu.edu.ar
https://cefim.wordpress.com/




EQUIPO DE REDACCION

Director:

Dr. José Maria Felipe Mendoza. Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET),
Universidad Nacional de Cuyo, Argentina.

Secretaria de Redaccién:
Dra. Gabriela de los Angeles Caram. Universidad
Nacional de Cuyo, Argentina.

Coordinador Editorial:

Dra. Clara Gargiulo. Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET),
Universidad Nacional de Cuyo, Argentina.

Secretarios Técnicos:
Prof. Juan Heiremans. Ecole Normale Supérieure,
Francia.

Dr. Santiago Vazquez. Universidad Finis Terrae, Chile.

Sr. Gabriel Martinez. Universidad Nacional de Cuyo,
Argentina.

Gestion 0JS:

Lic. Facundo Price, Area de Revistas Cientificas y
Académicas, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina

Responsable de Marcado XML-Jats para Scielo:
Prof. Lorena Frascali, Area de Revistas Cientificas y
Académicas, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina

Maquetacion:

Prof. Juan Barocchi. Area de Revistas Cientificas y
Académicas, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina
Camila Britos Polastri. Area de Revistas Cientificas y
Académicas, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina

CONSEJO EDITORIAL

Theodore de Bruyn. Université d “Ottawa Ontario,
Canada.

Francisco Leén Florido. Universidad Complutense de
Madrid, Espaia.

Mauricio Beuchot. Universidad Autonoma del Estado de
México, México.

Enrique Corti. Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas (CONICET), Universidad Nacional
de San Martin, Argentina.

Manuel Lazaro Pulido. Univesidade Catdlica
Portuguesa, Portugal.

Silvia Magnavacca. Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET),
Universidad de Buenos Aires, Argentina.

Patricia Ciner. Universidad Nacional de San Juan,
Argentina.

Rubén Pereto Rivas. Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET),
Universidad Nacional de Cuyo, Argentina.

Pablo J. Pomar Rodil. Universidad de Cadiz, Espaiia.
Manuel Serra Pérez. Universidad de Murcia, Espana.

MIEMBROS DEL CONSEJO EDITORIAL FALLECIDOS
Silvana Filippi. Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas (CONICET), Universidad Nacional
de Cuyo, Argentina

Laura Corso de Estrada. Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET),
Universidad Catdlica Argentina, Argentina

CONSEJO CIENTIFICO

Henryk Anzulewicz. Albertus Magnus Institut, Alemania.
Francisco Bertelloni. Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET),
Universidad de Buenos Aires, Argentina.

Juan Cruz Cruz. Universidad de Navarra, Espaiia.
Olivier Boulnois. Ecole Pratique des Hautes Etudes,
Laboratoire d’études sur les monothéismes, Francia.
Francisco Garcia Bazan. Consejo Nacional de
Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET),
Argentina.

Marilena Maniaci. Universita di Cassino, Italia.
Jiirgen Miethke. Universitét Heidelberg, Alemania.

MIEMBRO DEL CONSEJO CIENTiFICO FALLECIDO
Héctor Padron, Universidad Catélica de Santa Fe,
Argentina.



Scripta Mediaevalia es una publicacion semestral. El area del conocimiento al que se dirige la revista se define como
"pensamiento medieval". Se trata de aquel sector transitado por los denominados borders, es decir, aquellos
académicos e investigadores que han radicado su objeto de estudio en las problematicas confluencias de disciplinas
afines tales como la filosofia, la historia, la teologia, la literatura y otras mas. Lejos de significar indefiniciones, estos
aportes procuran una mirada holistica y, sobre todo, realista de la Edad Media, periodo en el que las divisiones
disciplinares estancas propias de la Modermidad, y que hoy nos parecen insuperables, no existian.

Las contribuciones son puestas a consideracion del arbitraje de dos pares ciegos.

Etica de Publicacidn: Se basa en los Principios de transparencia y buenas practicas en publicaciones académicas del
Comité de Etica de Publicaciones COPE: Committee on Publication Ethics: http://publicationethics.org/.

ltindes)

'\"ia( ) Argentin EBSCOho:

ﬂ Latin REV ”'f?%///e/?//////’/??mm . REDIB I Année phll()l()g:qu __a BIBP B Dla|ﬂet

ed Iberoamerican -vrosnverie
de Innovaciin ¥ € v

MiAaR READ

Scripta Mediaevalia estd bajo una Licencia Creative Commons ATTRIBUTION-
NONCOMMERCIAL-SHAREALIKE 3.0 UNPORTED (CC BY-NC-SA 3.0). Usted es libre de copiar y
BY _SA redistribuir el material en cualquier medio o formato; adaptar, transformar y construir a partir
del material citando la fuente, bajo los siguientes términos: Atribucién “” debe dar crédito de manera adecuada, brindar
un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de
forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante. No Comercial "”no puede hacer uso del
material con propésitos comerciales. Compartir Igual "” Si remezcla, transforma o crea a partir del material, debe
distribuir su contribucion bajo la misma licencia del original. No hay restricciones adicionales "” No puede aplicar
términos legales ni medidas tecnoldgicas que restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la
licencia. Para mas informacidn, consulte: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/. Scripta Mediaevalia
proporciona acceso abierto inmediato a su contenido, no cobra ninguna tasa por los textos publicados y tampoco por
los textos sometidos a evaluacidn, revision, publicacion, distribucion o descarga.

Envie su trabajo a:
Ja&{ https://revistas.uncu.edu.ar/0js3/index.php/scripta/about/submissions

El envio de un articulo u otro material a la revista implica la aceptacion de las siguientes condiciones:

@ Que sea publicado bajo Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported (CC
BY-NC-SA 3.0)

# Que sea publicado en el sitio web oficial de la revista Scripta Mediaevalia, de la Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta y con
derecho a trasladarlo a nueva direccién web oficial sin necesidad de dar aviso explicito a los autores.

# Que permanezca publicado por tiempo indefinido.

# Que sea publicado en cualquiera de los siguientes formatos: pdf, xlm, html, epub; segin decisién de la
Direccién de la revista para cada volumen en particular, con posibilidad de agregar nuevos formatos alin después
de haber sido publicado.



http://publicationethics.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/about/submissions
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_serial&pid=2525-1813&lng=es&nrm=iso

INDICE
Scripta Mediaevalia — 2025
NUMERO ESPECIAL
INDICE

PRESENTACION DEL NUMERO TEMATICO

Etienne H. Gilson: A 140 afios de su nacimiento | Etienne H. Gilson: 140
Years Since His Birth

CEFERINO MUNOZ MEDINA 11
MANUEL ALEJANDRO SERRA PEREZ 11
ARTICULOS

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson | Humanism and
Christian Humanism in Etienne Gilson

JosE ANGEL GARCiA CUADRADO 17

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de illuminatio y la querella
hermenéutica del sui generis | Etienne Gilson On the Augustinian
Notion of Illuminatio and the Hermeneutical Discussion on Sui Generis

ORIOL PONSATI-MURLA 43

Apuntes sobre una metafisica del ens y el actus essendi segun Etienne
Gilson | Notes On a Metaphysics of Ens and the Actus Essendi According
To Etienne Gilson

PATRICIA CAROLINA PEREZ DE CATALAN 87

Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: El misterio de la significacién
como labor de la filosofia | Etienne Gilson and 20th Century Linguistics:
The Mystery of Signification as a Task for Philosophy

FELICITAS CASILLO 109



Etienne Gilson, Formacién y Realizacion | Etienne Gilson, Formation
and Realization

RICHARD FAFARA 123

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre
la filosofia cristiana | Standing On the Shoulders of Giants to Refine
Gilson’s Teaching About Christian Philosophy

PETER A. REDPATH 165

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy
| The Question of A “Spirit of Medieval Philosophy”: Etienne Gilson
Today

MARIA JESUS SOTO-BRUNA 196
JAVIER ORMAZABAL ECHEVERRIA 196

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del
esse segun Ftienne Gilson | The Root of the Finitude of Ens: Self-
Determination and Potentiality of Esse According To Etienne Gilson

CECILIA GIORDANO 216

RESENA

THIERRY-DOMINIQUE HUMBRECHT, Introduction a la métaphysique de
Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2023, 321 pp., -
ISBN 978-2-7116-3094-3

JUAN JOSE HERRERA 248



NUMERO ESPECIAL



PRESENTACION DEL NUMERO TEMATICO

10 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval

Numero especial 2025. Mendoza, Argentina

Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 11-13

Licencia Creative Commons Attribution-Noncommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index

Etienne H. Gilson: A 140 afios de su nacimiento
Etienne H. Gilson: 140 Years Since His Birth

Ceferino Muiioz Medina

Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET)
Universidad Nacional de Cuyo,

Facultad de Filosofia y Letras

Argentina

Universidad Gabriela Mistral

Chile

ceferino.munoz@ffyl.uncu.edu.ar

Manuel Alejandro Serra Pérez

Universidad Internacional De La Rioja

Facultad de Ciencias de la Educacion y Humanidades
Espafia

manuel.serra@um.es

En 2024 se cumplieron los 140 afios del nacimiento de Etienne
Gilson, motivo por el cual Scripta Mediaevalia dedica este numero
monografico a uno de los mas grandes filosofos del siglo XX, cuya
obra ha marcado de manera indeleble la historia de la metafisica
y de los estudios medievales. Gilson no solo revitalizé el tomismo
y mostro la centralidad del esse en la reflexion metafisica, sino que
ademds impuls6é un renovado diadlogo entre filosofia, historia y
teologia, proyectando el pensamiento medieval hacia las
problematicas del presente. Con este volumen, nuestra revista
quiere subrayar la vigencia y la fecundidad de su legado, y al
mismo tiempo manifestar el compromiso editorial de ofrecer un
espacio de reflexion critica y de homenaje académico a figuras de
esta magnitud. Nos llena de orgullo reunir en estas paginas a
investigadores de reconocido prestigio, todos ellos especialistas en

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CCBY-NC-SA3.0 11


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://orcid.org/0000-0003-0372-789X
mailto:ceferino.munoz@ffyl.uncu.edu.ar
https://orcid.org/0000-0002-0975-6029
mailto:manuel.serra@um.es

Presentacion del niimero tematico: Etienne H. Gilson: A 140 afios de su nacimiento

la obra gilsoniana, que aportan lecturas rigurosas, originales y
sugerentes.

Abre el volumen el articulo de José Angel Garcia
Cuadrado, Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson,
donde se examina como Gilson distingue entre el humanismo
literario del Renacimiento y un humanismo mds profundo, basado
en la dignidad de la naturaleza humana. El autor resalta la
originalidad del concepto de “humanismo cristiano”, acufiado
tempranamente por Gilson y mas tarde asumido por pensadores y
por el Magisterio eclesial.

Oriol Ponsati-Murla continua con su estudio Etienne Gilson sobre
la nocion agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del
sui generis. Alli propone una relectura de la teoria agustiniana del
conocimiento desde la perspectiva gilsoniana, centrada no en el
“como” de la iluminacion, sino en el “por qué” es posible conocer.
Ademas, defiende filoldgicamente la interpretacion de Gilson del
célebre pasaje del De Trinitate.

Patricia Pérez de Catalan, en Apuntes sobre una metafisica del ens
y el actus essendi segun Etienne Gilson, aborda cémo el ser se
manifiesta al intelecto humano desde la experiencia de los
existentes. Siguiendo la linea de Toméas de Aquino, Gilson advierte
la necesidad de esclarecer la relacion entre ente, esencia y acto de
ser, evitando confusiones con las nociones meramente ldgicas y
accediendo a una comprension mas fiel de la realidad.

En Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: el misterio de la
significacion como labor de la filosofia, Felicitas Casillo analiza
como Gilson dialoga con Saussure, Benveniste y Chomsky. Frente
a la vision del lenguaje como un sistema de signos cerrado, Gilson
insiste en que la significacion remite a una dimension metafisica
que solo la filosofia puede esclarecer.

Richard Fafara aporta una panoramica biografica en Etienne
Gilson, formacion y realizacion, repasando las etapas
fundamentales de su vida intelectual, asi como sus vinculos con
importantes figuras del &mbito académico internacional. Mas que
un recuento cronoldgico, este trabajo muestra el modo en que se
fue gestando un pensamiento que supo entrelazar cultura, filosofia
y espiritualidad.

12 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Ceferino Muiioz Medina y Manuel Alejandro Serra Pérez

Peter A. Redpath, en Subirse a hombros de gigantes para pulir la
enseflanza de Gilson sobre la filosofia cristiana, revisa el debate
sobre el concepto de filosofia cristiana. Con apoyo en otros
estudiosos, matiza y profundiza la posicién gilsoniana,
contribuyendo a clarificar las dificultades que incluso el propio
Gilson enfrento al definir de modo univoco este término.

Cecilia Giordano ofrece enLa raiz de la finitud del ente:
autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson un
analisis de la finitud del ente a partir de la lectura gilsoniana de
Santo Tomds. Examina la hipotesis de que no solo la esencia limita
al ser, sino que el mismo esse, en su autodeterminacion y medida,
comporta un aspecto de potencialidad. Su estudio replantea la
clasicarelacion acto-potencia a la luz de la nocion de virtus essendi.

El numero se cierra con el articulo de Maria Jesus Soto-Bruna y
Javier Ormazabal Echeverria, La cuestion de un “espiritu de la
filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy. En €l se examina la vigencia
de la nocion de “espiritu” de la filosofia medieval, interrogando si
puede hablarse de una unidad en un campo tan diverso, que
incluye tradiciones judia, islamica, cristiana y neoplatonica. A
partir de estas tensiones, los autores reflexionan sobre la
actualidad del planteo gilsoniano.

Con este conjunto de estudios, Scripta Mediaevalia busca no solo
conmemorar a uno de los grandes maestros del pensamiento
filoséfico del siglo XX, sino también seguir abriendo caminos de
investigacion a la luz de su legado. Que este homenaje, a 140 afios
de su nacimiento, sea un renovado estimulo para el estudio de la
filosofia medieval y para la constante interrogacion por el ser que
Gilson supo impulsar con apasionada lucidez.

Los editores

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 13


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/




ARTICULOS

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CCBY-NC-SA3.0 15


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/




SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval

Vol. 18, N.° 2 JUL-DIC 2025. Mendoza, Argentina

Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 17-41

Licencia Creative Commons Attribution-Noncommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index

Recibido: 21 de mayo de 2024 - Aprobado: 18 de junio de 2024

d | https://doi.org/10.48162/rev.35.050

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne
Gilson

Humanism and Christian Humanism in Etienne Gilson

José Angel Garcia Cuadrado

Universidad de Navarra,

Facultad Eclesidstica de Filosofia,
Espafa.

jagarcia@unav.es

Sumario

Introduccién

Limitaciones de las categorias historiograficas

Edad Media y Renacimiento ¢ruptura o continuidad?
Del humanismo de las Letras al humanismo filoséfico.
El humanismo de Santo Tomds de Aquino.
Humanismo cristiano vs humanismo ateo.

RN

Resumen: Gilson trata en diversos articulos las categorias
historiograficas de Renacimiento y humanismo, constatando la
ambigiiedad e insuficiencia de esas etiquetas. Describe el “humanismo
literario” del Renacimiento, pero advierte que hay un sentido mas
profundamente antropolégico del “humanismo” fundado en la dignidad
y valor de la naturaleza humana, muy lejos de los postulados del
“humanismo ateo”. Sin embargo, ya en sus primeros escritos, introduce
la novedosa expresién “humanismo cristiano”, donde la dignidad
humana es llevada a plenitud por su apertura a lo sobrenatural. Por otro
lado, quizés Gilson sea el primer pensador que introduce la expresion
“humanismo cristiano” recogido afios mas tarde por otros autores vy,
finalmente, por el Magisterio de la Iglesia.

Palabras clave: Renacimiento, dignidad humana, ateismo, Dios.

Scripta Mediaevalia- Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 17


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.050
https://orcid.org/0000-0002-6881-5981
mailto:jagarcia@unav.es

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

Abstract: In some articles, Gilson discusses the historiographic
categories of Renaissance and humanism, noting the ambiguity and
insufficiency of these labels. He describes the “literary humanism” of the
Renaissance, but warns that there is a more deeply anthropological sense
of “humanism” founded on the dignity and value of human nature, very
far from the postulates of “atheistic humanism.” However, already in his
first writings, he introduced the new expression “Christian humanism?”,
where human dignity is brought to its fullness by its openness to the
supernatural. Otherwise perhaps Gilson is the first thinker to introduce
the expression “Christian humanism” picked up years later by other
authors and, finally, by the Magisterium of the Church.

Keywords: Renaissance, human dignity, atheism, God.

1.Introduccion

Etienne Gilson, indudablemente, fue un gran medievalista, y por
extension, un magnifico historiador de la filosofia. En efecto, en el
profesor francés destaca tanto su amplia erudicion sobre obras y
autores medievales, como sus analisis penetrantes sobre las
doctrinas filosoéficas de otras épocas. Una buena muestra de ello es
el inicio de su trayectoria académica que comenzd en la
investigacion sobre las fuentes del pensamiento cartesiano. Sus
propuestas pueden ser discutidas o rechazadas, pero no pueden
obviarse de entrada.

Su profundo conocimiento de la historia de la filosofia le permite
tratar con competencia cualquier época, no solo la medieval. Afios
después de su muerte, Jean-Francois Courtine editd algunos
trabajos de Gilson bajo el titulo Humanisme et Renaissance.' En este
libro se recogen articulos y conferencias sobre Cayetano, Marsilio
Ficino, Pomponazziy otros autores renacentistas. A este proposito,
Gilson se cuestiona el concepto de humanismo desde el punto de
vista literario, tal como se concebia en la cultura renacentista. La
idea de fondo que el pensador francés sostenia era que en el
pensamiento medieval pervivio de algun modo el ideal de las letras
clasicas, tal como reivindicaron posteriormente los autores
renacentistas. Merece la pena detenerse en algunas

! £tienne Gilson, Humanisme et Renaissance, Jean-Frangois Courtine (ed.), Paris: ]. Vrin,
1983.

18 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

consideraciones de tipo historiografico desarrolladas por Gilson
en esta obra.

2. Limitaciones de las categorias historiograficas

Deciamos anteriormente que Gilson fue un gran historiador de la
filosofia, y un gran filésofo. Por eso, sabe relativizar y tomar
distancia de las categorias historiograficas que en ocasiones
parecen demasiado rigidas y artificiales. Courtine, en su breve
presentacion a la recopilacion de articulos antes mencionada,
afirmaba:

Parti en 1913 d’une theése sacrifiant encore largement a la
Quellenforschung, puisqu’il s’agissait de dégager les sources
“médiévales” de la doctrine cartésienne de la liberté, Etienne
Gilson n’a plus cessé en réalité de s’interroger sur les catégories
classiques de 'historiographie, sur la problématique générale de
la “périodisation”, des “frontiéres”. Qu’en est-il plus précisément
de ces “notions vagues” de moyen age et de renaissance qui ne se
laissent définir que contradictoirement et qui constituent le plus
souvent autant de “mythes” en fonction desquels bien des
historiens, quand il s’agit de mettre en perspective des données
par ailleurs solidement attestés, reconduisent synthéses
convenues et vues traditionnelles? Sl met en relief
“Fhumanisme médiéval” ou propose la catégorie d’ “humanisme
théologique”, ce n’est point pour défendre une “position
essentiellement an-historique”, contrairement a ce qu’E. Panofsky
suggérait pour le critiquer (Renaissance an Renaissances in
Western Art, Londres, 1970, p. 6, n. 1), ni pour présenter je ne sais
quelle continuité doctrinale, mais c’est au contraire qu’Etienne
Gilson cherche a marquer les véritables ruptures, a souligner les
glissements qui s’opérent insensiblement jusque chez des auteurs
que se définissent pourtant comme fidéles commentateurs, a
préciser les transformations qui affectant les problématiques les
plus désespérément “classiques”. Cest ce que manifestent les
“notes” ici rassemblées autour de Cajetan ainsi que les études
consacrées a la question de “I'immortalité de ’ame”.2

Asi pues, Gilson no dejé de cuestionar las categorias
historiograficas y los problemas de la periodizaciéon. Con respecto

2 Courtine Avant-propos, Gilson 1983: s.p.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 19


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

a la distincion entre Edad Media y Renacimiento, Gilson ha de
reconocer que se trata de “nociones vagas”, que sdlo pueden
definirse de manera contradictoria y que a menudo constituyen
otros tantos “mitos” creados por los historiadores. Asi como la
modernidad filosofica ya se encontraba, de algun modo, en la
teologia medieval, la filosofia renacentista se hallaba, ciertamente
de modo seminal, en la escolastica medieval y en la patristica de
los primeros siglos. Lejos de preconizar tesis “rupturistas”, Gilson
parece complacerse en mostrar la continuidad doctrinal de ideas 'y
planteamientos en el pensamiento anterior. Ciertamente, tanto en
el renacimiento como en la modernidad hay novedad, pero no
parece razonable postular un continuo renacer a partir de cero o
de lanada. La historia de las ideas es un relato sinuoso, poco lineal,
a veces contradictorio, aunque siempre apasionante. De pequerias
modificaciones en las interpretaciones de autores anteriores, se
derivan consecuencias que marcaran nuevos rumbos del pensar.
Esta problematica es abordada directamente por Gilson en 1929 a
la largo de la conferencia “Humanisme medieval et Renaissance”.?
Al abordar la necesidad de ordenar los hechos historicos y cambios
epocales afirma: “Notre enseignement de Uhistoire vit d’une
classification commode, qui répartit les faits en époques nettement
séparées: antiquité, moyen dge, Renaissance, temps modernes”.* Se
trata, pues, de una clasificacion adoptada por motivos de
“comodidad”, o mas bien, de necesidad de simplificar en pocas
palabras lo que seria complejo distinguir. Se trata, por tanto, de
una clasificacion artificial y, hasta cierto punto “arbitraria”. Gilson
reconoce, sin embargo, la utilidad de estas categorizaciones, que
responden a algunos datos reales. Con todo, Gilson previene de una
cierta ingenuidad si no se advierte la continuidad de la realidad
historica, que resiste a fragmentarse en pedazos tan distintos como
nuestros conceptos.

Il y aurait quelque ridicule a soutenir que rien dans la réalité ne
correspond a ces divisions, et nous espérons ne pas laisser
I'impression d’y succomber ; mais il y a quelque naiveté, et il nous

3 Gilson, 1983: 7-32; 1930: 1-17. Cito primero por la recopilacién de Courtine; en segundo
lugar, por el articulo original: no hay diferencias entre ambos textos. Prefiero mantener la
fecha de la primera aparicién del articulo, pues los datos histéricos son relevantes de cara
a reconstruir el pensamiento de Gilson.

4 Gilson, 1983: 7; 1930: 171.

20 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

semble que certains en Font preuve, a ne pas se rendre compte
que la continuité du réel ne se laisse pas aisément fragmenter en
morceaux aussi distincts que nos concepts.®

Por esta razon, Gilson propone someter a critica esas etiquetas
historiograficas confrontandolas con la realidad de los hechos. En
efecto, el conocimiento mas directo de las fuentes y de los datos
histdricos son la piedra de toque para garantizar la validez de
nuestros conceptos:

Il n’est pas mauvais de soumettre de temps en temps a 'épreuve
des faits les classifications regues, de faire subir a nos concepts
une épreuve de résistance et de voir jusqu’a quel point ils sont
capables de supporter sans se rompre le poids de la réalité. La
chose est d’autant plus nécessaire que le nombre des faits connus
augmente chaque jour, en histoire comme en science, et que, en
histoire comme en science, le droit des théories a I’existence est
exactement proportionnel a leur pouvoir d’interpréter les faits.®

En un articulo posterior, publicado en 1958 (“Notes sur une
frontiere contestée”), Gilson vuelve a dirigir su mirada hacia los
conceptos mas o menos arbitrarios ideados por los historiadores.
Las sintesis historicas responden a un conjunto de datos historicos
escrupulosamente verificados por los eruditos, fruto de una
detallista y exacta investigacion, junto a -segun Gilson- unas
buenas dosis de imaginacion y arbitrariedad.

Si quelque observateur s’intéresse plus tard a la maniére dont
nous écrivons aujourd’hui I’histoire, les occasions de surprise ne
lui feront pas défaut. Parmi les remarques que lui suggérera son
étude, on peut en prévoir une presque a coup sir. Certaines
syntheses historiques élaborées de nos jours lui sembleront un
mélange d’érudition scrupuleuse, attentive aux détails, soucieuse
au plus haut point de vérité et d’exactitude, mais aussi
d’imagination débridée et d'un arbitraire entier dans le
traitement, I’'organisation et la mise en perspective des faits ainsi
établis.”

5 Gilson, 1983: 7; 1930: 171.
6 Gilson, 1983: 7-8; 1930: 171-172.
7 Gilson, 1983: 103; 1958: 59.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 21


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

La erudicion y precision de los datos no nos libra de ofrecer
generalizaciones abstractas y vagas que, sin embargo, acaban por
imponerse como dogmas, sin advertir las grandes limitaciones de
esas etiquetas:

Des érudits qui ne se permettraient pas de fixer une date, un nom,
ou un lieu sans s’entourer de toutes les précautions, semblent
n’éprouver aucun scrupule a manier des notions aussi vagues que
celles de Moyen Age, de Renaissance, d’humanisme, d’antiquité,
d’homme moderne et autres du méme genre. Leur puissance
d’affirmation est alors illimitée, et rien n’est plus naturel. On n’est
jamais embarrassé par les nuances quand on parle de ce que I’on
ne connait pas.?

Légicamente, las categorias historiograficas son de utilidad para
hacer mas comprensibles fenémenos culturales, ya de por si muy
complejos: pero cuando la idea tiene prioridad sobre los hechos, y
se fuerzan los hechos con interpretaciones simplificadoras, las
etiquetas son un obstaculo por deformar la realidad de los hechos.
El historiador no puede sustraerse por completo a los
condicionamientos historicos, culturales e ideoldgicos del
momento, pero al menos deberia estar en condiciones de
cuestionarse sus propios presupuestos para abrirse a la realidad:

La seule question dont is s’agit est celle que souleve l'usage de
certaines catégories historiques dont les historiens ont autant de
mal a se défaire vain que les faits en ont a s’en accommoder.

Il est sans doute vain de s’en prendre a des habitudes d’esprit a
tant de circonstances politiques, philosophiques et religieuses
diverses dont I'historien subit les effets et sur lesquelles il ne peut
rien. A cet égard, l'histoire décrit des situations sans s’apercevoir
qu’elle est elle-méme en situation. Le seul espoir qu’un historien
puisse avoir de se libérer du parochialisme historique dont il
souffre, consiste en un effort assez difficile, et qui ne va d’ailleurs
pas sens risques, pour élargir ses perspectives aux dimensions
d’une situation si vaste que celle dont il s’occupe paraisse
insignifiante en comparaison.®

El filésofo francés lleva mas lejos su critica a las clasificaciones
historiograficas o, mejor dicho, al método utilizado por la historia,

8 Gilson, 1983, 103; 1958: 59.
9 Gilson, 1983: 124; 1958: 80.

22 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

donde la definicion preconcebida se impone a los hechos;
légicamente Gilson, propone un acercamiento muy distinto:
primero estudiar los hechos y después avanzar una definicion:

Pour savoir ce que furent le moyen age et la Renaissance, il ne faut
donc pas les définir a priori, puis en écrire I’histoire, mais en
écrire l'histoire, puis les définir. C’est le contraire que I'on fait. On
commence par poser comme un dogme une définition arbitraire
du moyen age considérée dans son essence, ensuite de quoi,
étendant l'histoire sur cette définition comme sur un lit de
Procuste, on en rogne tout ce qui se permet de dépasser. Les faits
en excédent, on les oublie, on en décrété a priori I'inexistence, on
en démontre déductivement limpossibilité. Lorsque leur
évidence devient criante au point d’en étre génante, il reste
encore une méthode élégante pour s’en débarrasser: on les
transfére sous un autre concept et I’on croit les avoir transférés
par la méme dans un autre ordre de réalité.°

3. Edad Media y Renacimiento ¢ruptura o continuidad?

Las anteriores consideraciones constituyen el contexto del estudio
del pensamiento de la Edad Media y del Renacimiento. Gilson,
frente a gran parte de la historiografia del momento, es partidario
de una tesis continuista, mientras que otros autores, como Garin,
apuestan por tesis rupturistas.'! Para Gilson, el pensamiento
renacentista es una continuacion de ideas ya presentes en las
universidades medievales, las cuales se convirtieron en vehiculos
de transmision del pensamiento clasico y patristico.

Gilson se posiciona claramente frente a hipdtesis historiograficas
que nada tienen que ver con los hechos historicos. Por ejemplo,
Gilson argumenta que los humanistas, como Petrarca, no se
oponen a la Edad Media, sino al escolasticismo logicista, que
esteriliza el pensamiento y diseca la reflexion sobre los verdaderos
problemas filosoficos y existenciales.'® Gilson explica con estas
palabras dos errores metodologicos a la hora de abordar los
hechos historicos:

10 Gilson, 1983, 30; 1930, 194.

1 Una buena sintesis de la polémica historiografica, con la bibliografia pertinente puede
encontrarse en Gonzalez, 1994.

12 Gilson, 1983: 105, 111, nt. 5; Gilson, 1958, 61, 67, nt. 5.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 23


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

On comprend par-la 'acharnement de certains a maintenir des
positions qui n’ont rien a voir avec I’histoire. On comprend aussi
ce phénomene vraiment curieux, qu’il soit impossible de faire
croire aux partisans des deux theses opposées que la réalité
historique est indifférente a I'une comme a I’autre et que ne pas
accepter leurs propres catégories historiques ne soit pas par la
méme en accepter d’autres, qu’ils ont bien raison de rejeter. Les
deux erreurs de perspective se tiennent, elles vivent 'une de
l’autre. Si’'on veut absolument poser des probléemes aussi irréels,
quon le fasse franchement hors de I’histoire. De 1150 a 1250
environ, ’Occident a fait preuve d’une fécondité remarquable en
maint domaine, mais ce n’est pas alors que les problemes se sont
posés, c’est vers 1350, lorsqu’une dialectique stérile commengait
d’envahir le champ entier des études. Qui de nous, excéde de tant
de pédants insupportables, ne serait alors tourné avec sympathie
du coté des historiens, des orateurs et des poétes?'3

Gilson prosigue en su argumentacion concluyendo, de manera un
tanto provocadora, que el Renacimiento es un invento de los
historiadores, a los que, al menos, se les debe pedir que respeten
los hechos: “La vérité es que le Renaissance est devenue la propriété
exclusive des historiens. Ils y ont bien droit, puisque ce sont eux qui
lont fabriquée. Encore faudrait-il respecter les faits”.** Sin embargo,
esas categorias historiograficas “inventadas” por los historiadores
juegan un papel importante para remarcar la propia identidad del
historiador: nos inventamos —ingenuamente, advierte Gilson—
los adversarios, proyectando nuestras visiones del mundo en el
pasado, para distanciarnos de ese pasado, que es, sin duda, mucho
mas ridiculo que nuestro presente: “Nous pensons sincerement,
naivement, que plusieurs d’entre nous inventent spontanément des
adversaires fictifs parce que s’opposer aide beaucoup a se poser”.">.

Gilson no dejara de criticar, con un toque de ironia, la
distorsionada vision de los hechos creada interesadamente. Sin
nombrarlo, Gilson parece enfrentarse a una historiografia
marxista que cree en el progreso dialéctico de la historia. En efecto,
para presentar una vision dialéctica de la historia era preciso

13 Gilson 1983: 131; 1958: 87.
14 Gilson, 1983: 131, nt. 8; 1958, 87, nt. 8.
15 Gilson, 1983: 131, nt. 8; 1958, 87, nt. 8.

24 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

inventar a los dos oponentes en conflicto, y asi surgieron los dos
mitos de la Edad Media y del Renacimiento:

De véritables partis sont en présence, et comme il a bien fallu
inventer les classes pour avoir une lutte des classes, il a été tres
utile d’inventer les deux mythes du “moyen age” et de la
“Renaissance” pour avoir sous la main des causes a défendre ou a
combattre, bref, des camps religieux, philosophiques ou méme
simplement pédagogiques a dresser face a face, pour les
opposer.1¢

Lo paraddjico de las categorias historiograficas ideadas por los
historiadores, encuentra, segun Gilson, un ejemplo paradigmatico:
las categorias de “moderno” y “antiguo” (“antimoderno”), o, con
términos mads apropiados, las discusiones entre moderni y antiqui.
En efecto, segun una historiografia dialéctica, los moderni,
propugnadores de novedades, se deben oponer a los antiqui,
quienes se aferran a esquemas del pasado y se oponen a toda
originalidad del pensamiento. Segun esto, los modernos vendrian
representados por los pensadores renacentistas que traen aire
fresco y renovado a un pensamiento medieval agotado y rigido.
Esa lucha entre las nuevas corrientes “progresistas” y los
nostalgicos del pasado, “conservadores”, no resiste a un analisis
riguroso de los hechos.

En efecto, en el siglo XV, los antiqui no eran los medievales, sino
aquellos que propugnaban la vuelta a la antigiiedad clasica, a la
cultura griega y romana, a Cicerdn y a Virgilio; es decir, eran los
humanistas renacentistas. Por su parte, los moderni eran los
dialécticos que, bajo el influjo nominalista, se ejercitaban en
abstractos y estériles juegos ldgicos que fueron duramente
criticados por los humanistas, como Erasmo, Luis Vives o Tomas
Moro. El blanco de sus criticas mordaces no fueron los grandes
escolasticos medievales (Tomas de Aquino o Buenaventura), sino
los dialécticos y logicos conceptualistas. Asi lo describe Gilson, a
proposito de la obra del humanista Salutati.

Nous avouons ne pas savoir quel sens Salutati elit donné a ces
mots [homo mediaevalis, homo modernus]. S’il est dans son ceuvre
des endroits ou lui-méme revendique ce titre, ils nous ont échappé

16 Gilson, 1983, 130; 1958, 86.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 25


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

et nous ignorons en quel sens il peut avoir employé cette
expression. Il est en revanche certain que ses contemporains et
ses successeurs immédiats en ont réguliéerement usé en un sens
exactement contraire a celui qu’on lui donne aujourd’hui. Dans
nos histoires, ce sont les humanistes, hérauts de la Renaissance,
qui sont les modernes; dans la perspective des quinzieme et
seizieme siécles les modernes étaient les gothiques et les
scolastiques, les anciens étant les artistes de la Gréce et de Rome,
ainsi que ceux que s’attachaient a faire revivre leur style dans les
Lettres aussi bien que dans les arts plastiques. Les deux ordres
avaient partie liée; dans les deux cas, celui que nous appelons
aujourd’hui un humaniste, donc un moderne, était a vrai dire un
anti-moderne.’

Como se puede advertir, los tradicionales esquemas dialécticos son
insuficientes a la hora de abordar la relacion entre mundo antiguo,
mundo medieval y mundo renacentista. Ya no resulta sencillo
distinguir qué es signo de “progreso” de lo que es signo
“reaccionario”: los procesos histdricos son, en realidad, mucho
mas complejos de describir y analizar que el simplificador
esquema progreso/reaccion. En este sentido, a proposito de
Petrarca, afirma Gilson :

Pétrarque qui regarde a la fois en arriére et en avant, mais dont
la singularité consiste a se tourner en arriére pour regarder en
avant. Cela peut se dire, car les réactionnaires eux-mémes sont a
leur maniére des novateurs, mais, quand tout est dit, 'innovation
qui consiste a retourner en arriére differe de celle qui se propose
de progresser en avant.!®

4. Del humanismo de las Letras al humanismo filosofico

Hasta el momento nos hemos limitado a constatar la vaguedad y
aleatoriedad de las categorias historiograficas, segun el filosofo
francés. Concretamente, Gilson dirige su mirada hacia las
categorias de “humanismo”, “Edad Media” y “Renacimiento”. Fl
mismo reconoce la dificultad de hallar una definicion satisfactoria
de estas categorias: “Mais, redisons-le il n’y a pas de définition

17 Gilson, 1983: 122-123; 1958: 78-79.
18 Gilson, 1983: 122-123; 1958: 78-79.

2.6 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

officielle des mots «renaissance» y «humaniste»”.'® Ya advertimos
anteriormente cdmo Gilson critica el uso de nociones tan vagas
como Renacimiento o humanismo; con cierta sutilidad, afirma que
no nos preocupamos de los matices cuando hablamos de lo que no
sabemos, para lo cual ideamos etiquetas cuyo contenido esta por
determinar.*

Antes de criticar la idea tradicional de Renacimiento, Gilson se
esforzara por definirla, tarea nada facil : “C’est a une critique de ce
genre que nous voudrions soumettre lidée traditionnelle de
Renaissance, mais avant de la critiquer il faut la définir. Ce n’est pas

chose facile”.*

Desde el punto de vista religioso se tiende a emparentar
Renacimiento y Reforma luterana en la medida en que ambas se
oponen a la teologia medieval. También es cierto que humanismo
y Reforma concurren, cada uno con su metodologia propia, a
suscitar una serie de efectos en la vida religiosa de Europa; por
ejemplo, la renovacion de la exégesis biblica y el desarrollo de los
estudios patristicos. Pero es mucho mds lo que los separa de fondo:
mientras que el humanismo renacentista supone la exaltacion de
la naturaleza humana, esta afirmacion de lo humano supone la
negacion de la Reforma en su misma esencia.?* Lutero, con los
humanistas de su tiempo, clama contra la Edad Media, pero por
distintos motivos y de manera diversa. En efecto, el reformador
aleman critica especialmente a Tomas de Aquino, por haber
helenizado (y corrompido) el cristianismo, mientras que los
humanistas miran con admiracion al mundo clasico de Grecia y
Roma. Lutero, -afirma Gilson- detestaria cordialmente a san
Bernardo y san Agustin de haberlos conocido; no obstante, el
Reformador “rescata” lo mas “oscuro” de la cultura medieval: el
menosprecio de la naturaleza y de la ciencia secular, asi como el
uso de la filosofia (y la razon) en la religion; y, principalmente, la
reforma luterana exalta unilateralmente la gracia concebida como
un sustitutivo de la naturaleza, en lugar de ser su coronamiento.?®

19 Gilson, 1983: 83, nt. 1; 1955b: 131, nt. 1.
20 Gilson, 1983: 103;1958: 59.

21 Gilson, 1983: 172; 1930: 8.

22 Gilson, 1983: 172; 1930: 8.

23 Gilson, 1983: 174; 1930: 10.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 27


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

El humanismo viene definido por su amor a las artes, a la cultura
y a las letras clésicas; y, consecuentemente, por el valor y belleza
del hombre, por la dignidad de la naturaleza humana. Asi pues, si
la Edad Media se podria definir como el desprecio del mundo
(contemptus saeculi), el Renacimiento seria la valorizacion de la
naturaleza y del hombre. Esta es la interpretacion tradicional que
se imponia en las mentes europeas cuando Gilson escribia (y
quizas, siga sobreviviendo esa idea en nuestras mentes). Para el
pensador francés, existio algo parecido a un “humanismo
medieval”, que se continud en el “humanismo renacentista”:

Il s’en faut de beaucoup que les vues traditionnelles de I’histoire
s’accordent avec cette conclusion. Tout au contraire, non contents
d’affirmer que le moyen age ne s’est pas intéressé aux lettres
antiques, les historiens entreprennent parfois de démontrer qu’il
ne pouvait pas le faire et qu’'un humanisme et été sa véritable
négation. L’humanisme, c’est a la fois le culte de l'antiquité
grecque et romaine, le sentiment de la valeur et de la beauté de la
forme prise en elle-méme, c’est enfin le sentiment correspondant
de la valeur, de la dignité de la nature et de ’homme comme tels.
Le contemptus saeculi, voila, dit-on, le moyen age ; le prix de la
nature et de ’homme, voila la Renaissance. Antithése absolue.?*

Para Gilson es indudable que en la Edad Media hubo un interés por
las letras clasicas (especialmente por Ciceron), asi como, desde
luego, por la filosofia griega (Aristoteles, Platon y los
neoplatonicos); por consiguiente, se puede hablar de un
“humanismo medieval”. Para ejemplificarlo acude a la figura de
Alcuino de York al que no tiene reparo en calificarlo como
“humanista cristiano” pues desea incorporar el helenismo al
cristianismo.” Es mads, Gilson afirma complacido que existe una
Atenas de Cristo, que es Francia: “I’Athénes du Christ existe, elle est
en France, son fondateur n’est autre que le maitre d’York et de Saint-
Martin de Tours”.*® Gilson pasa revista entonces a los autores que
en la Francia medieval cultivaron este humanismo, hasta llegar a
santo Tomas. Para Gilson, ese “humanismo medieval cristiano”

24 Gilson, 1983: 175; 1930: 11.
25 Gilson, 1983: 176-182; 1930: 12-18.
26 Gilson, 1983: 182; 1930: 18.

2 8 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

alcanza su madurez en el siglo XIII: se pasa de un humanismo
literario a un humanismo filosoéfico:

Cest donc bien un mouvement profond et étendu que
Phumanisme médiéval, et ’'on peut ajouter que, bien loin de
disparaitre au XIII¢siecle, il ne fait que s’approfondir encore, tout
en revétant une autre forme. De littéraire il devient
philosophique. L’importance du fait et la méconnaissance ou on
le tient son telles qu’in vaut la peine d’y insister.?’

Gilson se resiste a aceptar la “mutilacion” del humanismo que lo
reduce unicamente al gusto por las letras clasicas, sin hacer
referencia a toda una concepcion del hombre y del mundo:

Mais aussitdt que lon réintégre la philosophie classique dans
I'Humanisme, tout le probleme change de face. On reproche au
moyen age en général, et au XIII®siécle en particulier, de s’étre
entéte d’Aristote ; admettons —dato non concesso— que l’on ait
raison, on ne peut cependant pas lui reprocher a la fois deux
erreurs aussi complétement contradictoires: avoir méconnu la
valeur de l’antiquité et s’étre engoué d’Aristote. [...] Si donc I’'on
admet que, par-deld ’'Humanisme de la lettre et de la forme, il y a
un humanisme de lesprit, avec tout ce qu’il implique de
confidence dans la stabilité, la valeur, I’efficacité de la nature et
de 'homme, on ne peut plus méconnaitre qu’en assimilant
Aristote, le moyen age assimilant ’hellénisme méme dans ce qu’il
a d’éternellement valable et opérait une révolution bhien plus
profonde que celle de I’art d’écrire, une révolution dans I’art de
penser.?8

AsI pues, el humanismo mas que una revolucion en el arte de
escribir supone una revolucion en el pensar. Y esta revolucion,
afirma Gilson, se debe principalmente a santo Tomads. El no era un
humanista, en el sentido que la historiografia moderna da a esta
palabra, pero su filosofia estd imbuida de humanismo, tanto por lo
que tiene de asimilacion del legado clasico, como, sobre todo, por
la valoracion de la naturaleza:

On le méconnaitrait et on le diminuerait étrangement en faisant
de lui un humaniste, il est tout autre chose et bien plus que cela,
mais que I'immense édifice du Thomisme contienne ’'Humanisme

27 Gilson, 1983: 189; 1930: 25.
28 Gilson, 1983: 189-190; 1930: 25-26.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 29


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

comme une de ses appartenances, c’est a nos yeux l’évidence
méme. Assimiler, exposer, répandre a travers ’Europe la morale
etla politique d’Aristote, c’était faire pour la diffusion de la pensée
antique beaucoup plus que ne pouvait faire I'imitation, méme
heureuse, de quelques vers d’Homeére ou de Sophocle.?

La reivindicacion del valor de 1o humano llevada a cabo por Tomas
de Aquino cobrard fuerza especialmente cuando la Reforma
protestante ponga el acento en la corrupcion de la naturaleza
humana:

Ce n’était pas seulement une restauration de 1'idée de nature
quapportait le Thomisme, cette idée que la Reformation niera
contre I'affirmation du moyen age, mais encore une justification
de ’'homme et de la vie dans ce qu’ils ont de proprement humain.
Saint Thomas ne glorifie pas I’ceuvre pour ’ceuvre. Il ne la glorifie
que pour ’Ouvrier, mais il la glorifie tout la méme et précisément
parce qu’elle porte témoignage.3°

Gilson no se detiene en consideraciones complacientes con la
historiografia del momento que afirma el caracter teocéntrico de
la Edad Media frente al antropocentrismo renacentista: lejos de
aceptar este esquema simplificador, Gilson afirma:

La différence entre la Renaissance et le moyen age n’est pas une
différence par exces, mais par défaut. La Renaissance, telle qu’on
nous la décrit, n’est pas le moyen age plus '’homme, mais le moyen
age moins Dieu, et la tragédie, c’est qu’en perdant Dieu la
Renaissance allait perdre I’homme lui-méme.3!

En consecuencia, es en el siglo XIII cuando el humanismo filoséfico
llega a su esplendor; y no lo hace, precisamente, en detrimento del
humanismo literario, donde encontramos autores (como Jacopone
de Todi) en quien pervive el ideal de las letras ciceronianas:

Si donc l'on considére 'Humanisme dans la plénitude de son
essence, et dans son esprit non moins que dans sa lettre, bien loin
de dire qu’il ait subi un recul au XIII¢siecle, on devrait dire que ce
siécle fut celui de son plein établissement. Mais on se tromperait

29 Gilson, 1983: 190; 1930: 26.
30 Gilson, 1983: 191; 1930: 27.
31 Gilson, 1983: 192; 1930: 28.

30 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

N

méme en croyant a la disparition de ’humanisme littéraire
pendant cette période.*?

En consecuencia, para Gilson es evidente que hubo un humanismo
filosdfico (y literario) en la Edad Media, a pesar de tratarse de una
idea contraria a lo establecido por la historiografia del siglo XX.

Cest ce qui est arrivé au moyen age et a ce qu’il contenait
d’humanisme. Au lieu de le considérer comme une réalité
concréte et complexe, que l'analyse historique doit d’abord
décrire avant d’en former le concept, on en a posé d’emblée un
concept tout fait, le contemptus saeculi, et c’est la présence de ce
concept qui empéche maintenant qu’on en écrive lhistoire.
Prenant tout pour le tout ce qui ne fut qu'une partie, on nie que
lPautre partie puisse avoir été médiévale, puisqu’étant
incompossible avec la définition du moyen age que ’on a posée,
elle ne saurait lui étre rapportée.>3

En este sentido, Gilson critica que la vitalidad del aristotelismo en
el siglo XVI sea considerada todavia medieval, mientras que
Petrarca que escribié en el siglo XIV, sea ya, por definicion,
renacentista. Gilson cita como paradigmatica la deformacion de
Burckhardt sobre la figura de Dante: sabemos que el autor de la
Divina Comedia no solo fue medieval, sino la viva encarnacion del
espiritu medieval; pero para el historiador suizo, maestro de
Nietzsche, Dante es el primer hombre moderno, en los origenes del
Renacimiento: puesto que ya se encuentran en Dante aquello que
se cree caracteristico del Renacimiento, ya no puede ser en modo
alguno medieval.*

En definitiva, Gilson nos ofrece una interpretacion alternativa a la
hermenéutica “oficial” acerca de la periodizacion de la Edad Media
y el Renacimiento. Pero sus intereses filosoficos estaban
arraigados desde antes en una concepcion del humanismo mas
profunda.

5. El humanismo de Santo Tomas de Aquino

32 Gilson, 1983: 192; 1930: 28.
33 Gilson, 1983: 194; 1930: 30.
34 Gilson, 1983: 195; 1930: 31.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 31


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

Con motivo de los 700 afios de la fundacion de esa Universidad, se
celebré en Néapoles en 1924, el V Congreso Internacional de
Filosofia al que acudieron los filosofos mas destacados del
panorama internacional del momento, incluido Gilson quien
cumpliria en pocos meses los cuarenta afios. Era ya profesor en la
Sorbona y comenzaba a ser conocido en el mundo universitario
por su tesis sobre la libertad en Descartes, asi como por sus
trabajos sobre filosofia medieval. El titulo de su intervencidn,
relativamente breve, fue “L’humanisme de Saint Thomas d’Aquin”,
y salié publicada al afio siguiente en las actas del congreso.*® Se
trata, por tanto, del primer trabajo, anterior a los ya citados, en el
que trata del humanismo cristiano. Sin embargo, este trabajo no
fue seleccionado por Courtine para formar parte del libro
Humanisme et Renaissance. No sabemos los motivos de esa
omision; quizas se trataba de un articulo de escasa difusion, o la
linea argumentativa no cuadraba con la del libro recopilatorio.

En todo caso, esa publicacion nos parece relevante, pues es la
primera vez, al menos de la que tengamos noticia, que Gilson habla
de “humanismo cristiano”. Nuestro autor arranca su exposicion
situando a Tomas de Aquino en sus raices italianas Roccasecca,
Aquino, Monte Casino, Napoles; no obstante, la exposicion se va a
centrar en su estancia parisina donde desarrollara principalmente
su magisterio que Gilson no duda en denominar “humanismo”,
que esta inscrito en la entrafia de la cultura francesa: “qu’il y a
fondé une doctrine dont Uhistoire est inséparable de la formation de

Pesprit francais. L’humanisme, c’est la France méme”.*

Lo primero que desea destacar Gilson es que con el término
“humanismo” se quiere referir no al humanismo literario sino al
humanismo “filoséfico” de santo Tomas:

Mais C’est dire aussi que le thomisme reste étranger a tout souci
purement littéraire de la forme pour la forme et méme que, par
son esprit le plus profond, il y répugne. Son humanisme
philosophique, le seul que nous prétendions mettre en évidence,
ne se réclame que de la pensée; il consiste en une volonté

35 Gilson, 1925: 976- 989.
36 Gilson, 1925: 976.

32 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

réfléchie de rendre justice a la beauté de ’homme et d’assurer le
développement intégral de sa nature.’

Gilson apunta directamente al corazon del problema de fondo que
se estd dilucidando acerca de la contraposicion entre
Renacimiento y Edad Media: el sobrenaturalismo. En efecto, la
historiografia moderna se complace en subrayar la rehabilitacion
del hombre llevada a cabo por el Renacimiento, una vez pasados
los siglos medievales donde el peso de lo sobrenatural no parecia
dejar espacio a la realizacion de lo verdaderamente humano.

Cest un lieu commun, que les temps modernes doivent la
réhabilitation de ’homme a I’effort de la Renaissance pour libérer
la Nature du surnaturel dont le moyen age I'opprimait. Préjugé,
Croyons-nous pour notre part, mais qui marque du moins le point
précis sur lequel la critique historique doit opérer un
redressement : la scolastique thomiste a-t-elle usé du surnaturel
contra la nature, o I’a-t-elle invoqué a son profit, et n’est-ce pas
elle enfin qui nous I’a rendue? Voila le point qui décide de tout.*®

Las raices del humanismo cristiano en general, y el tomista en
particular, se halla en la revelacion cristiana acerca de la creacion
del hombre y en la doctrina de la imagen de Dios*. En definitiva,
la dignidad humana derivada de la creacion divina no se ha visto
afectada esencialmente por el pecado original, en contra de lo que
siglos mas tarde afirmara Lutero.*

La théologie de saint Thomas ne contredit nullement mais fonde
au contraire 'affirmation philosophique de la grandeur originelle
de 'homme, et qu’elle ne fui ferme aucune possibilité future de
développement. La grandeur de ’homme, c’est que dieu l’ait fait
a son image et ressemblance (Génese, 1, 26): sa possibilité de
développement toujours ouverte, c’est que la faute originelle ait
laissé sa nature intacte quant a ce qui est de son essence méme, et
que par conséquent les promesses d’avenir faites a ’homme par

37 Gilson, 1925: 977.

%8 Gilson, 1925: 977.

39 Marco Jonas Mikalonis. “El poder humano en la interpretacién de Rm 13,1 de Santo Tomads
de Aquino”, Scripta Mediaevalia 10, N° 2 (2017): 81.

40 Una buena sintesis acerca de la defensa de Tomdas de Aquino de la naturaleza humana
puede encontrarse en Garcia Lopez, 1975: 139-158.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 33


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

la philosophie ne courent aucun risque d’étre jamais désavouées
para le théologien.*

El problema de fondo es apuntado por Gilson de manera
meridiana: la falta de comprension de las relaciones entre lo
natural y lo sobrenatural, o entre naturaleza y gracia. Lo que
Tomas de Aquino reconoce en Aristoteles es el valor de la razon
natural y de la naturaleza humana; pero a la vez, ésta se muestra
insuficiente para alcanzar un bien sobrenatural que excede sus
fuerzas racionales y volitivas. La revelacion cristiana y la gracia
hacen posible al hombre llevar a su plenitud su naturaleza: se trata
de un verdadero humanismo que trasciende con mucho el
humanismo griego, pero lo asume. Se trata de un humanismo
nuevo fundado en la indisoluble sintesis entre la razon y la
revelacion.* Asi pues, el humanismo cristiano de Santo Tomas es
sobrenatural, pero sin dejar de ser humano: las aspiraciones mas
profundas de felicidad insitas en el corazon del hombre son
avizoradas por el humanismo aristotélico, pero de hecho resulta
inalcanzable a las fuerzas humanas:

Et C’est ici que ’'homme doit faire son choix: se résigner, avec
Aristote, a ce que le Souverain Bien de I’homme demeure
irrémédiablement hors des atteintes de I’homme: CcC’est
I’humanisme grec de la pure raison : ou bien écouter la promesse
de I’Evangile, faire cet acte de foi que I’écart dont nous souffrons
n’est pas infranchissable, que notre désir de connaitre les causes
et la cause des causes n’est pas vain et c’est ’humanisme chrétien
de la raison, qu'une espérance dont elle n’est pas la source porte
a saffirmer intégralement elle-méme, dans une revendication
inconditionnée de ses exigences les plus hautes. Cest aussi
I’humanisme de saint Thomas d’Aquin [Compendium theologiae,
cap. CIV-CVI].*3

Asi pues, no hay ruptura ni saltos en el vacio: el humanismo griego
es llevado a su plenitud por el humanismo cristiano; o, en otros
términos, el humanismo natural se perfecciona maximamente en
el humanismo sobrenatural.** Si el hombre es eminentemente

41 Gilson, 1925: 977-978.

42 Gilson, 1925: 980.

43 Gilson, 1925: 982.

44 Moya Obradors, 2004: 883-890.

34 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

razon (segun el helenismo aristotélico), su culminacion sera la
contemplacion del mayor objeto inteligible que le ofrece la
teologia:

L’humanisme hellénique devient un humanisme chrétien. C’est
pourquoi, non seulement toutes les aspirations légitimes dont la
satisfaction se trouve requise pour composer un bonheur humain
seront recueillies et comblées par la Béatitude: mais, inversement,
tout ce qui est déja vrai, bon et juste pour la raison naturelle se
trouve sanctionné d’avance et légitimé par la certitude que la
nature méme requiert la surnature en vue de sa complete
perfection.®®

Como se puede observar, aparecen aqui los rasgos mas
caracteristicos del pensamiento de Gilson: la relacion entre
filosofia y teologia, razon y fe, filosofia cristiana, naturaleza y
gracia, etc. Sin embargo, en este articulo, Gilson desea subrayar la
idea de dignidad humana, reivindicada por el humanismo
cristiano, aunque ya presente en las filosofias paganas: la
singularidad del ser humano y su intrinseco valor por encima de
los demas seres de la naturaleza, encuentra su sentido pleno en la
comunion con Dios. “A quel point cette conception de la nature
humaine et de sa dignité pénétra profondément la pensée
médiévale, c’est ce que l'on pourrait aisément montrer en

exposant le point de vue des grands théologiens”.*®

Asi pues, los grandes escolasticos medievales, no pecaron
ciertamente de sobrenaturalismo por su desprecio de la
naturaleza humana, si consideramos atentamente las vehementes
invectivas de sus adversarios, principalmente Lutero:

Dans cet humanisme chrétien du moyen age c’est si bien
’humanisme antique et de tous les temps qui revit, que les
réformateurs envelopperont la scolastique médiévale dans la
condamnation qu’ils porteront contre le paganisme de la
Renaissance. La ou saint Thomas et Duns Scot croient devoir se
défendre de rabaisse injustement la nature, Luther leur
reprochera de l'avoir excessivement exaltée aux dépens de la
grace et de Dieu. Qu’est-ce-que le thomisme aux yeux de Luther,
sinon lintroduction pernicieuse d’Aristote au sein de la vraie

45 Gilson, 1925: 982-983.
46 Gilson, 1925: 983.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 35


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

théologie ? Et qu’est-ce qu’Aristote, sinon la suffisance de la
nature dressée contre la nécessité du surnaturel et de la grace ?
La continuité profonde qui relie ’humanisme médiéval a celui de
la Renaissance peut se reconnaitre au signe de tout le moins
méconnaissable: ils ont été combattus par les mémes ennemis.*’

Gilson subraya con fuerza, frente a las posturas de Harnack, que
el cristianismo sin helenismo es una ficcion que jamas existio;*
pero el contexto en el que se situa esta afirmacion es netamente
antropoldgico: el valor y dignidad del hombre. Las tesis
genuinamente humanistas se hallan en el corazon de la filosofia y
teologia escolastica medieval, y no en cierto paganismo

renacentista:

C’est dés ses origines que le Christianisme atteste son respect pour
la valeur incomparable de 'homme, valeur telle quun Dieu
méme s’incarne et s’immole pour la sauver. Aussi pas un des Péres
Grecs ou latins des premiers siecles ne se laisse aller a condamner
la nature et n’accepte-t-il de renoncer, en se faisant chrétien, a
I’héritage que la Gréce lui a transmis.*

¢Qué tiene en comun Atenas y Jerusalén ?, se pregunta Gilson. Su
respuesta es inequivoca: el hombre, la indivisible unidad de
cuerpo y alma, que no puede ser salvada sin el Cristianismo, pero
que sin la cual el Cristianismo no tendria nada que salvar, y que se
salva por la realizacion integral de su destino divino.>

6. Humanismo cristiano vs humanismo ateo

Redpath, al comentar el interés de Gilson por el humanismo,
destaca dos sentidos fundamentales del término en la obra del
filésofo francés: en primer lugar, el sentido historiografico, es
decir, el movimiento ligado principalmente al Renacimiento
italiano que vuelve la vista al mundo clasico para recuperar su
vision artistica, literaria y cientifica del mundo; podriamos
denominarlo “humanismo literario”. En segundo lugar,
“humanismo” puede entenderse como la concepcion filosofica que

47 Gilson, 1925: 984.
48 Gilson, 1925: 985, nt. 1.
4 Gilson, 1925: 985.
50 Gilson, 1925: 986.

36 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

subraya el valor y dignidad del hombre, con una singularidad
irreductible a las perfecciones de los demas seres de la naturaleza;
podriamos denominar este segundo sentido con el nombre de
humanismo “filos6fico” o “antropoldgico”.

In referring to Gilson as a humanist, I am predicating the term
“humanist,” in a two-fold way, in accord with two chief ways that
I think professional philosophers today generally understand the
term “humanism.” In these senses, Gilson the humanist was (1) a
student of classical literary, artistic, and scientific works of
Ancient Greece and Rome. This is the sense in which thinkers such
as Paul Oskar Kristeller often use the term to refer to the
humanism of the Italian Renaissance. Professional philosophers
also use it to refer to (2) a way of studying that places emphasis on
(a) the centrality or dignity of the human person, (b) subjects of
study that relate to such centrality or dignity, or (c) ways of
engaging in such a study that gives a special dignity to the human
subject as agent doing the studying. Reasonable justification exists
to predicate “humanism” of Gilson’s scholarship in both
philosophical senses of the term. Gilsonian humanism has about
it the quality of a wonder about the whole of classical wisdom
from the ancient Israelites to the High Middle Ages and beyond; it
also emphasizes those subjects that relate to the person’s
centrality and dignity and the way of studying such subjects such
that it gives a special dignity to the agent studying®.

La descripcion de Redpath es acertada y clarificadora, pero quizas
se podria afiadir un tercer sentido: el “humanismo cristiano” del
orden de la gracia sobrenatural, que se apoya en el humanismo
filosofico; la dignidad humana que alcanza su plenitud cuando el
hombre es vivificado por la gracia divina, llamado a vivir en la
intimidad con Dios.>>

Recapitulemos cronoldgicamente lo expuesto hasta el momento.
En el congreso de Napoles de 1924, Gilson ya tenia delineada su
idea de “humanismo cristiano”, culminacion del “humanismo
antropoldgico” esbozado de algun modo por la filosofia griega. Esta
idea sera ya una constante de la filosofia gilsoniana. En noviembre
de 1929, Gilson pronuncia la conferencia “Humanisme médiéval et

51 Redpath, 2012: 54
52 Gilson, 1925, 980-985; Moya Obradors, 2004: 883-890.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 37


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

Renaissance” en el Instituto cientifico franco-canadiense de
Montreal, publicada posteriormente en la Revue trimestrielle
canadienne®. En esta conferencia, confronta el humanismo
antropoldgico de la Edad Media y del Renacimiento, concluyendo
que no hay ruptura, sino perfecta continuidad entre la filosofia
medieval cristiana y la valorizacion de lo humano del
Renacimiento. En 1958, en el articulo “Notes sur une frontiére
contestée”, aborda el tema del humanismo en la perspectiva
historiografica, cuestionando las categorias de Renacimiento, Edad
Media y humanismo como insuficientes y arbitrarias®*; en todo
caso, mantiene el sentido del “humanismo filoséfico” como el mas
relevante, del que se desprendera el “humanismo literario”.

En realidad, parece que Gilson desde mucho antes tenia en mente
la concepcion antropoldgica que dara lugar al concepto de
“humanismo cristiano”. En efecto, ya en 1919, en su libro Le
thomisme, introduction au systéeme de saint Thomas, se hallan ideas
que desarrollard posteriormente. En este libro no utiliza la
expresion “humanismo cristiano” ni “humanismo”, pero ya habla
de la dignidad de la naturaleza humana, y de la union sustancial
de materia y espiritu.>> En ultima instancia, para Gilson, la
dignidad humana se fundamenta en su espiritualidad; por tanto,
toda reduccion materialista del ser humano, acaba despojandole
de su dignidad y, por consiguiente, el humanismo se ve
irremediablemente comprometido. En 1930, imparte las Gifford
Lectures en la Universidad de Aberdeen, publicadas
posteriormente bajo el titulo The Spirit of Medieval Philosophy, en
donde subrayara la novedad del cristianismo en la concepcion del
hombre, la dignidad humana, la libertad, etc.>®

El profesor Redpath, a la hora de abordar la idea de “humanismo
cristiano” advierte que Gilson, desde los afios treinta del siglo
pasado, une la idea de humanismo cristiano a la defensa de la
armonizacion entre fe y razon, frente al averroismo latino.”” Sin
negar esa intencion, me atrevo a sugerir que ya desde unos afios

53 Gilson, 1930, 1-17; Gilson 1955a.
54 Gilson, 1958.

55 Gilson, 2014: 247-261.

56 Gilson, 2004: 177-212.

57 Redpathe, 2012: 57.

38 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

antes, Gilson venia reflexionando sobre la idea de humanismo
desde el valor y dignidad de la persona. Y el detonante no fue tanto
un descubrimiento intelectual, sino una experiencia vital.

En efecto, en el verano de 1922 Gilson viajo a Rusia y Ucrania para
estudiar sobre el terreno la distribucion de fondos para la ayuda
humanitaria a esas regiones devastadas por la hambruna. El
contacto con la realidad de pobreza material y degradacion que
experimentd como fruto de la implantacion del régimen
comunista le marcé profundamente. Afios mds tarde, en 1949,
recordaba todavia la miseria material y espiritual, asi como la
inhumanidad, consecuencias dramaticas de un régimen politico
materialista.>®

El asillamado “humanismo ateo” del siglo XIX y XX, fue en realidad
un “antihumanismo”. El “ateismo proletario”® traera como
consecuencia inevitable el declive del hombre, reducido a un
elemento mds del mundo material. El ateismo marxista bebe de la
critica de la religion de Feuerbach, quien postula el fin del reinado
de Dios para inaugurar “el reino del hombre”; de esta manera se
acufia el término “humanismo”® que durante muchos afios sera
equivalente a “humanismo ateo”®’. Gilson se resiste a llamar
“humanismo” a este nuevo ateismo aparentemente enaltecedor de
lo humano. Gilson, en 1937, lo denominaba “antropolatria”, pues
la adoracion del hombre bajo el nombre de Dios es la esencia de la
religion.®

Mientras que en los ambientes intelectuales catdlicos se seguia
despreciando el humanismo por ser esencialmente ateo®, Gilson
propone audazmente la expresion “humanismo cristiano” ya en
1924. Seguramente es el primer autor que utilice esa
denominacidn, que en su momento podria sonar atrevida. Afios
mas tarde, mediada la década de 1930, diversos intelectuales

58 Florian, 2018: 108-114; Shook, 1984: 134-137.

59 Gilson, 1979: 40-46.

50 De Lubac, 1990: 22-33.

1 De hecho, en la actualidad, para muchos fildsofos autodenominados humanistas sostienen
como rasgo esencial su naturalismo y ateismo, como puede apreciarse en los diversos
Manifiestos humanistas de 1933, 1973 y 2003. Cfr. Copson, 2015: 1-33.

62 Gilson, 1960: 327.

83 Weiss, 1905: 5-32, 36-56.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 39


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Humanismo y humanismo cristiano en Etienne Gilson

cristianos, como Maritain®, De Lubac®, Moéller® o Jaeger®,
hablaran de un humanismo cristiano opuesto a los humanismos
ateos. El cristianismo no menoscaba nada de los verdaderamente
valioso del hombre, sino que, al contrario, lo plenifica y lo lleva a
su culminacion. El verdadero humanismo, el humanismo
cristiano, reivindica la inviolable dignidad ontoldgica de cada ser
humano, fuente de derechos, respeto y valor. Nos encontramos,
por tanto, en las antipodas del humanismo ateo, que exalta la idea
de humanidad a costa de subordinar a la persona humana al todo
del Estado.®®

Es posible advertir que Gilson no sélo fue un excelente historiador
de la filosofia, sino un verdadero filésofo: supo relativizar las
categorias historiograficas, pero mdas aun, supo ver con 0jos
criticos el mundo que le toco vivir. Por eso, llega al nucleo esencial
del verdadero humanismo, que, para Gilson, halla su esencia y
verdadero programa de accion en la nocion de “humanismo
cristiano”. La introduccion de este concepto no es la unica ni
principal aportacion de Gilson al pensamiento contemporaneo,
pero si quizas sea la mas pertinente para el mundo actual.

Referencias

Copson, A. “What Is Humanism?”. En The Wiley Blackwell Handbook of Humanism, Edited
by A. Copson and A. C. Grayling, 1-33. Oxford: Blackwell, 2015.

De Lubac, H. Le drame de l'humanisme athée, Paris: Spes, 1944... [El drama del humanismo
ateo, Madrid: Encuentro, 1944].

Florian, M. Etienne Gilson: une biographie intellectuelle et politique. Paris: Vrin, 2018.

Garcia Lopez, J. “Armonia entre lo natural y lo sobrenatural en Tomds de Aquino”. En
Veritas et Sapientia. En el VII Centenario de Sto. Tomds de Aquino, ].J. Rodriguez
Rosado-P. Rodriguez (eds.), 139-158. Pamplona: Eunsa, 1975...

Gilson, E. “L’humanisme de Saint Thomas d’Aquin”. En Atti del V Congreso Internazionale di
Filosofia (Napoli, 5-9 mayo 1924), 976-989. Parrella: Napoli, 1925.

Gilson, E. The Unity of philosophical experience, New York: Charles Scribner’s Sons, 1937. [La
unidad de la experiencia filosdfica. Traductor Carlos Amable Balifias Fernéndez,
Madrid: Rialp, 1960].

64 Maritain, 1936.

55 De Lubac, 1944.

56 Moeller, 1946.

7 Jaeger, 1946.

% De Lubac 1960, 25.

4.0 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

José Angel Garcia Cuadrado

Gilson, E. “Humanisme médiéval et Renaissance”. En Les idées et les lettres, 171-196. Paris:
Vrin, 1955a.

Gilson, E., “Cajetan et ’humanisme théologique”, AHDLMA 22 (1955b): 113-136.
Gilson, E. “Notes sur une frontiére contestée”, AHDLMA 35 (1958): 59-88.

Gilson, E. L’atheisme difficile. Paris: Vrin, 1979.

Gilson, E. Humanisme et Renaissance. Jean-Francois Courtine (ed.). Paris: J. Vrin, 1983.
Gilson, E. The unity of philosophical experience. San Francisco: Ignatius Press, 1999.
Gilson, E. El espiritu de la filosofia medieval. Madrid: Rialp, 2004.

Gilson, E. El tomismo. Introduccién a la filosofia de Santo Tomds de Aquino, Pamplona: Eunsa,
2014.

Gonzdlez Ferndndez, M... “Medievo y Renacimiento, sruptura o continuidad? (El marco
historiografico de una polémica)”. Revista espafiola de filosofia medieval 1 (1994): 9-
26.

Jaeger, W. Humanism and Theologhy. Milwaukee: Marquette University Press, 1943
[Humanismo y teologia, Madrid: Rialp, 1964].

Maritain, J. Humanisme intégral. Problémes temporels et spirituels d'une nouvelle chrétienté.
Paris: Fernand Aubier, 1936.

Moeller, Ch. Humanisme et sainteté. Témoignages de la littérature occidentale. Tournai:
Casterman, 1946. [Humanismo y santidad. Testimonios de la literatura occidental,
Traduccién M® Dolores Raich Ullan. Barcelona: Juventud, 1960].

Moya Obradors, P. J. “El humanismo de Santo Tomés de Aquino, segin Ftienne Gilson”. En
Atti del Congresso Internazionale su 'Umanesimo Cristiano nel III Millennio: La
Prospettiva di Tommaso d'Aquinas (21-25 septiembre, 2003), vol. 1, 883-890. Vatican
City: Editrice Vaticana, 2004.

Murphy, Francesca Aran. Art and intellect in the philosophy of Etienne Gilson. Columbia:
University of Missouri Press, 2004.

Redpath, P. A. “Gilson as Christian humanist”. Studia Gilsoniana 1 (2012): 53-63.

Shook, Laurence K. Etienne Gilson, Toronto: PIMS, 1984 [Traduccién italiana de M. S. Rossi.
Milano: Jaca Book, 1991].

Weiss, Alberto Maria. Apologia del cristianismo. III. Humanidad y humanismo. Traduccion
Eugenio Gonzalez. Barcelona: Juan Gili, 1905.

El autor
José Angel Garcia Cuadrado es Doctor en Filosofia por la Universidad de
Navarra. Es Licenciado en Filologia Hispdnica por la Universidad de

Valencia. Actualmente es Profesor de Antropologia en la Universidad de
Navarra. jagarcia@unav.es

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 41


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:jagarcia@unav.es




SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval

Numero especial 2025. Mendoza, Argentina

Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 43-86

Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index

Recibido: 13 de mayo de 2024 - Aprobado: 26 de julio de 2024

d | https://doi.org/10.48162/rev.35.051

Ftienne Gilson sobre la nocién agustiniana de
tlluminatio y la querella hermenéutica del sui
generis

Etienne Gilson On the Augustinian Notion of Illuminatio and the
Hermeneutical Discussion on Sui Generis

Oriol Ponsati-Murla
Universitat de Girona Catalunya,

Espafia
oriol.ponsati@udg.edu

Sumario:

1. Introduccién: conocimiento e iluminacién en Agustin

2. Interpretaciones ideogenéticas de la teoria de la iluminacion
2.1. Interpretacion aviceniana
2.2. Interpretacion ontolégica
2.3. Interpretacidon tomista

3. Interpretaciones no ideogenéticas de la teoria de la iluminacién
3.1. La interpretacién de Etienne Gilson
3.2. Acerca del problema del sui generis
3.3. Un precedente medieval de Gilson: Buenaventura

Resumen: La teoria del conocimiento de Agustin de Hipona gira
alrededor de la nocién de iluminacién. Mas alld de la analogia, sin
embargo, Agustin hace pocos esfuerzos para concretar cémo tiene lugar,
exactamente, esta iluminacidn. El cardcter abierto de la epistemologia
agustiniana ha dado lugar, a lo largo de la historia, a lecturas distintas y
dificilmente conciliables entre si: principalmente, la avicenista, la
ontologista y la tomista. En 1929, Etienne Gilson publicé su estudio de
referencia Introduction a l'étude de Saint Augustin, con el que propuso
una lectura radicalmente diferente de las anteriormente planteadas a
partir de un cambio sustancial de orientacién de la pregunta de base.

Scripta Mediaevalia- Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 43


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.051
https://orcid.org/0000-0002-4804-0568
mailto:oriol.ponsati@udg.edu

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

Gilson observa que, a partir de los textos de Agustin, no es posible
responder a la pregunta sobre cémo tiene lugar la iluminacion y debemos
contentarnos con preguntarnos por qué es posible el conocimiento. Uno
de los aspectos cruciales implicados en este debate es como debe
interpretarse la expresion sui generis en un fragmento ampliamente
comentado del De Trinitate (XII, 15, 24). Mas alla de la descripcion de las
principales posiciones defendidas en esta querella hermenéutica, en este
estudio proponemos razones de orden filolégico que nos inclinan a
refrendar la lectura de Gilson.

Palabras clave: Agustin de Hipona, teoria del conocimiento,
iluminacién, sui generis.

Abstract: Augustine of Hippo’s theory of knowledge revolves around the
notion of illumination. Beyond analogy, however, Augustine makes little
effort to specify how exactly this illumination could take place. The open
nature of Augustinian epistemology has given rise, throughout history, to
different and difficult-to-reconcile readings: mainly, the Avicennian, the
ontologist and the Thomistic. In 1929, Etienne Gilson published his widely
known study Introduction a létude de Saint Augustin, with which he
proposed a radically different reading, based on a substantial change in
the orientation of the main question. Gilson observes that, according to
Augustine’s texts, it is not possible to answer the question of how
illumination takes place, and we must content ourselves with asking why
knowledge is possible. One of the crucial aspects involved in this debate
is how the expression sui generis should be translated in a widely
commented fragment of De Trinitate (XII, 15, 24). Beyond the description
of the main positions defended in this hermeneutical dispute, in this
study we propose philological reasons that incline us to endorse Gilson’s
reading.

Keywords: Augustine of Hippo, Theory of Knowledge, Illumination, Sui
generis.

1. Introduccién: conocimiento e iluminacién en Agustin'

Acostumbramos a dar por sentado que Agustin dispone de una
epistemologia reducible a teoria, es decir, a un conjunto de
enunciados entrelazados y coherentes entre si que nos permiten
sentar los fundamentos metafisicos del juicio racional. Como
cualquier otro autor que se enfrente a las dificultades tedricas que
supone intentar explicar las bases del conocimiento humano,
Agustin es consciente del hecho de que nuestros juicios tienen

1 A la memoria de Joan Coromines i Vigneaux (1905-1997), insigne lingiiista catalan, que,
huyendo de los totalitarismos en Europa, encontré refugio en Argentina y fue profesor de
la Universidad Nacional de Cuyo, entre 1940 y 1945.

44 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

lugar siguiendo unas determinadas normas que nos permiten
establecer relaciones de adecuacion entre  nuestro
pensamiento/lenguaje y la realidad. Esto es lo que, finalmente, nos
permite hacer ciencia, pronunciar afirmaciones con validez
universal. Pero el vinculo entre nuestra mente y la realidad no es
evidente. Hay que poner en juego algun tipo de teoria explicativa
que justifique por qué se da esta relacion, por qué acostumbramos
a acertar cuando dictaminamos sobre un hecho que tiene lugar en
el mundo fisico y por qué razon nos equivocamos, cuando lo
hacemos. No se puede negar que a lo largo de la obra de Agustin es
perfectamente posible encontrar numerosos intentos de plantear
este problema e intentar darle algun tipo de respuesta y solucion.
Es igualmente evidente, sin embargo, que el estudioso agustiniano
deberd reconstruir esta presunta teoria recurriendo a una
cantidad importante de obras escritas a lo largo de varias décadas
y no siempre del todo coherentes entre si, de tal forma que siempre
queda la sospecha razonable de que no se esta llevando a cabo una
reconstruccion, sino mas bien una construccién ex post que
responda a nuestros intereses como historiadores de una forma
mas acabada y perfecta de lo que Agustin mismo hubiese
pretendido. Nuestras expectativas ante la mayor o menor
complecion de la teoria agustiniana no son en absoluto
irrelevantes a la hora de abordar el problema que aqui nos
proponemos analizar. Como veremos, la querella hermenéutica
alrededor de la nocidn de iluminacion surge como consecuencia
de las distintas interpretaciones que podemos llevar a cabo de un
fragmento crucial del tratado De Trinitate (XII, 15, 24). El criterio
que nos conduzca a dar por buena o mejor una u otra
interpretacion no podra restar al margen del tipo de pregunta a la
cual presuponemos que Agustin estd intentado responder. Asi,
quien busque en la iluminacion agustiniana la piedra angular de
una presunta construccion sistematica, sin la que esta edificacion
se derrumbaria, es posible que se vea obligado a ir mas alla de lo
que la literalidad del texto permite interpretar, mientras que quien
renuncie a este a priori —estrictamente hablando, innecesario—
quizds no lograra satisfacer el deseo de complecidon que siempre
buscamos en un autor filoséfico, pero se mantendra dentro de los
limites de lo que es filologicamente razonable interpretar. Es,
como veremos, la opcién adoptada por Etienne Gilson (1929) y que

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 45


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

creemos poder reforzar con algunas consideraciones de tipo
linguistico, a partir de un analisis de la expresidn sui generis que
vaya mas alld del fragmento del De Trinitate mencionado.
Hacemos hincapié en el aspecto filoldgico y deseariamos que valga
esta insistencia como una forma de justificar metodolégicamente
nuestro modo de proceder, es decir, de ensefiar las cartas, que es
lo mismo que intentar ser intelectualmente honestos: no creemos
en otra forma de hacer historia de la filosofia que no consista en
lidiar con las palabras.

Agustin parte de un esquema ontologico de clara influencia
neoplatonica. En lo alto de este esquema, donde Plotin situaria el
Uno y Platon el Bien, Agustin situa a Dios. A Dios pertenecen las
rationes aeternae, un equivalente de las formas platonicas, es
decir, eternas e inmutables, modelos de las cosas particulares y
arraigadas en la mente de Dios.> Ronald H. Nash equipara® estas
rationes aeternae al plano que el dios-arquitecto (no el demiurgo
platonico, sino el dios cristiano) utiliza para forjar la creacidn.
Siguiendo  descendentemente la  secuencia  ontoldgica
encontrariamos al alma humana. Esta también dispone de una
modalidad racional, la ratio hominis. Sin embargo, la situacion
fronteriza que ocupa el alma humana (a medio camino entre Dios
y el mundo fisico) le obliga a dividirse en dos rationes diferentes,
de acuerdo con su orientacion y objetivo. Asi, la ratio superior (o
sublimior) tiene por objeto el mundo inteligible y por finalidad, la
consecucion de la sapientia, mientras que la ratio inferior se
orienta al mundo sensible y al logro de la scientia. Esto no quiere
decir que exista una fractura ontoldgica en el alma, sino que cada
una de estas rationes ejerce una funcion diferente: “Cum igitur
disserimus de natura mentis humanae, de una quadam re

2 Ver, por ejemplo: Agustin de Hipona, De diuersis quaestionibus octoginta tribus, 46, 1-2.

3 Ronald Nash, Light of the Mind: St. Augustine’s Theory of Knowledge (Lexington: University
of Kentucky, 1969), 6. En su conjunto, el libro de Nash representa una magnifica y completa
sintesis del problema del conocimiento en Agustin e incluye (caps. 7-8) una revisién
pormenorizada y mucho més completa de lo que nosotros podamos esbozar en estas
paginas de las distintas posiciones que surgen en torno al problema de la iluminacién. Sin
embargo, no compartimos el juicio que Nash hace de la interpretacion gilsoniana, que, como
intentaremos mostrar, consideramos la mdas razonable de las que han aflorado a lo largo de
la historia. El lector interesado en la epistemologia agustiniana puede recurrir también al
clasico de Eugene TeSelle, Augustine the Theologian (New York: Herder and Herder, 1970),
especialmente el segundo capitulo.

4.6 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

disserimus, nec eam in haec duo quae commemoravi, nisi per officia

geminamos”.*

Estas dos funciones (u officia) son designadas, en otro punto del De
Trinitate, con las expresiones cognitio intellectualis y cognitio
rationalis: “Si ergo haec est sapientiae et scientiae recta distinctio,
ut ad sapientiam pertineat aeternum rerum cognitio intellectualis;
ad scientiam vero, temporalium rerum cognitio rationalis, quid cui
praeponendum, siue postponendum sit, non est difficile iudicare”.’

Con esta doble funcionalidad del alma va aparejada una doble
finalidad: la finalidad de la scientia es la accion, mientras que la de
la sapientia es la contemplacion. Esto sitta a la segunda
cualitativamente por encima de la primera. Sin embargo, Agustin
reconoce un valor innegable a la scientia, sin la cual nos seria
dificil sobrevivir. Finalmente, en el nivel mas bajo del esquema
ontologico, Agustin sitia a los cuerpos, que también son
depositarios de una ratio particular, las rationes seminales,
introducidas por Dios en el momento de la creacidon y que regulan
su despliegue natural.

A estos tres niveles ontoldgicos también les pertenecen tres niveles
distintos de percepcion. Debajo del todo encontramos la sensacion,
que es comun a hombres y animales y que comienza y termina en
los objetos fisicos. A continuacion, encontramos el juicio racional,
este ya exclusivo de los humanos y que nos permite formular,
haciendo uso de principios racionales y eternos, juicios a partir de
las observaciones recogidas por los sentidos. Este segundo nivel de
percepcion permite establecer una frontera tajante entre humanos
y animales. Sin embargo, como veremos enseguida, esta
posibilidad de formular juicios racionales es a la vez lo que induce
a los humanos a cometer errores. El nivel de percepcion mas
elevado es el de la inteleccion, que abre la puerta al conocimiento
de objetos que no admiten representacion corporal alguna. De
nuevo, por supuesto, esta es una facultad exclusiva de los
humanos.

En De quantitate animae, una de sus primerisimas obras (escrita
entre 387 y 388, es decir, solamente un afio mas tarde que Contra

4 Agustin de Hipona, De Trinitate, VI, 4.
S Ibid., X11, 15,25.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 47


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

Academicos, la primera gran obra agustiniana), Agustin niega
cualquier posibilidad de conocimiento por parte exclusivamente
de los sentidos. Esto implica también negar a los animales
(desposeidos de razon y que limitan su relacion con el mundo a la
aprehension sensitiva) la posibilidad de conocer en sentido
estricto. La realidad, sin embargo, nos proporciona algunos casos
que podrian llevarnos a pensar lo contrario. El interlocutor de
Agustin en este didlogo de corte platénico, Evonio, evoca el bello
episodio de la Odisea® en el que Argos, el perro de Ulises, fue el
unico en reconocerlo cuando el héroe regresd a su hogar después
de veinte afios de ausencia y se pregunta si este ejemplo no puede
ser tenido, en cierto modo, por una forma de conocimiento:
“Sciebat enim, ut opinor, dominum suum canis, quem post uiginti
annos recognouisse perhibetur, ut taceam de ceteris

innumerabilius”.”

Agustin replicard a Evonio que, efectivamente, los animales
muestran una capacidad sensitiva que en muchos casos esta
bastante por encima de la humana pero esta superioridad
sensitiva es consecuencia, justamente, de su carencia de facultades
racionales. En los animales, el alma establece una suerte de
vinculo estratégico con el cuerpo, que les permite satisfacer las
necesidades corporales con facilidad. Pero el hombre, a diferencia
de los animales, posee mente (mens), razon (ratio) y la posibilidad
de hacer ciencia (scientia), por medio de las cuales despega por
encima de los sentidos y obtiene la satisfaccion de las necesidades
intelectuales, que estan muy por encima de las fisicas. “Sensu enim
nos bestiae multae superant, cuius rei causam non hic locus est ut
quaeramus, mente autem, ratione, scientia, nos illis deus praeposuit”.8

No podemos decir, por tanto, que el mundo fisico sea conocido por
los sentidos corporales. En este sentido, el perro Argos reconoce,
pero no conoce, a su amo porque solamente puede verlo con sus
ojos corporales. Los sentidos actian tan solo como receptores de la
informacion sensitiva y, en el caso de los animales, esta
informacion no es elaborada mads alla del puro dato sensorial. La
mente humana, en cambio, recoge los datos que los sentidos le

8 Homero, Odisea, XVII 291 y ss.
7 Agustin de Hipona, De quantitate animae, XXVI, 50.
8 Ibid., XXVIII, 54.

4.8 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

proporcionan y los elabora por medio de la ratio inferior, que le
permite establecer conclusiones de cariz cientifico. La posibilidad
de emitir un juicio errdneo es consecuencia directa, justamente, de
esa elaboracion racional. Esta es una consideracion bastante
importante, ya que vendria a desmentir la extendida opinion entre
los escépticos segun la cual los sentidos nos engafian. El origen de
un error puede efectivamente encontrarse en los sentidos (es
decir, puede tener algo que ver con la informacion que los sentidos
nos proporcionan), pero el error no puede ser provocado por los
sentidos, sino por una mala administracion mental de los datos
aportados por ellos. Para ilustrar este ejemplo, Agustin recurre, en
el capitulo XXXIII de De uera religione, al célebre ejemplo del remo
que parece romperse cuando se introduce en el agua y
reintegrarse al sacarlo. Agustin se muestra categdrico: los 0jos no
nos engafian, quien yerra es la mente, que intenta comprender
fendmenos corporales y eso la lleva a introducir,
consecuentemente, una distorsion cognitiva.

Aqui topamos con una dificultad de interpretacion importante.
Esta division entre una ratio inferior y una ratio superior,
dedicadas respectivamente al cultivo de la ciencia y de la
sabiduria, pero integradas en una sola alma, da muestras de
inconsistencia aqui, cuando Agustin intenta justificar los errores
de percepcion alegando que la finalidad natural del alma es la
inteleccion (por tanto, la sapientia) y no el juicio racional (es decir,
la scientia). Y es que, de forma similar a como sucede en la teoria
platonica —cuando esta intenta justificar la tesis de la
participacion—, supondrd una dificultad constante para Agustin
explicar qué sentido exacto hay que dar a esta naturaleza bifronte
del alma. Agustin afirma reiteradamente con rotundidad que la
funcion de la mente es intelectiva, mientras que la de los sentidos
es sensorial. Los fendmenos fisicos no pueden ser comprendidos
por la mente, al igual que los intelectuales no pueden ser
percibidos por los sentidos. La franja de demarcacion entre mens /
oculus (o cualquier otro organo sensorial) y las respectivas
funciones intelligere | uidere se convierte, pues, en el marco para
entender la teoria del conocimiento agustiniana. Sin embargo, la
ratio inferior, la cognitio rationalis, desempefia un papel clave de
forma coordinada con los sentidos en la elaboracion del

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 49


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

conocimiento cientifico. Si a los ojos les corresponde captar la
existencia de un fendmeno fisico, a la mente le corresponde
dictaminar sobre su esencia. Esto implica, también, que la
principal preocupacion de Agustin no es si la realidad que se nos
aparece existe (en este sentido es precartesiano, lo da por sentado)
sino qué es la realidad que se nos aparece (qué es, mas alla de la
apariencia que toma). Volviendo al ejemplo del remo:

Si quis remum in aqua frangi opinatur et cum inde aufertur
integrari, non malum habet internuntium, sed malus est iudex.
[...] Si enim aliud est aer aliud aqua, iustum est, ut aliter in aere
aliter in aqua sentiatur. Quare oculus recte; ad hoc enim factus
est, ut tantum wualeat. Sed animus peruerse, cui ad
contemplandam summan pulchritudinem mens, non-oculus
factus est.’

Es decir, que el ojo no hace mas que recoger de forma fidedigna
una informacion compleja: la densidad del aire y del agua es
diferente y, consecuentemente, la luz también es refractada de
forma diferente dentro y fuera del agua (aunque Agustin lo
exprese de forma bastante mas elemental, diciendo que el remo es
percibido —sentiatur— de forma diferente dentro y fuera del
agua). Si tuviéramos la posibilidad (ciertamente incierta) de pedir
al ojo qué ve no obtendriamos en ningun caso una respuesta del
tipo: un remo roto. El ojo nos responderia que ve simplemente una
secuencia de eventos fisicos que implican un remo y agua y que la
luz que incide sobre el remo sumergido le es refractada de forma
diferente que la luz que incide sobre el segmento de remo que
queda fuera del agua. Es decir, el ojo nos informa sobre la
existencia del remo sumergido en el agua (hay un remo). Una
afirmacion del tipo el remo estd roto solamente puede llevarla a
cabo la mente, que elabora los datos que le proporcionan los
sentidos y en esta elaboracion introduce el error. Sin embargo, este
error no es fruto de ningun tipo de disfuncién por parte de la
mente, sino mas bien de una extralimitacion. La mente ha querido
meterse en un ambito —el de la visibn— que pertenece a los
sentidos y, por tanto, no le corresponde. Es decir, que las funciones
de la mente y de los sentidos quedan perfectamente delimitadas, y

° Agustin de Hipona, De uera religione, XXXIV, 62.

50 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

cualquier intromisién en una u otra direccién da problemas.' La
funcion de los sentidos es captar con toda su complejidad la
pluralidad del mundo fisico. La funcidon de la inteligencia, en
cambio, es buscar unidades inteligibles. Este reparto de funciones
debe permitir explicar por qué, por ejemplo, la mente identifica de
forma unitaria todos los componentes de un objeto (un arbol
pongamos por caso) mientras que los sentidos nos proporcionan
informacion multiple sobre esta realidad que la mente capta de
modo unitario (colores, olores, textura, tronco, ramas, hojas, copa,
etc.). Esto situa la teoria del conocimiento agustiniana muy lejos de
la platénica. La certeza de nuestros juicios debe ser de origen
estrictamente intelectual mientras la certeza de los datos
obtenidos por los sentidos debe ser estrictamente sensorial. El
ambito sensible vive sumergido en la multiplicidad mientras que
el intelecto persigue a la unidad. Intentar obtener alguna certeza
partiendo de las apariencias sensibles nos abocara
necesariamente al error, tal y como expresa Agustin al principio
del capitulo XXXIII de De uera religione:

Quod si eam [unitatem] corpora mentiuntur, non est credendum
mentientibus, ne incidamus in uanitates uanitantium: sed
quaerendum potius —cum ideo mentiantur, quia eam uidentur
ostendere oculis carneis, cum illa mente pura uideatur—, utrum
in tantum mentiantur, in quantum ei simila sunt, an in quantum
eam non assequuntur.!?

Por medio de los juicios racionales procuramos alcanzar una
determinada verdad que quede al margen del error. Porlo general,
la adecuacion entre nuestro pensamiento o nuestro lenguaje y la
realidad es satisfactoria, pero casos como el del remo que
aparentemente se rompe nos demuestran que el fundamento de la
verdad de nuestros juicios no puede ser la informacién sensorial,
sino que existen normas racionales que nos permiten emitir juicios
sobre el mundo. La informacion que nos proporcionan los sentidos
también juega un papel importante (si no viéramos un arbol no

10 Esta separacidn tajante serd matizada por Agustin en escritos posteriores. Los fragmentos
de De Trinitate que hemos citado previamente, donde se especifican dos funciones del alma,
matizan este aislamiento entre el alma y los sentidos, ya que el alma inferior, orientada al
conocimiento cientifico, actua por naturaleza en coordinacién con los datos sensibles, sin
que esto sea considerado en ningun momento una extralimitacion.

11 Agustin de Hipona, De uera religione, XXXIII, 61.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 51


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

podriamos decir que aquello es un arbol), pero finalmente son las
normas racionales las que ejercen de criterio corrector y nos
permiten captar el arbol como tal (su esencia, mas que su
existencia).

Queda claro, por tanto, que el modelo de conocimiento que nos
propone Agustin no es vertical (las sensaciones no son ni un
pretexto para rememorar las ideas, more platonico, ni la materia
base para elaborar, abstraer, las ideas, more aristotelico) sino
complementario: los sentidos ofrecen sus datos a la mente y esta,
basandose en normas racionales, emite su juicio. Lo que habra que
investigar, por tanto, es de donde surgen estas normas racionales,
cudl es el trasfondo metafisico de la actividad racional, y aqui es
donde interviene la teoria de la iluminacion. Pero Agustin no lo
hace de manera inmediata, sino tan solo después de haber
ensayado otras vias de respuesta: en primer lugar, un cierto
innatismo, expresado en fragmentos como el que sigue, de los
Soliloquia: “Siue enim figurae geometricae in ueritate, siue in eis ueritas

sit, anima nostra, id est, intelligentia nostra contineri, nemo ambigit; ac,
per hoc, in nostro animo etiam ueritas esse cogitur”.*?

Poco tiempo mas tarde, inmediatamente después de haber sido
bautizado por Ambrosio en Milan, pero con las lecturas todavia
recientes de Plotin, Agustin defendera una concepcion anamnésica
del conocimiento: “/...] tibi anima nullam, mihi contra omnes artes secum

attulisse uideatur; nec aliud quidquam esse id quod dicitur discere, quam
reminisci et recordari”.*3

Vision que serd rectificada solamente tres afios mas tarde en el De
magistro y, explicitamente refutada en las Retractationes:

In quo libro illud quod dixi: omnes artes animam secum attulisse
mihi uideri, nec aliud quidquam esse id quod dicitur discere
quam reminisci ac recordari, non sic accipiendum est, quasi ex
hoc approbetur animam uel hic in alio corpore uel alibi siue in
corpore siue extras corpus aliquando uixisse, et ea quae

12 Agustin de Hipona, Soliloquia, 11, 19, 33.

13 Agustin de Hipona, De quantitate animae, XX, 34. Este fragmento tiene no sélo
reminiscencias platénicas evidentes, sino que repite casi textualmente un fragmento de las
Tusculanae de Ciceron: “non potuit animus haec in corpore inclusus adgnocere, cognita
attulit; [...] ita nihil est aliud discere nisi recordari.” (Cicerén, Tusculanae, 1, 58).

52 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

interrogata respondet, cum hic non didicerit, in alia uita ante
didicisse.*

Después de estos tanteos, Agustin llegara finalmente a la teoria de
la iluminacion para explicar la proveniencia de las normas que
hacen posible nuestros juicios racionales. En pocas palabras, la
teoria de la iluminacion afirma que el conocimiento humano tiene
lugar bajo el efecto de las ideas contenidas en la mente de Dios, y
que estas ideas iluminan nuestra mente y hacen posible y efectivo
el conocimiento: “Deus pater ueritatis, pater sapientiae, [..] pater
intellegibilis lucis, pater euigilationis atque illuminationis nostrae [...] Deus
intellegibilis lux, in quo et a quo et per quem intellegibiliter lucent, quae
intellegibiliter lucent omnia".'>

Sin embargo, el sentido de esta teoria no es evidente y su
interpretacion ha conllevado interpretaciones dispares a lo largo
de la historia. Estas interpretaciones pueden agruparse en dos
grandes lineas. Por un lado, existe todo un grueso de lecturas que
se proponen averiguar el proceso que da lugar a la generacion de
las ideas divinas en nuestra mente. Siguiendo la denominacion
propuesta por Copleston (2011: I1I-50-54), llamaremos este conjunto
de interpretaciones ideogenéticas, pues buscan, en primer lugar, el
origen de las ideas divinas en la mente humana. Por otro lado,
existe una linea de investigacidon que se aleja de la pregunta por el
origen de las ideas divinas y se preocupa, mas bien, por investigar
qué funcion desarrollan estas ideas en el proceso cognitivo. Al
frente de esta interpretacion encontramos, como veremos, al
filosofo francés Ftienne Gilson, quien proporciona la que, desde
nuestro punto de vista, constituye la respuesta mas razonable a
este problema interpretativo. A continuacion, intentaremos dar
una vision de conjunto de las lecturas ideogenéticas a las que
responde Gilson para contextualizar adecuadamente su lectura.

2. Interpretaciones ideogenéticas de la teoria de la
iluminacién

La linea explicativa de la ideogénesis parte de lo que podriamos
llamar una perplejidad: Agustin basa toda su teoria epistemoldgica

14 Agustin de Hipona, Retractationum libri duo, 1, 8, 2.
15 Agustin de Hipona, Soliloquia, I, 1, 2.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 53


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

sobre los fundamentos de la iluminacion, pero no lleva a cabo
ningun esfuerzo para explicarnos de dénde y como surgen, en la
mente humana, las ideas divinas, lo que obliga a sus lectores a
rellenar este palmario vacio con conjeturas que necesariamente
deben alejarse de la literalidad de sus textos. Intentando dar
respuesta a esta perplejidad surgen, al menos, tres teorias
explicativas de caracter ideogenético.

2.1. Interpretacion aviceniana

La primera lectura ideogenética es llamada aviceniana por Eugene
TeSelle, ya que implica a varios pensadores que edificaron su
filosofia en didlogo —con acuerdos y desacuerdos— con la del gran
filésofo arabe, como Guillermo de Auvernia o Roger Bacon. La
importancia de la aportacion de este ultimo permitiria, sin
embargo —como hace Nash— llamarla franciscana. La
interpretacion aviceniana de la teoria de la iluminacion de Agustin
considera la palabra divina como dator formarum, es decir, como
un intelecto agente separado de nosotros y que proporciona ideas
a nuestra mente por medio de la percepcidon sensible. E1 mas
destacado defensor contemporaneo de esta tesis seria Eugene
Portalié, autor de la acepcion “Agustin” del portentoso Dictionnaire
de Théologie Catholique.'®

Que la tradicion historiografica haya vinculado esta interpretacion
de la teoria de la iluminacion agustiniana con el filésofo de origen
persa Avicena no deja de ser curioso y paradojico. En realidad,
Avicena no se ocupa en ninguan momento de la filosofia
agustiniana sino, como es sabido, fundamentalmente de la de
Aristoteles. Pero como algunos intérpretes importantes de Agustin
abordan la teoria de la iluminacion en clave aristotélica o, mas
adelante, tomista, esto hace que el debate sobre la teoria del
conocimiento aristotélica (en la que Avicena juega, como es sabido,
un papel importantisimo) sea indirectamente relevante para el
estudio de la teoria agustiniana. Por otra parte, también a la
inversa, muchos lectores medievales de Aristoteles entenderan su

16 Dictionnaire de Théologie Catholique (DTC). Paris: Librairie Letouzay, 1903-1972. I vol. pp.
2334-2337. La versién mas divulgada de este articulo es su traduccién inglesa, editada en
forma de libro: Eugene Portalié, A Guide to the thought of Saint Augustine (Chicago: Henry
Regnery, 1960).

54 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

pensamiento filtrado por la teoria de la iluminacién de Agustin.'
Mas all4, por lo tanto, de consideraciones sobre la oportunidad de
interpretar a Agustin en clave aristotélica, no hay que olvidar que,
de hecho, Agustin y Aristoteles estan interpretativamente muy
ligados por lo menos desde el siglo XII y hasta nuestros dias.
Propiamente, sin embargo, los intérpretes que la historia de la
filosofia ha puesto en el saco de los avicenistas no comparten una
opinion unitaria, sino que mas bien se corresponden con aquellos
que critican la posicion de Avicena respecto a la teoria de
Aristoteles. Para consignar en qué consiste la lectura avicenista de
la iluminacion agustiniana, nos bastara resefiar brevemente las
posiciones de Guillermo de Auvernia y de Roger Bacon, como
principales comentaristas historicos.

Guillermo de Auvernia (11249) se distancia de la teoria de los dos
intelectos de Avicena y acaba identificando, de hecho, el intelecto
agente aristotélico con Dios mismo. Segun Auvernia, la
interpretacion aviceniana del aristotelismo debe ser rechazada
como una ficcion inutil (De anima, 7,3) y sustituida por una
interpretacion ideogenética de la teoria agustiniana de la
iluminacién. Por un lado, podria parecer que Guillermo de
Auvernia se separa tanto de la interpretacion aviceniana que ya
no tendria sentido incluirlo dentro de este grupo de intérpretes.
Finalmente, coincide con estos en la consideracion del alma como
un principio pasivo, que recibe —por iluminacion o impresion—
las ideas abstractas de Dios. Sin embargo, sucede que Auvernia no
se limita a considerar la pasividad del alma, sino que defiende
también su caracter activo. Pero ;como se concilian estos dos
aspectos? Segun Auvernia, estd claro que el conocimiento de las
formas inteligibles, abstractas y universales no puede provenir del
mundo corporal. Nuestras ideas abstractas y universales de los
objetos sensibles son producidas por la propia alma, que juega, por
tanto, un papel activo. Activo respecto al mundo sensible, pero
pasivo respecto a Dios. Efectivamente, Dios imprime en nuestro
intelecto las ideas abstractas que después nosotros proyectaremos
sobre el mundo sensible (de ahi que tenga sentido incluir Auvernia

17 Facilitan esta lectura expresiones aristotélicas de ecos netamente agustinianos como
cuando el estagirita se refiere al intelecto agente como “el sol de nuestras almas” (De anima,
V, 5).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 55


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

en el grupo de los avicenistas). De este modo, el alma humana se
situa in horizonte duorum mundorum: una cara mirando al mundo
de los objetos sensibles y otra mirando a Dios. Asi, el intelecto
activo de Aristoteles tal y como lo entienden sus comentaristas
arabes (principalmente Avicena) queda asimilado, a través del
filtro agustiniano de Guillermo de Auvernia, a Dios mismo.

Roger Bacon (1220-1292) se situa del lado de Avicena para
defender con firmeza la existencia de un intelecto agente separado
del alma humana. La postura del doctor mirabilis en esta cuestion
es, en realidad, de un claro agustinismo avicenizante, puesto que
hace confluir la interpretacion aristotélica de Avicena con la teoria
de la iluminacion de Agustin. Asi, Bacon defiende, por un lado una
anima possibilis que se caracteriza porque “de se est impotens ad
scientias et uirtutes, et eas recipit aliunde” y, por otro, un
“intellectus agens qui influit in animas nostras illuminans ad
scientiam et uirtutem”.'® De su lectura de Aristoteles, el franciscano
extrae “quod intellectus agens, quem nominauit Aristoteles in tertio
tractatu suo de anima, non est in materia, sed est substantia
separata”.’® Bacon se esta basando, de hecho, en el principio
aristotélico de la necesaria separacion entre una causa eficiente y
una causa material y con la identificacion del intelecto agente con
la primera y el alma humana con la segunda. Sin embargo, la
interpretacion de Aristoteles en clave aviceniana se complementa
con elementos de inspiracion netamente agustiniana. Asi, el
intelecto agente influye e ilumina el intelecto posible “ad
cognitionem ueritatis”. Y para ratificar la influencia agustiniana,
Bacon cierra el quinto capitulo de la segunda parte de su Opus
maius, con una cita explicita de los Soliloquia de Agustin: “Et
Augustinus dicit in Soliloquiis et alibi: ‘Quod soli Deo est anima
rationalis subjecta in illuminationibus et influentiis omnibus
principalibus™”.* Queda claro, por tanto, que el intelecto agente,
perfectamente separado de un alma racional caracterizada por la
pasividad, es Dios mismo.

Quien recoge, en tiempos modernos, la interpretacion aviceniana
de la teoria de la iluminacion de Agustin es el jesuita Eugéne

18 Roger Bacon, The Opus Majus (Oxford: Clarendon, 1897) 38-39.
19 Ibid., 39.
20 Thid., 41.

56 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

Portalié (1852-1909). Su aportacion mas importante en relacion
con este problema la encontramos en un extensisimo articulo
dentro del Dictionnaire de Théologie Catholique.?® Portalié
comienza recordando que este es un problema trascendental para
la interpretacion de la filosofia de Agustin, no solo para la
interpretacion de su epistemologia, sino de su obra completa, ya
que de lo que se trata finalmente es de dar una respuesta al
problema “de notre dépendance de Dieu”. Portalié realiza una
exposicion sumaria y critica de las diversas interpretaciones del
problema. Para no alejarnos de nuestro proposito en este articulo,
no nos detendremos aqui en los argumentos esgrimidos por
Portalié para rechazar tanto la lectura ontologista como la
escoldstica, o tomista —que veremos enseguida—. Baste destacar,
sin embargo, que el autor afiade a la clasificacion tradicional de
lecturas de la iluminacion agustiniana la que €l llama panteista (o
averroista) y segun la cual Dios, razon universal y unica
inteligencia, veria en nosotros la verdad y nosotros la veriamos en
él y por él. Portalié rechaza esta via aportando un texto en el que
Agustin rechaza con toda claridad el panteismo: “Nos autem
animum quaerimus, qui uera religione confisus non tanquam deum
suum adoret mundum, sed tamquam opus Dei propter Deum laudet
mundum, et mundanis sordibus expiatus mundus perueniat ad

Deum, qui condidit mundum”.*

Todavia sobre la posicion de Eugéne Portalié cabe destacar un
punto de acuerdo —a contrario y que, por lo tanto, se convierte en
desacuerdo— con la interpretaciéon de Ftienne Gilson. Portalié
critica la interpretacion escolastica por insuficiente. El resumen
que Portalié hace de esta interpretacion pasaria por interpretar la
iluminacion agustiniana como la causa creadora de la inteligencia
(larazon humana se habria activado en el momento de la creacion)
y como la fuente de toda verdad (todo conocimiento que se quiera
verdadero debe ir acorde con las ideas divinas). Segun él, si
Agustin hubiera reducido a esto la iluminacion, puede decirse que
practicamente no se habria ocupado del problema del
conocimiento, cuando es evidente que se trata de un problema
central en su filosofia. Dicho de otro modo, si todo lo que sabemos

41 Vide supra, nota 16.
22 Agustin de Hipona, De civitate Dei, 1, VII, c. XXIII.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 57


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

sobre el proceso de conocimiento es que Dios nos ha dado la
inteligencia para conocer y que todo saber es imagen de las ideas
divinas, entonces no sabemos nada, todavia, sobre cdomo
efectivamente tiene lugar el acto de iluminacion que da lugar al
conocimiento. En realidad, esta es una observacion que Portalié
comparte con Etienne Gilson.?® Sin embargo, la diferencia radica
en que este ultimo acepta que efectivamente Agustin no reveld
nada sobre el como de la iluminacion y, por tanto, deriva su
investigacion hacia otro lado. Tal y como hemos sefialado al
principio de este articulo, la intentio auctoris en forma de
expectativa interpretativa juega un papel fundamental a la hora
de dar por buena una u otra interpretacion, hasta llevar al caso
extremo en que una misma lectura pueda ser considerada
oportuna o inoportuna en funcién de si responde adecuadamente
a la pregunta que se habia formulado el historiador —y que,
huelga decir, constituye un supuesto aprioristico que encamina
toda la investigacion.

2.2. Interpretacion ontoldgica

La segunda explicacion ideogenética es de caracter ontologico,
puesto que supone la continuidad entre la mente divina y la
humana. Avalarian esta hipotesis algunos fragmentos dispersos y
—segun los criticos de esta teoria, por ejemplo, Copleston (II-50)—
poco representativos y, sobre todo, dificiles de harmonizar con
algunas lineas de fondo constantes e incontestables de la filosofia
agustiniana. Aun asi, la interpretacion ontoldgica de la teoria de la
iluminacion de Agustin ha gozado de no pocos defensores, que
podemos remontar a la baja edad media. Es el caso de Henri de
Gand (1217-1293), filésofo escolastico, discipulo de Alberto Magno,
y defensor de una sintesis platonico-aristotélica, que encontré muy
poca acogida en el siglo del tomismo aristotélico. Su vertiente
ontologista en relacion con la filosofia de Agustin es defendida en
tiempos modernos por Raymond Macken.* Otro de los exponentes
relevantes del ontologismo es el fildsofo renacentista y
neoplaténico Marsilio Ficino (1433-1499), tal y como defiende

23 Etienne Gilson, Introduction a l'étude de Saint Augustin (Paris: Vrin, 1987).
24 R. Macken, “La Theorie de I'Illumination Divine dans la Philosophie d’Henri de Gand”.
Recherches de Théologie Ancienne et Mediévale n° 39 (1972) : 82-112.

58 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

Oskar Kristeller.”> A pesar de estos precedentes, la interpretaciéon
ontoldgica de la iluminacidn se ha vinculado histéricamente sobre
todo a la figura del fildsofo francés Nicolas Malebranche (1638-
1715) y a su conocida teoria de la vision de los objetos mediante las
ideas en Dios, expuesta en el tercer libro de De la recherche de la
vérité.** Malebranche afirma que el espiritu puede ver los seres
creados en Dios”: “Il est certain que lesprit peut voir ce qu’ily a dans
Dieu qui represente les étres créez, puisque cela est tres-spirituel,
tres-intelligible, & tres-present a Uesprit”.?’

Pero esta afirmacion se realiza partiendo de una ontologia dualista
de raiz cartesiana. Esto significa que concibe el cuerpo y el alma
como entidades perfectamente separadas. Malebranche, sin
embargo, lleva esta separacion tan lejos que no concibe ningun
tipo de relacion posible entre cuerpo y alma. Este no es, de entrada,
el esquema ontoldgico de Agustin, para quien el cuerpo y el alma
son dos realidades efectivamente distintas, pero con posibilidad de
transito entre uno y otra. El espiritu de Malebranche, por el
contrario, debe ir a buscar la fuente de los datos sensibles en otro
lado: Dios. Esta diferencia entre Agustin y Malebranche es esencial,
ya que convierte a Malebranche en un lector de Agustin mas
agustiniano que el propio Agustin. Asi, cuando el francés afirma
que “en Dios vemos todas las cosas” se estd refiriendo
efectivamente a todas las cosas, no solo a las rationes aeternae, que
es lo que afirma Agustin. En realidad, el propio Malebranche era
consciente de que su lectura de Agustin violaba la letra del obispo
de Hipona y asi lo afirma explicitamente:

Nous croyons aussi que l'on connoit en Dieu les choses
changeantes & corruptibles, quoique S. Augustin ne parle que des
choses immuables & incorruptibles : parce qu’il n’est pas
nécessaire pour cela, de mettre quelque imperfection en Dieu;
puisqu’il suffit, comme nous avons déja dit, que Dieu nous fasse
voir ce qu’il y a dans lui qui a rapport a ces choses.?®

25 p. 0. Kristeller, Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino (Firenze: Sansoni, 1953).

26 N. Malebranche, De la recherche de la vérité ou Uon traite de la nature de Uesprit de
homme, et de l'usage qu’il en doit faire pour éviter Uerreur des sciences (Paris: Vrin, 1945).
27 Ibid., 437.

28 Ibid., 445.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 59


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

Sin embargo, muchas de las criticas que se han volcado sobre el
ontologismo han tomado a Malebranche como diana,
considerandolo erroneamente un buen representante de la teoria
de la iluminacion de Agustin. Uno de los estudiosos que con mas
contundencia ha denunciado este hecho ha sido Ronald Nash, uno
de los principales defensores del ontologismo en el siglo XX y cuyas
tesis analizaremos a continuacion.

Ronald H. Nash (1936-2006) ha sido uno de los fil6sofos cristianos
estadounidenses mds importantes de la segunda mitad del siglo
XX. Autor de una treintena de libros de filosofia, teologia e historia,
dedico buena parte de su carrera al estudio de Agustin de Hipona
y a la docencia en la Western Kentucky University, en el Southern
Baptist Theological Seminary de Louisville, Kentucky, y durante
sus ultimos afios de carrera, en el Reformed Theological Seminary
de Orlando. Nash lanza su defensa de la interpretacion ontologista
de la teoria de la iluminacion agustiniana en su libro The Light of
The Mind. St. Augustine’s Theory of Knowledge.”

Ronald H. Nash resume la interpretacion ontoldgica afirmando
que, de algun modo, el hombre puede tener un conocimiento
directo de las ideas divinas, puede ver las ideas divinas que
subsisten en la mente de Dios. Con esta hipodtesis, Nash toma
posicion sobre todo contra la interpretacién formalista de Etienne
Gilson, de la que afirma:

The Formal interpretation (that of Gilson and Copleston) is correct
in what it asserts (in the sense that illumination explains the
certainty and necessity that attend many of our judgements) but
wrong in what denies. It fails to go far enough because of its
refusal to allow any specific conceptual content to divine
illumination.°

Nash reconoce dos dificultades histdricas con las que ha topado la
interpretacion ontoldgica. En primer lugar, los defensores del
tomismo agustiniano han querido confundir el ontologismo con el
misticismo y han repetido que una interpretacion ontoldgica de la
iluminacion equivaldria a un estado beatifico mas o menos
permanente. La segunda dificultad tiene que ver directamente con

29 Nash, Light of the Mind, 102-124.
30 Ihidem, 101.

60 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

la lectura ontologista de Nicolas Malebranche, a la que hemos
hecho referencia hace poco, y que ya hemos visto que tiene mds de
Malebranche que de Agustin. Pero el principal adversario al que
debe hacer frente Nash es Gilson, cuya lectura, que rechaza
cualquier interpretacion ontologista como la que pretende
defender Nash, representa el punto de referencia mas soélido e
ineludible de las interpretaciones contemporaneas. Dedicaremos
espacio suficiente al andlisis detenido de la aportacion de Gilson.
Avanzamos, por el momento, solamente el esquema de respuesta
en cuatro puntos que Nash proporciona a Gilson para dejar
constancia de la posicion ontoldgica frente a la formalista.

En primer lugar, Gilson pretende neutralizar el ontologismo
afirmando que la imagen de la luz no deja de constituir una
metafora y resulta siempre arriesgado —pensemos en las
numerosas imagenes contenidas en los mitos platénicos, por
ejemplo— basar una teoria en una metafora. Nash (1969: 112) esta
de acuerdo con la observacion de Gilson, pero la considera mas
bien un ejemplo que una critica: “The argument is raised here not
for criticism but as an example of the diverse uses which analogy can
be put” (Nash, 1969: 112).

El segundo aspecto de la critica de Gilson al ontologismo al que
Nash intenta dar respuesta afirma que cuando Agustin habla de
vision directa de Dios no se esta refiriendo a la iluminacion y al
conocimiento natural sino a la experiencia mistica. Nash (1969:
112) rebate que esto, mas que una objecidn, es una especie de
comodin que pretende neutralizar el conjunto de la interpretacion
ontoldgica a pesar de ser evidente —y el propio Gilson lo admite—
que hay textos de Agustin netamente ontologistas y que no tienen
absolutamente nada de misticos. Nash cree que son ejemplos de
ello Confessiones VII, 17; De Trinitate VIII, 3; o De ciuitate dei, XI, 2.
Valga como ejemplo el tipo de descripcion de la iluminacion que
Agustin hace en el fragmento citado de De Trinitate, donde es
descrita una ascension intelectual desde lo bueno hasta Dios, que
es bonum omnis boni:

Non amas certe nisi bonum, quia bona est terra altitudine
montium et temperamento collium et planitie camporum, et
bonum praedium amoenum ac fertile, et bona domus paribus
membris disposita et ampla et lucida, et bona animalia animata

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 61


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

corpora, et bonus aer modestus et salubris, et bonus cibus suauis
atque aptus ualetudini, et bona ualetudo sine doloribus et
lassitudine, et bona facies hominis dimensa pariliter et affecta
hilariter et luculente colorata, et bonus animus amici
consensionis dulcedine et amoris fide, et bonus uir iustus, et
bonae diuitiae quia facile expediunt, et bonum caelum cum sole
et luna et stellis suis, et boni angeli sancta oboedientia, et bona
locutio suauiter docens et congruenter mouens audientem, et
bonum carmen canorum numeris et sententiis graue. Quid plura
et plura? Bonum hoc et bonum illud. Tolle hoc et illud, et uide
ipsum bonum si potes; ita deum uidebis, non alio bono bonum,
sed bonum omnis boni.?
Ronald H. Nash quiere poner de manifiesto que la ascension que
revela este fragmento tiene un evidente eco platonico, pero en
ningun caso puede ser considerada como una descripcion de
éxtasis mistico. En los demds textos anteriormente mencionados
de Confessiones y De civitate dei sucederia lo mismo. Por otra parte,
Nash (1969: 116) introduce en este debate una distincion
conceptual lo suficientemente relevante. Habria que no confundir,
segun el autor, misticismo y contemplatio, puesto que el proceso
agustiniano que conduce a la sapientia hace uso de la contemplatio
y Nash se pregunta qué relacion puede haber entre las verdades
invariables de la matemadtica o la geometria con la experiencia
mistica. Todavia en el marco de esta segunda critica de Gilson al
ontologismo, el historiador francés distingue entre la vision de la
verdad en Dios y la visidn de Dios. Gilson cree necesaria esta
distincion porque, de lo contrario, habria que admitir que incluso
los injustos ven a Dios y se hacen participes de la experiencia
mistica. Nash, en cambio, defiende una vision de Dios, pero
cualitativa y cuantitativamente diferente a la vision beatifica. Se
ampara en un fragmento de De Trinitate donde se afirma la
posibilidad del conocimiento de Dios, pero no ad aequalitatem:
“Quocirca in quantum deum nouimus similes sumus, sed non ad
aequalitatem similes quia nec tantum eum nouimus quantum ipse se”.

La tercera critica de Gilson intenta hacer frente a estos textos
agustinianos de naturaleza ontoldgica a los que no puede aplicar
ni la primera critica (Ilenguaje metaférico) ni la segunda

31 Agustin de Hipona, De Trinitate, VIII, 3, 4.
%2 Ibid., 1X, 11, 16.

62 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

(misticismo), afirmando que, mds que una vision de Dios, implican
una funcién regulativa. Nash (1969: 119-120) reconoce que esta
interpretacion podria fundamentarse en las numerosas veces que
Agustin se refiere a las ideas como regulae. Sin embargo, Nash no
estd dispuesto a hacer equivalentes ideae y regulae, y recurre al
segundo capitulo de De libero artbitrio para demostrar que, al
menos en esta ocasion, Agustin habria distinguido ambos
términos.** Sin embargo, la prueba no resulta demasiado
convincente, dado que en el fragmento citado por Nash se habla de
ratio et veritas numeri y —no aqui, sino mas adelante— también
de regulae et lumina uirtutum, pero para afirmar, simplemente,
que son uera et inconmutabilia y que pertenecen al ambito de la
sabiduria (ad sapientiam pertinere); ninguna de estas dos
caracteristicas, sin embargo, puede decirse que las separe
esencialmente de las ideae, término, por otra parte, que no aparece
ni una sola vez en todo el De libero arbitrio.

Por ultimo, la ultima critica de Gilson al ontologismo consiste en
mostrar que el interés de Agustin por el conocimiento sensible es
una prueba contra el caracter ontolégico de su teoria de la
iluminacion. Efectivamente, como todas las cosas corporales son
copias particulares de las ideas divinas, si realmente conociéramos
plenamente las ideas ya no necesitariamos conocer el mundo
corporal a través del mundo sensible. Nash (1969: 120) responde a
Gilson que con esta observacion no esta criticando a Agustin sino
la lectura que Malebranche hace de Agustin.

Cabe decir que la interpretacion ontologica ha tendido a darse por
superada, a lo largo del siglo XX, y en el centro del debate se han
situado mads bien la interpretacion tomista de Charles Boyer (v.
2.2.3), la avicenista de Eugéne Portalié (v. 2.2.1) y sobre todo la
formalista de Etienne Gilson (v. 2.3.1). El debate entre estas tres
posiciones tiene lugar aproximadamente entre los afios veinte y
cuarenta del siglo XX. Quizas por eso, aportaciones mas recientes,
realizadas en la segunda mitad del siglo XX (como la que acabamos
de sintetizar y que firma Ronald H. Nash), han tendido a quedar al
margen del debate sobre la iluminacion agustiniana. Es habitual,
en realidad, liquidar la interpretacion ontologica haciendo
referencia solo al capitulo sexto del tercer libro de la Recherche de

33 Agustin de Hipona, De libero arbitrio, 11, 8, 20-22; 11, 9, 26.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 63


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

Malebranche, facilmente rebatible y que, sobre todo, se aleja
sustancialmente del marco textual de Agustin. Por todo este
conjunto de circunstancias nos parece bastante importante no
terminar este apartado sin hacer referencia a una obra de
publicacion mucho mas reciente y que también se sitda en la drbita
ontologista. Se trata del ensayo de Lucien Jerphagnon Augustin et
la sagesse,* aparecido en 2006.

Jerphagnon (1921-2011) fue un veterano estudioso de la filosofia
de la antigiiedad tardia y ademdas de publicar varias obras
especificas sobre la filosofia de Agustin dirigio la reciente edicion
de la traduccion al francés de las obras completas® del obispo de
Hipona. Augustin et la sagesse pretende ser mas bien un ensayo
divulgativo e introductorio sobre el pensamiento de Agustin que
una obra especializada. A pesar de no entrar en el detalle de las
discusiones entre académicos, Jerphagnon se hace eco de una
posicion claramente ontologista en relacion con la teoria del
conocimiento de Agustin. Un ontologismo de raiz netamente
platonica, pero fundamentalmente conciliable con los principios
del cristianismo (consonans euangelio,®® como dird el propio
Agustin refiriéndose a la adecuacion entre la filosofia de Plotin y
el evangelio de Juan). A lo largo de su ensayo, Jerphagnon dibuja
el recorrido intelectual de Agustin tomando como hilo conductor
la nocion de sabiduria (sagesse). La inteligencia humana, presa del
pecado original, necesita el auxilio de la sabiduria divina (que se
manifiesta mediante la gracia) para acceder a la comprension del
mundo, de uno mismo y de Dios. Jerphagnon hace referencia a la
teoria ambrosiana del préstamo (théorie del emprunt) para
justificar cierto acceso a la ciencia (no a la sabiduria) por parte de
los paganos, que habrian tomado prestado todo lo que hay de
verdad en el Antiguo Testamento, quedando siempre en el umbral
de la comprension plena debido a la falta de fe. Con Jerphagnon,
por tanto, nos encontramos ante un ontologismo que no niega la
continuidad esencial entre el alma humana y Dios pero que somete
la comunicacion que pueda haber entre estas dos entidades a la

34 Lucien Jerphagnon, Augustin et la sagesse (Paris: Desclée de Brouwer, 2006).

35 Oeuvres de saint Augustin, sous la direction de Lucien Jerphagnon. Paris: Gallimard, 1998-
2002 (3 vols.).

36 Agustin de Hipona, De Civitate Dei, X, 2.

64 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

presencia de la fe. La comprension como recompensa de la fe. Haec
est, crede, saluberrima auctoritas [...] quae commouet stultos ut ad
sapientiam festinent.®’

2.3. Interpretacion tomista

La lectura que Tomas de Aquino (1225-1274) hizo de la teoria de la
iluminacion de Agustin es una de las que ha gozado de mayor
aceptacion a lo largo de la historia de la filosofia y ha contado,
todavia en los siglos XIX y XX, con firmes defensores*®. De acuerdo
con la lectura tomista, la iluminacidn es asimilable a la abstraccion
de raiz aristotélica: la mente humana, entendimiento agente,
haciendo uso de su capacidad para conferir inteligibilidad a los
contenidos de la sensacidn, alcanzaria las supremae rationes sin
necesidad de ninguna iluminacion adicional. El origen de la teoria
lo encontramos en un Tomas de Aquino®® que, queriéndose alejar
de las tesis ontologistas y avicenistas, convierte la iluminacion en
un acto de la razén humana natural, sin intervencion afiadida de
la luz divina. Su principal teoria opositora ha sido durante siglos la
interpretacion ontoldgica y es por este motivo que los defensores
modernos de la interpretacion tomista polemizan, sobre todo, con
los defensores de la otra. Es el caso de J. Kleutgen,” de Fulbert
Cayré*' y, sobre todo, de Charles Boyer.*

De entrada, cabe decir que cuando Tomdas de Aquino expone su
interpretacion de la iluminacion de Agustin ya debe de hacerlo
contra una cierta tradicion interpretativa, porque con
anterioridad ya habian sido planteados enfoques avicenizantes,
ontologistas e incluso platonizantes (que tendrian un éxito escaso).
Y siguiendo su modo sistematico de proceder, Tomads se preocupa,
en primer lugar, de neutralizar las tesis contrarias antes de

87 Agustin de Hipona, De utilitate credendi, 16, 34.

% Amado F., A., & Lettelier Widow, G. (2023). En el verbo estd la luz: ensefianza e iluminacion
segun Tomads de Aquino. Scripta Mediaevalia, 16(1), 16.

%9 Tomds de Aquino, Quaestiones disputatae de veritate, q. II; Summa Theologiae, I, q. 84, a. 6,
Resp.; Summa Theologiae, 1, q. 88, a. 3.

“Joseph Kleutgen, La Philosophie scolastique, Exposée et défendue par le R.P. Kleutgen;
traduite avec Pautorisation de Uauteur, par le R.P. Constant Sierp (Paris: Gaume Fréres et J.
Duprey, 1868-1870).

41 Fulbert Cayré, La contemplation augustinienne (Bruges: Desclée de Brower, 1954).

42 Charles Boyer, Essais sur la doctrine de saint Augustin (Paris: Gabriel Beauchesne et ses
fils, 1932).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 65


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

reafirmar la suya. En primer lugar, es importante despejar la
posicion de Agustin respecto a Platon.

Augustinus autem, Platonem secutus quantum fides Catholica
patiebatur, non posuit species rerum per se subsistentes; sed loco
earum posuit rationes rerum in mente diuina, et quod per eas
secundum intellectum illustratum a luce diuina de omnibus
iudicamus: non quidem sic quod ipsas rationes uideamus, hoc
enim esset impossibile, nisi Dei essentiam uideremus; sed
secundum quod illae supremae rationes imprimunt in mentes
nostras.*

Cualquier posibilidad de innatismo (species per se subsistentes) en
el marco de la teoria de la iluminacion queda, por tanto,
descartada por Tomas. Ahora bien, la ultima frase de este
fragmento y, en concreto, el verbo imprimunt deberian ponernos
en alerta ante un posicionamiento por parte del doctor angelicus
coincidente con el de sus adversarios arabes, especialmente
Avicena. Y nada podria hacernos pensar que Tomds no sea, en este
aspecto, aviceniano si no dispusiéramos de ningun otro texto suyo
sobre la teoria de la iluminacion. Tomdas aborda de nuevo el
problema en la pregunta 88 de la Summa Theologiae.** Si en el
fragmento precedente se hace evidente que queria dejar claras las
diferencias entre Agustin y el platonismo, en esta pregunta de la
Summa da respuesta a la interpretacion ontologista e,
indirectamente, nos despeja la duda que ahora se nos planteaba.
En un articulo estructurado segun la mas pura dialéctica tomista,
el filésofo intenta rebatir la afirmacion segun la cual “id quod
primo cognoscitur in mente nostra est Deus”. La interposicion
biblica de Jn 1, 18 (Deum nemo uidit unquam) permite a Tomas
enhebrar su respuesta. El intelecto humano no puede captar las
sustancias inmateriales creadas (los d&ngeles*); mucho menos, por
tanto, debe poder captar las sustancias inmateriales increadas (las
ideas divinas). Otra interposicion biblica permite acabar de
desmentir la posibilidad de conocer a Dios directamente. Se trata
de una cita célebre en el marco de esta disputa, ya que es el mejor

43 Tomas de Aquino, Quaestio disputata de spiritualibus creaturis. Art. 10, ad 8. [64368].

4 Tomads de Aquino. Summa Theologiae, I, q. 88. art. 3.

45 Tomas aborda la cuestion de la posibilidad de percepcion de los dngeles en el art.1 de esta
misma quaestio 88.

66 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

aval de la interpretacion tomista de la iluminacidn: “invisibilia Dei
per ea quae facta sunt, intellecta conspiciuntur” (Rm 1, 20). La cita
de Pablo es especialmente efectiva porque sintetiza
espléndidamente lo que finalmente es la concepcion de la teoria de
la iluminacion de Agustin por parte de Tomas: una réplica de la
teoria abstractiva de Aristoteles. El sujeto de la iluminacion no
seria, por tanto, Dios, sino —de acuerdo con la secuencia
gnoseoldgica tomista— un intelecto agente que obtendria, por
abstraccion, las ideas generales.

Queda claro, por tanto, que el principal objeto de nuestro
conocimiento es la “quidditas rei materialis” y en ningun caso las
ideas divinas. La luz de nuestro intelecto es el medio en el que tiene
lugar el conocimiento, no el objeto directo de nuestro
conocimiento: “lumen intellectus nostri non se habeat ad
intellectum nostrum sicut quod intelligitur, sed sicut quo
intelligitur”. La diferencia de una sola letra (quod / quo) es aqui
fundamental. Nos queda por aclarar, tan solo, en qué sentido el
fragmento de Tomas citado mas arriba se referia a las supremae
rationes como algo que es impreso en nuestra alma.

Al inicio de este mismo articulo tercero de la Quaestio 88, Tomas
habia recordado que “omnia in luce primae ueritatis cognoscimus,
et per eam de omnibus tudicamus; ut dicit Augustinus in libro de
Trin., et in libro de uera Relig.” Sin embargo, es evidente que
después de las dos interposiciones biblicas, no es posible
interpretar que esta vision in luce primae veritatis sea necesario
entenderla ni en sentido platénico ni en sentido ontoldgico.
Conocer en la luz de Dios no puede ser sinonimo de conocer la luz
de Dios, ya que este es un camino vedado al alma humana. ;Cémo
no entenderla, sin embargo, en sentido avicenizante, como si, a la
inversa, nuestra alma recibiera directamente de Dios las ideas
abstractas? Tomds nos aclara que es necesario entender el
conocimiento in luce primae ueritatis teniendo presente que “la luz
de nuestro intelecto, sea natural o fruto de la gracia, no es sino una
impresiéon de la verdad primera”.*® ;Quiere decir esto que esta
“impresion” debe tener necesariamente lugar en cada acto de

46 Lumen intellectus nostri, siue naturale siue gratuitum, nihil aliud est quam quaedam
impressio veritatis primae (Summa Theologiae. I, q. 88. art. 3, ad 1).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 67


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

conocimiento, convirtiendo asi la iluminacion en un acto ligado a
cada acto de conocimiento concreto? Mas bien parece que Tomas
se decanta por considerar que el conocimiento se funda
efectivamente en una luz divina pero que esta luz ha sido
infundida en el alma humana, de forma natural, en el mismo
momento de su creacion. La teoria cognoscitiva encontraria aqui
eco biblico en otro célebre fragmento de Juan: “Deus est lux uera,
quae illuminat omnem hominem uenientem in hunc mundum” (Jn 1,
9), que Tomas introduce precisamente en el inicio de este articulo.
De esta forma no se obvia la necesidad de la intervencion divina
en el proceso de conocimiento, pero se la reduce a una realidad
genealdgica, mientras que el papel mas propiamente genético
quedaria en manos del alma intelecto agente capaz de abstraer las
ideas generales de forma natural, porque forma parte de su
naturaleza haber recibido la luz que le permite abstraerlas. Hacer
intervenir una nueva luz de forma expresa no seria pertinente.
“Ad primum ergo dicendum quod quamuis nihil simus sufficientes
cogitare ex nobis sine operatione Dei, non tamen oportet quod in

quaelibet nostra cognitione, nouum lumen nobis infundatur”.*’

Este fragmento evoca claramente —casi textualmente— un
versiculo de la segunda Carta a los Corintios: “Non quod sufficientes
simus cogitare aliquid a nobis quasi ex nobis, sed sufficientia nostra
ex Deo est” (2 Cor 3, 5). Una evocacion lo bastante evidente pero
que no parece haber detectado alguno de los criticos de la posicion
tomista, como Michele Federico Sciacca que, citando este texto del
Super Trinitate de Tomas concluye con rotundidad: “Y eso ya no es
San Agustin”.*® El intérprete tiene razon. De hecho, no es ni Agustin
ni Tomas. Es Pablo de Tarso.

Modernamente, la tesis tomista ha sido retomada por el jesuita
Charles Boyer* (1884-1980). Dada su coincidencia en el tiempo, asi
como la divergencia de enfoques en relacion con la teoria de la
iluminacion de Agustin, las tesis de Boyer han entrado
abiertamente en polémica con las de Ftienne Gilson, que

47 Tomads de Aquino, Super de Trinitate, pars 1 q. 1 a. 1 ad 1 [84301].

8 Michele Federico Sciacca, San Agustin; version espafiola de Ulpiano Alvarez Diez
(Barcelona: Luis Miracle, 1955), 371.

49 Charles Boyer. Essais sur la doctrine de saint Augustin (Paris, Gabriel Beauchesne et ses
fils, 1932) y L’idée de vérité dans la philosophie de Saint Augustin (Paris, Gabriel Beauchesne
et ses fils, 1940).

68 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

estudiaremos en detalle en el apartado siguiente. Boyer se niega a
sostener una interpretacion de la iluminacion de Agustin en clave
tomista tout court. 1 mismo responde a un ataque velado pero
desgarrador de Gilson con un comentario no menos duro:

M. Gilson déclare dés l’abord que le nombre de ceux qui
s’obstinent a soutenir que le thomisme et ’'augustinisme n’ont
qu’'une seule et méme théorie de la connaissance diminue de jour
en jour. Je le crois bien ; il n’y a méme personne, que je sache, qui
voulit le soutenir un seul instant, si la question restait posée en
termes aussi généraux et aussi simples.>®

La posicion de Boyer parte de la siguiente doble constatacion. En
primer lugar, Agustin ensefia que el alma humana, en contacto con
lo sensible, adquiere una luz creada por medio de la cual conoce la
naturaleza de las cosas sensibles; en segundo lugar, esta
ensefianza contiene todo lo esencial de la doctrina tomista de la
abstraccion.’® En consecuencia, no es ningun error pensar que la
interpretacion que hace Tomas de la epistemologia agustiniana es
esencialmente correcta. Boyer constata que Agustin abandona las
posiciones innatistas muy temprano —que son explicitamente
rechazadas en los textos de madurez— y entonces concluye que la
idea inteligible por medio de la cual juzgamos a los cuerpos
sensibles debe ser una idea adquirida. Esta idea adquirida es la que
nos permite conocer la naturaleza de los cuerpos no “entiérement
déterminée”, es decir, en si, sino en la medida en que ideas
generales (ideas del tipo unidad, belleza, o ser) nos permiten
expresarla. Esto da lugar a un tipo de juicio que va mads alla del
conocimiento proporcionado por los sentidos. Estos no informan
de categorias abstractas como la unidad o la belleza, que son las
que permiten a la inteligencia de encaminar la percepcion hacia la
ciencia. Los textos de Agustin ponen en evidencia, segun Boyer,
que los cuerpos son puestos a disposicion de la inteligencia por
medio de los sentidos y que esta los juzga siguiendo razones
eternas. Boyer quiere coincidir con Gilson en la inexactitud que
supone pensar que, por medio de la iluminacidn, las ideas divinas
se introducen (cuando Agustin habla de imprimantur, por ejemplo)

50 Charles Boyer, “Saint Thomas et saint Augustin d’aprés M. Gilson”. Gregorianum 8, N° 1
(1927), 107.
51 Boyer, Essais sur la doctrine, 177.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 69


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

en la mente humana. Mds bien —concuerda el jesuita con Gilson—
cabe pensar que lo que imprimen las ideas humanas en la mente
humana es “sa forme, sa regle et sa certitude”. Pero afirmar esto
supone, segun Boyer, la necesidad de dar entrada a la abstraccion
y, consecuentemente, a una posicion neta y esencialmente (aunque
no comparta las palabras literalmente) tomista. La secuencia del
acto de conocimiento agustiniano, segun Boyer, seria la siguiente:
cuando emitimos un juicio tenemos un contenido en nuestro
pensamiento. Si ese contenido no es una idea divina y si tampoco
es una representacion sensible, entonces estd formado por una
idea humana que se realiza en la representacion sensible. Es, por
tanto, en presencia de lo sensible, y bajo la influencia de la luz
divina que la inteligencia se ha formado una idea abstracta (la de
unidad, la de belleza) en el mismo momento en que veia esta idea
realizada en el objeto sensible. La fuerza intelectual que, siguiendo
la regla superior de las razones eternas, ha dado lugar a esa idea y
juicio, es una luz creada.* Este es el resumen de Boyer, desde su
punto de vista, esencialmente coincidente con el de Gilson.

Es decir, segun Boyer, nuestra inteligencia nos ilumina, pero esta
iluminacién, en ultimo término, proviene de Dios, puesto que
nuestra inteligencia también procede de El. Nuestra inteligencia,
por tanto, es la luz divina pero una luz divina que actua de forma
suavizada, adecuada a las capacidades del ser humano.
Igualmente, las verdades que percibimos por medio de nuestra
inteligencia iluminada son atenuadas y parciales, pero son
verdades atenuadas y parciales de una verdad que es Dios mismo.
Es en este sentido que Boyer entiende la teoria de la iluminacion
de Agustin y como tiene lugar la vision de las verdades en Dios.>
Tal y como ha observado Sciacca,>* el principal problema de la tesis
de Boyer es que, de la constatacion de que Tomas cita a Agustin en
practicamente todas las paginas de la Summa Theologiae, el jesuita
francés extrae la conclusion de que la teoria agustiniana
constituye una especie de tomismo avant la lettre. Sciacca
considera que, ademas de la influencia aristotélica, es mas sensato
reconocer un fuerte compromiso en la filosofia del doctor

52 Boyer, Essais sur la doctrine, 179-180.
53 Boyer, L’idée de vérité, 232-233.
54 Sciacca, San Agustin, 375.

70 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

angelicus con el pensamiento de Agustin que aristotelizar el
pensamiento tanto de uno como de otro (operacion facilmente
realizable en el caso de Tomas, pero dificilmente sostenible en el
de Agustin). El critico mdas implacable de Boyer, sin embargo, sera
Etienne Gilson, como veremos a continuacion.

3. Interpretaciones no ideogenéticas de la teoria de la
iluminacion
Si las diversas teorias ideogenéticas han gozado mas bien de poco
predicamento a lo largo del siglo XX, ha ido ganando espacio, en
cambio, la explicaciéon propuesta en 1929 por Etienne Gilson.”® La
via gilsoniana es la de la disolucion de la perplejidad a la que
intentan dar respuesta los autores hasta ahora mencionados.
Efectivamente, segun el filosofo francés, no es pertinente intentar
dar respuesta a la pregunta sobre el origen de las ideas divinas
contenidas en la mente humana sencillamente porque, para
Agustin, esto no suponia un problema. En lugar de dirigir nuestra
investigacion hacia la ideogénesis (e intentar averiguar, por tanto,
si las ideas divinas llegan a nuestra mente por implantacion, por
vision o por la propia actividad de la mente humana, como hacen
las demas interpretaciones), Gilson considera que la teoria de la
iluminacién debe dar cuenta, mas bien, de la validez de nuestros
juicios. Es decir, la luz divina se convierte en una suerte de
autoridad reguladora bajo la que actia nuestra mente. Esta
interpretacion, pues, supone renunciar a responder a la pregunta
“ccomo obtiene nuestra mente los conceptos que nos permiten
formar juicios universalmente validos?” y sustituirla por la
siguiente: “;por qué podemos formar juicios universalmente
validos?”. Sila respuesta a la primera pregunta es: “los obtiene por
medio de la iluminacion” se impone la necesidad de explicar como
tiene lugar esta iluminacion, explicacion que Agustin no nos
proporciona. Si, en cambio, intentamos responder a la segunda
pregunta, diremos que: “podemos formar juicios universales

55 Ftienne Gilson, Introduction a létude de Saint Augustin (Paris: Vrin, 1987). Citamos
siguiendo la paginacién de la edicién de Vrin mds reciente y asequible para el lector (1987)
y que concuerda, sin embargo, con las ediciones precedentes, siempre chez Vrin, desde la
segunda (1943), en la que Gilson introdujo numerosos cambios respecto la primera (1929),
que debe darse por superada.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 71


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

porque que Dios ilumina nuestro juicio”. En este caso, aunque no
podamos dar cuenta de cémo ilumina Dios nuestro juicio,
estaremos respondiendo plenamente a la pregunta, puesto que no
estamos inquiriendo por el como sino por el por qué. Gilson centra
sus esfuerzos, pues, en reubicar el objetivo de la pregunta sin
traicionar las intenciones de Agustin.

La potencia explicativa de la interpretacion de Gilson —que se
presenta, como ya hemos ido viendo hasta aqui, con intencion
critica respecto a las interpretaciones anteriores— ha eclipsado en
buena parte las explicaciones ideogenéticas. La teoria de Gilson ha
sido recogida, de hecho, por Frederick Copleston*® en su Historia
de la Filosofia, convirtiéndose, por tanto, en la interpretacion de
referencia y mas ampliamente difundida. Copleston, sin embargo,
si estd dispuesto a conceder un cierto cardcter ideogenético a la
iluminacion, siempre y cuando se entienda que lo que infunde la
iluminacion no es el contenido del concepto sino la calidad del
juicio que realizamos sobre el concepto, el caracter necesario de
un juicio de orden universal.

Entre los intérpretes que se desmarcan de las tesis ideogenéticas,
Gilson cuenta con un precedente tan ilustre como Buenaventura.>’
Esto ha hecho que algunos historiadores de la filosofia, como
TeSelle,”® hayan asimilado ambas posiciones y hablen de
interpretacion buenaventuriana para referirse a la de Gilson. Sin
embargo, ambas explicaciones se presentan en términos
suficientemente diferentes y distanciados en el tiempo como para
que valga la pena dedicar un espacio separado a cada una de ellas.

3.1. Lainterpretacién de Etienne Gilson

Etienne Gilson dedica una treintena de paginas (103-130) de su ya
clasica Introduction a étude de Saint Augustin al analisis detallado
de la teoria agustiniana de la iluminacion y a la critica de las
interpretaciones ontologica y tomista. Gilson comienza por
constatar que el marco metaforico que dara consistencia al
imaginario de la teoria de la iluminacion se encuentra ya de forma

56 Frederick Copleston, Historia de la filosofia (Barcelona: Ariel, 1994). I1, 60-74.
57 Buenaventura, De Scientia Christi, quaestio IV, conclusio.
58 Eugene TeSelle, Augustine the Theologian (New York Herder and Herder, 1970).

72 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

madura en un escrito tan temprano como los Soliloquia. Aqui,
Agustin nos presenta a Dios como un maestro interior y la
iluminacidn se convierte en la imagen de la accion pedagdgica que
Dios ejerce sobre el alma humana. El paralelismo de donde nace la
imagen de la iluminacion es evidente. Dios es a nuestro
pensamiento lo que el sol es a nuestra vista; Dios es fuente de la
verdad como el sol es fuente de la luz; una especie de luz divina
ilumina la verdad para que pueda ser percibida por nuestra
mente, al igual que la luz ilumina los objetos para que puedan ser
vistos por nuestros ojos. Gilson constata que en el origen de la
teoria de Agustin existe un antecedente y una coincidencia. El
antecedente es la tradicion neoplatonica. Ya Platon, con el mito de
la caverna, consagré la analogia de la luz como imagen
epistemoldgica de primer orden. En los Soliloquia, Agustin explica
de manera detallada la alegoria platénica.*® Mas alla de Platon, sin
embargo, la influencia mas cercana de Agustin es Plotino, siempre
mediado por la traduccion latina que de las Enéadas realizara
Porfirio— que habla de un principio espiritual (vo0¢) que es a la
vez causa de la existencia de las cosas, luz para su conocimiento y
regla de vida, haciendo coincidir, por tanto, en el mismo principio,
un triple nivel, ontoldgico, epistemoldgico y ético. Sin embargo,
una teoria inspirada en las tesis neoplatonicas pero que no
concordara con el mensaje evangélico no podria ser aceptada por
Agustin. Ademas, por lo tanto, del antecedente neoplatdnico,
encontramos la coincidencia con las escrituras. Segun Agustin, la
tesis iluminista de Platon desplegada mas tarde por Plotino es
“consonans euangelio” y, mas concretamente, consonans con el
incipit del evangelio de Juan, donde se nos habla de la venida del
Bautista, de quien se dice que “non erat ille lumen, sed ut
testimonium perhiberet de lumine. Erat lumen uerum, quod
illuminat omnem hominem uenientem in hunc mundum”.*® He aqui,
pues, los dos pernios sobre los que Gilson interpreta que Agustin
sostiene su teoria de la iluminacion. Ahora bien, tal y como
remarca Gilson, en Agustin, la explicacion iluminista, lejos de ser
una metafora, es una descripcién ontoldgica. En este sentido, el
historiador francés destaca que, para Agustin, tan solo Dios es luz

59 Agustin de Hipona, Soliloquia, 11, 13, 23.
507n 1, 8-9.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 73


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

en sentido propio, mientras que la luz fisica tan solo esta en un
sentido figurado. Esto lleva, por tanto, al vuelco de la metafora; ya
no es Dios quien actua como lo hace el sol, sino el sol que actua
como Dios lo hace. En esta operacion, Gilson ve la intencidn, por
parte de Agustin, de distanciarse de sus errores de juventud,
especialmente del materialismo maniqueista, que caracterizaba la
luz solar con atributos divinos. Sin embargo, en cualquier caso,
estamos hablando de una metafora y alguno de los dos términos
puestos en juego (el sol y Dios) deberad tener un sentido figurado.

Uno de los problemas centrales de la iluminacion radica en la
delimitacion de qué parte del acto de conocimiento pertenece a la
esfera humana y cudl a la divina. Segun Gilson, es innegable que la
iluminacion no solo no excluye, sino que requiere necesariamente
la participacion de un intelecto humano propio, perfectamente
distinguido de la luz divina. Una ilumina y el otro es iluminado.
Indudablemente, la primera es incomparablemente superior a la
segunda. Agustin se refiere en algin momento a esta mens
intellectualis como intelligentia o intellectus.®*Ahora bien, a pesar
de los numerosos textos que avalan la profunda distincion de
naturalezas entre luz e intelecto, uno de ellos ha generado una
larga controversia en la que Gilson ha tenido un papel
protagonista. Se trata de De Trinitate, XII, 15, 24, donde Agustin
afirma:

Sed potius credendum est mentis intellectualis ita conditam esse
naturam, ut rebus intellegibilibus naturali ordine, disponente
Conditore, subiuncta sic ista uideat in quadam luce sui generis
incorporea, quemadmodum oculus carnis uidet quae in hac
corporea luce circumadiacent, cuius lucis capax eique congruens
est creatus®.

El elemento controvertido es la expresion “in quadam luce sui
generis incorporea” ya que presenta una ambigliiedad de sentido
que Gilson califica, finalmente, de “grammaticalement insoluble”
(Gilson, 1987: 107, n. I). Efectivamente, el genitivo sui generis puede
ser traducido o bien por “de una especie [0 tipo, 0 género]
particular”, o bien por “de su misma especie [0 género]”, (es decir,

61 Gilson cita, concretamente, la Epistola 147 ad Paulinam de Agustin, del afio 413 (ca.).
62 Agustin de Hipona, De Trinitate, XII, 15, 24.

74 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

de la misma especie que la luz). Gilson destaca que tanto Tomas
como los intérpretes agustinianos de tradicidon tomista (hasta
Charles Boyer incluido) se han decantado por la primera
traduccion,® convirtiendo al intelecto humano de Agustin en
analogo al intelecto agente del tomismo. Segun Gilson, el
fragmento de Agustin simplemente quiere afirmar que el alma ve
lo inteligible en una luz incorpdrea, incorporea como ella misma
(de su mismo género, no de un tipo diferente). Por tanto, nos
encontramos simplemente ante una oposicion entre el género
espiritual del pensamiento y el género corporal de la vista y seria
un error empefiarnos en “y lire une communauté d’ordre
ontologique entre l’étre de la lumiére et I’étre de l'intellect”.** Pero
mads alla de esta constatacion, a Gilson le interesa —hasta el punto
de convertirse en una de sus tesis centrales sobre la iluminacion
agustiniana— establecer el caracter natural del proceso de
conocimiento. Efectivamente, la iluminacion se convierte en la
condicion necesaria para que nuestro intelecto sea capaz de
pensar la verdad, pero siempre en virtud de un orden natural
establecido por él. Por eso Gilson propone referirse a esta luz que
posibilita el proceso de conocimiento como “lumiere naturelle”. El
historiador pretende, por un lado, negar el extremo avicenizante
segun el cual Dios estaria pensando en nuestro lugar, pero también
cualquier tipo de interpretacion sobrenatural de la iluminacion.
La luz divina ilumina a todos los hombres por el simple hecho de
estar dotados de intelecto.

Ahora bien, scomo ocurre exactamente esta iluminaciéon? Para
hacer frente a esta pregunta, Gilson parte de una distincion que es
consecuencia directa de lo que acaba de establecer (el caracter
natural de la iluminacién). Segun Gilson no es posible hacer frente
al problema si no distinguimos claramente entre dos tipos de
iluminacion: la que tiene lugar cuando distinguimos los objetos de

8 Hay que hacer notar que la nota al pie de la pagina 107 donde Gilson desarrolla este
problema contiene un error evidente: Gilson reivindica la primera traduccién cuando, en
realidad, quiere decir la segunda. Dénde dice “Nous croyons que la premiére traduction est
la plus naturelle”, tiene que decir, en realidad “Nous croyons que la deuxiéme traduction...”.
Si no se enmienda este error se hace dificil entender nada de lo que realmente defiende
Gilson

64 Gilson, Introduction a l’étude, 107, n. 1. Esta nota, de una extensién considerable, se ha
convertido en uno de los puntos de referencia de la obra que Gilson dedica a Agustin y es
parada obligada por todos los comentaristas (criticos o no) posteriores.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 75


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

la creacion gracias a la luz divina, pero sin ver esa luz (éste seria,
segun Gilson, el caso natural de iluminacidn) y la que tiene lugar
cuando vemos esta luz directamente (este seria el caso de la
experiencia mistica). Etienne Gilson se muestra claramente
partidario de interpretar la iluminacion agustiniana en términos
naturales y no misticos. Es decir, segun Gilson es necesario rehuir
una interpretacion de la iluminacion agustiniana como una
intuicion del contenido de las ideas de Dios. Ver las ideas de Dios
equivaldria a ver a Dios. Ver las cosas en las ideas de Dios
equivaldria a tener un conocimiento de las cosas a priori, ya que
las ideas divinas (Agustin las llama ideae, formae, species, rationes
o regulae, segin el caso®) son, como Dios mismo, eternas,
inmutables y necesarias, no son criaturas formadas sino la forma
de toda criatura. Sin embargo, segun Gilson, es evidente que la
iluminacién no dispensa del conocimiento sensible. Por eso es
necesario aclarar qué papel juega, la experiencia sensible, en el
conocimiento agustiniano.

Gilson excluye, de entrada, que el papel que Agustin hace jugar a
la experiencia sea equivalente ni al de Platon ni al de Aristoteles.
El rechazo de la interpretacion platonica se basa en el simple
hecho de que Agustin rehuye —al menos en los textos de
madurez— la teoria de la reminiscencia; para conocer, el alma no
es remitida al pasado de una vida anterior sino al contacto
presente con las ideas de Dios. La lectura aristotélica tampoco
parece viable a Gilson dado que el punto de partida es
radicalmente distinto en Aristoteles y en Agustin. Es cierto que
ambos hacen jugar un papel indispensable a las sensaciones a la
hora de forjarse una idea de las cosas materiales, pero, segun
Agustin, la sensacion es una accion que el alma desempefia,
mientras que para Aristoteles es una pasion que sufre. Por otra
parte, el alma sensitiva aristotélica se encuentra en plano de
igualdad respecto al cuerpo sensible y esto es lo que permite que
el cuerpo actue sobre el alma iniciando el proceso de abstraccion
inteligible. Para Agustin, en cambio, el alma se encuentra en una
situacion de trascendencia absoluta respecto al cuerpo y tanto la
sensacion como la imagen son productos directos del pensamiento.
Gilson quiere limitar la accidn iluminativa estrictamente al &mbito

85 Agustin de Hipona, De diuersis quaestionibus octoginta tribus, 83, quaestio 46, 1-2.

76 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

del conocimiento superior (sapientia), aquel en el que los datos
sensibles no tienen ningun tipo de relevancia y excluirlo, por tanto,
del conocimiento inferior (scientia), donde los sentidos y la ratio
inferior actuan de forma conjunta.

Ahora bien, si negamos a la iluminacion cualquier tipo de trafico
abstractivo de lo sensible al inteligible, ;entonces en qué consiste
exactamente la iluminacion? Gilson subraya lo que podria ser
interpretado desde la perplejidad como wuna laguna
incomprensible en la teoria agustiniana. Efectivamente, Agustin
construye una teoria del conocimiento que se apoya
fundamentalmente sobre la metdfora de la iluminacion divina
pero una vez anunciada, se ahorra todos los detalles, dejando de
esta manera la teoria incompleta. Gilson constata que varios
autores, a lo largo de los siglos, han intentado remediar el caracter
incompleto de la teoria agustiniana y acaba preguntdndose si
verdaderamente hay que completar nada. Si Agustin deja la
explicacion donde la deja es, segun Gilson, porque para el obispo
de Hipona no existe ningun problema de conversion de lo sensible
al inteligible. Lo que intentaria responder Agustin no seria como
se forman las ideas generales, sino como conocemos la verdad (en
el sentido de como es que conocemos la verdad). Si el problema de
la formacion de las ideas generales no es verdaderamente un
problema en Agustin es porque el marco conceptual en el que él
piensa es mucho mas cercano al platonismo (y al neoplatonismo)
que al aristotelismo. Esto supone que también el mundo fisico se
desarrolla y estd sometido a reglas y proporciones numéricas
inteligibles. Debido a la superioridad jerarquica del pensamiento,
sin embargo, es imposible la abstraccion ni ningun tipo de
comunicacion de sustancias desde los cuerpos hacia el alma,
mientras que si es posible del alma hacia el cuerpo. Segun Gilson,
esta interpretacion tiene la virtualidad de conciliar los puntos de
vista de aquellos que atribuyen un papel (demasiado) activo al
intelecto humano (tomistas) y la de aquellos que le atribuyen un
papel (demasiado) pasivo (avicenizantes); visto desde este nuevo
punto de vista, el intelecto seria a la vez activo y pasivo, segun el
orden de la relacion. Es activo en relacion con los cuerpos, puesto
que las sensaciones serian producciones del intelecto a partir de
los cuerpos. El intelecto también se mostraria activo en relacion

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 77


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

con las imagenes particulares (la imaginacion). Pero a pesar de ese
caracter activo, siempre se acabaria haciendo presente en el
pensamiento algo que no puede proceder ni de los objetos ni del
pensamiento. Se trata del juicio verdadero, que debe ser
necesariamente independiente de todo origen sensible. Si el
intelecto no es capaz de producirlo, entonces tendra que recibirlo
forzosamente y aqui es donde aparece el rol pasivo del intelecto.
Gilson esta pensando en verdades necesarias del juicio, como las
relacionadas con el numero, el bien, la verdad, la belleza, etc.

La conclusion de Gilson, por lo tanto, que él mismo hace
provisional salvo meliori iudicio (Gilson, 1987: 124) es que la
iluminacion agustiniana no implica ningun ontologismo sino, mas
bien, una accidn reguladora (de ahi que Agustin se refiera en mas
de una ocasion a las ideas divinas como regulae). Esta conclusion
se apoya sobre el caracter natural, no mistico, de la iluminacidn.
Es aceptable el conocimiento por, en o dentro de las razones
eternas, pero en ningun caso lo es el conocimiento de las razones
eternas. Gilson acaba aportando como prueba de ese caracter
natural de la iluminacion, un argumento moral. El historiador
francés establece una jerarquia de iluminaciones. En primer lugar,
tenemos al hombre justo, que reconoce las reglas de justicia en su
interior en su expresion caduca y mutable. Este mismo hombre
justo conoce las reglas de la justicia en la verdad divina en su
inmutable y necesaria expresion. Por su parte, el hombre injusto
no puede conocer dentro de si unas reglas de justicia que no posee
porque no es virtuoso, pero sin embargo conoce perfectamente la
injusticia (sabe cudndo se comporta injustamente) y ese
conocimiento solo puede ser un conocimiento en la luz divina (la
misma que comparte con todos los demds humanos, justos o
injustos), pero en ningun caso de la luz divina, puesto que esto
supondria admitir la posibilidad del mistico injusto.

La exposicion de Gilson concluye con un resumen de tres puntos
finales. En primer lugar, la luz inteligible que nos permite conocer
las verdades generales no pertenece a nuestro intelecto (como
afirman los tomistas) sino a Dios. Es Dios mismo, en realidad. En
segundo lugar, esa luz que procede de Dios y que ilumina a nuestro
intelecto, se mantiene siempre exterior a nosotros. La verdad
creada en el hombre no es conocida en el hombre sino en Dios

78 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

(aceptar lo contrario supondria admitir que el injusto ve la justicia
en su interior —in sua natura—). Por ultimo, este conocimiento en
Dios no pertenece al orden mistico sino al orden natural. La
iluminacion es accesible y necesaria a todos los hombres
independientemente de su condicion moral. Suponer lo contrario
implicaria abrir la puerta a toda la humanidad (incluidos los
impios) a un estado de unién mistica semipermanente.

3.2. Acerca del problema del sui generis

Tal y como hemos visto en el apartado anterior de este trabajo, uno
de los debates que centra la atencidn de los estudiosos de la teoria
de la iluminacion de Agustin es lo que podriamos llamar “el
problema del sui generis”. Efectivamente, Etienne Gilson, de un
lado, y los intérpretes tomistas y avicenianos, del otro, sostienen
dos interpretaciones diferentes de uno de los fragmentos en el que
Agustin hace explicita de una manera mas clara su concepcion de
la iluminacion. Se trata del De Trinitate XII, 15, 24, en el que la
expresion “in quadam luce sui generis incorporea” puede
traducirse de manera igualmente satisfactoria por “en una luz de
un tipo particular” o bien “en una luz de su mismo género”. Y
escoger una traducciébn u otra puede tener importantes
consecuencias hermenéuticas, ya que puede decantar la
interpretacion hacia un terreno interpretativo u otro. Ya hemos
visto que las interpretaciones tomista y aviceniana, en un intento
de analogar esta “lux sui generis incorporea” con el intelecto agente
aristotélico, se decantaban por la primera traduccion y daban a
“esa luz de un tipo particular” el mismo rango ontoldgico que a
nuestro intelecto, confundiendo, en consecuencia, luz que ilumina
e intelecto iluminado. En cambio, Etienne Gilson se decantaba por
pensar que el genus al que se refiere Agustin es el género
incorpéreo del alma y, por lo tanto, habria que traducir la
expresion por “en una luz de su mismo género”, es decir, de tipo
incorporeo, como el alma misma, que también es incorporea. Pese
a proponer esta traduccion y defenderla de forma convincente,
Gilson concluye la imposibilidad de imponer una lectura por
encima de otra, y reconoce encontrarse ante un problema
“gramaticalmente insoluble”. Justamente porque se trata de un
problema, en primer lugar, gramatical, creemos que no tiene nada

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 79


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

de insoluble y que precisamente en casos como éste el “método
Courcelle”, es decir, un trabajo basado en la comparacion filoldgica
debe resultar fructifero y debe permitirnos llegar a algun tipo de
conclusion cientificamente convincente. Para llegar a esta
conclusion, empecemos por detectar todos aquellos casos en los
que Agustin, a lo largo de De Trinitate, utiliza la expresion sui
generis, e intentemos extraer, de estos usos, una regla de
traduccidon que nos permita sacar alguna conclusion en el caso que
nos ocupa.

La expresion sui generis aparece un total de ocho veces a lo largo
de los quince libros que constituyen el tratado de Agustin De
Trinitate. En tres de estas ocasiones,® la construccion sui generis
no presenta una estructura gramatical comparable a la del
fragmento que nos interesa dilucidar. De los otros cinco, un
fragmento es justamente el estudiado y los otros cuatro los
transcribimos a continuacion.

[Quaecumque notiones] reddunt quamdam sui generis
trinitatem®’.

Quaeramus igitur in hac imagine Dei quamdam sui generis
trinitatem, adiuuante ipso qui nos fecit ad imaginem suam®,
Haec de libro Sapientiae propterea posui, ne me fidelium
quispiam frustra et inaniter existimet in creatura prius per
quasdam sui generis trinitates quodam modo gradatim, donec ad
mentem hominis peruenirem, quaesisse indicia summae illius
Trinitatis, quam quaerimus cum Deum quaerimus®.

In duodecimo discernenda uisa est sapientia ab scientia, et in ea
quae proprie scientia nuncupatur, quia inferior est, prius
quaedam sui generis trinitas inquirenda’.

A estos hay que afiadir aun otro de estructura casi idéntica pero
que sustituye sui por cuius:

8 Se trata de los fragmentos siguientes: “tamquam in sui generis carcerem” (111, 7.12); “terra
[produxit] autem prima sui generis germina et prima sui generis animalia” (III, 8.13); “is enim
sensus corporis maxime excellit, et est uisioni mentis pro sui generis diuersitate uicinior” (XI,
1.1.

%7 De Trinitate, XIII, 20.26

%8 De Trinitate, XIV, 4. 6

% De Trinitate, XV, 2.3

0 De Trinitate, XV, 3.5

80 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

Placuit quippe uelut gradatim ascendentibus in utraque requirere
apud interiorem hominem quamdam sui cuiusque generis
trinitatem, sicut prius apud exteriorem quaesiuimus’.

Observamos que estos cinco fragmentos comparten con “in
quadam luce sui generis incorpora” una idéntica estructura
sintdctica, que podemos esquematizar de la siguiente manera:
quidam + sui (o cuius) generis + sustantivo. Los cinco tienen en
comun que el sustantivo que aparece detrds de sui generis es
trinitas, en minuscula, ya que en todos los casos Agustin esta
poniendo de manifiesto algun tipo de analogia entre una trinidad
interior al hombre, una trinidad de conocimientos, una trinidad en
el orden de las cosas, o en la ciencia, y la Trinidad divina.
Justamente porque Agustin estd trabajando con analogias, estas
trinidades van siempre acompafadas del adjetivo quidam; son
cierta trinidad, una especie de trinidad. Y sui generis, a su vez, nos
conecta este tipo de trinidad con el sustantivo que le corresponde.
Si hablamos de una trinidad propia del hombre, entonces sui
generis hace referencia al hombre; si hablamos de una trinidad
propia de las ciencias, entonces sui generis hace referencia a las
ciencias. No parece, por lo tanto, que debamos tener ningun
problema para traducir, por ejemplo, “quaecumque notiones in
animo fidelis hominis redducente quamdam sui generis trinitatem”
por “todos los conocimientos que existen en el alma del hombre
creyente forman una especie de trinidad de su mismo género” (es
decir, del mismo género de los conocimientos). Igualmente,
traduciriamos “quaeramus igitur in hac imagine Dei quamdam sui
generis trinitatem”, por “buscamos en esta imagen de Dios una
cierta trinidad de su mismo género” (es decir, del mismo género
que la imagen de Dios). Aplicar en ninguno de estos casos la
traduccion alternativa y decir por ejemplo “una cierta trinidad de
un tipo especial” nos alejaria claramente del sentido que parece
que Agustin quiere dar al texto. Basta con juntar estos cinco
fragmentos que estamos comentando para darnos cuenta de que
Agustin no quiere descubrir cinco trinidades, todas ellas “de un
tipo especial” sino cinco tipos de trinidad que lo Unico que tienen
de especial es que corresponden a realidades distintas cada una: a

. De Trinitate, XIIL. 20, 26

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 81


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

la ciencia y a la sabiduria, a los conocimientos del creyente, a la
imagen de Dios o a las cosas creadas. Si trasladamos el mismo caso
al fragmento polémico de De Trinitate XII, 15.24, tenemos que el
alma percibe las cosas inteligibles en una especie de luz incorporea
y sui generis hace referencia al género del alma. De tal forma que
podriamos traducir el fragmento entero como sigue:

Mas bien hay que creer del alma intelectual que ha sido creada de
tal modo que, unida a las cosas inteligibles siguiendo un orden
natural, tal y como ha dispuesto el Creador, las vea en una especie
de luz incorpdrea de su mismo género [del género del alma], al
igual que el ojo del cuerpo ve lo que le rodea en la luz corpdrea,
ya que ha sido creado capaz de esa luz y le es apropiada’.

Esta traduccion, apoyandose en el sentido que creemos que hay
que atribuir al resto de expresiones similares que encontramos en
De Trinitate, se aleja definitivamente de la tomista y la avicenista y
se acerca a la de Gilson. Lo que estad en juego tras una u otra
traduccion es la concepcidon de una especie de intelecto agente
more aristotelico que seria el encargado de producir la iluminacion
y que anularia la distancia ontoldgica entre el intelecto iluminado
y la luz que lo ilumina. Gilson no ve motivos para contemplar esta
posibilidad ni siquiera si optaramos por la primera traduccidn
(“una luz de un tipo especial”). Sin embargo, si las razones que
hemos aportado a favor de la segunda traduccion resultan
convincentes, la tesis de Gilson parece verse aun mas reforzada y
limita enormemente el recorrido de las demads interpretaciones.

3.3. Un precedente medieval de Gilson: Buenaventura

La interpretacién de Ftienne Gilson que acabamos de exponer
encuentra un cierto antecedente en una pagina de Buenaventura
da Bagnoregio (ca. 1217/1221 - 1274) que, sin embargo,
sorprendentemente no es citada por el historiador francés. Se trata
de un fragmento de De scientia Christi,”®* donde Buenaventura
rechaza tanto la interpretacion ontoldgica como la tomista y
propone una tercera via, que comparte con Gilson, y que pone el
acento en el aspecto normativo o regulativo. Por Bonaventura, no

2 Agustin de Hipona, De Trinitate XII, 15.24.
8 Buenaventura, De scientia Christi, quaestio IV, conclusio.

82 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

se corresponde a la ensefianza agustiniana que todo lo que
conocemos de manera cierta lo conozcamos exclusivamente
gracias a la evidencia que nos brinda la luz eterna. Si asi fuera,
afirma el doctor seraphicus, la frontera que separa el conocimiento
natural de lo sobrenatural seria inseparable. “Et tunc non differret
cognitio uiae a cognitione patriae, nec cognitio in Verbo a cognitione in
propio genere, nec cognitio scientiae a cognitione sapientiae, nec cognitio
naturae a cognitione gratiae, nec cognitio rationis a cognitio
reuelationis”.”

Si esta seria una interpretacion que caeria en el exceso,
Buenaventura tampoco esta dispuesto a aceptar la del otro
extremo, que caeria en el defecto de no dar a la iluminacion otro
papel que el de mera influencia, una influencia necesaria en el acto
de conocimiento pero que no permitiria a quien conoce alcanzar
propiamente la razon eterna. Aqui, naturalmente, Buenaventura
estd combatiendo la interpretacion tomista, y lo hace con las
mismas palabras de Agustin.

Et hic quidem modus dicendi est insufficiens secundum uerba
beati Augustini, qui uerbis expressis et rationibus ostendit, quod
mens in certitudinali cognitione per incommutabiles et aeternas
regulas habeat regulari, non tanquam per habitum suae mentis,
sed tanquam per eas quae sunt supra se in ueritate aeterna.”

Si en esta segunda critica, Buenaventura hablaba de
inconmutabiles et aeternae regulae, en su interpretacion final, que
el franciscano califica de medium entre las dos propuestas
criticadas, la razon eterna se convierte en regulans y ratio motiva
indispensable para el conocimiento humano, pero no in sua
omnimoda claritate sino con la colaboracion de la razon creada.

Et ideo est tertius modus intelligendi quasi medium tenens inter
utramque uiam, scilicet quod ad certitudinalem cognitionem
necessario requiritur ratio aeterna ut regulans et ratio motiua,
non quidem ut sola et in sua omnimoda claritate, sed cum ratione
creata, et ut ex parte a nobis contuita secundum statum uiae.”®

" Ibid.
75 Ibid.
76 Ibid.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 83


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

La concepcion de una ratio aeterna ut regulans et ratio motiua,”
aunque Buenaventura la considere un término medio entre los dos
extremos criticados, representa, en realidad, un salto adelante al
problema de la iluminacion agustiniana, muy parecido al que
realiza Etienne Gilson en el siglo XX. Buenaventura esta obviando
la pregunta ideogenética que se preocupa por indagar el origen de
las rationes aeternae (si proceden, por naturaleza, del intelecto
humano que las extrae del conocimiento sensible, o bien de un
intelecto agente externo al hombre, o estan en conexion ontoldgica
con Dios). Buenaventura supera la pregunta afirmando que la
iluminacion tiene lugar por concurrencia de la ratio creata y la
ratio aeterna, es decir, de forma colaborativa, pero, sobre todo,
respondiendo que esta ratio aeterna se hace presente ut regulans
et ratio motiua. Es decir, mas como una influencia efectiva pero
formal, regulativa, que como la impresion (o abstraccion) de unos
contenidos, de unas ideas concretas.

Referencias

Agustin de Hipona. De ciuitate dei. Patrologia Latina, 41. Paris: J. P. Migne, 1845, 13-804.

Agustin de Hipona. De diuersis quaestionibus octoginta tribus. Patrologia Latina, 40. Paris: J.
P. Migne, 1865, 11-100.

Agustin de Hipona. De libero arbitrio Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 1221-
1310.

Agustin de Hipona. De quantitate animae, Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 1035-
1080.

Agustin de Hipona. De Trinitate. Patrologia Latina, 42. Paris: J. P. Migne, 1865, 819-1098.
Agustin de Hipona. De uera religione, Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 121-172.

Agustin de Hipona. De utilitate credendi, Patrologia Latina, 42. Paris: J. P. Migne, 1865, 65-92.

"7 Buenaventura aclara la diferencia entre causa efficiens, causa meritoria y ratio motiva en
Commentaria in Quatuor Libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi, scholion, 2: “Differt
causa efficiens, causa meritoria, ratio motiua. Deus solus est causa efficiens gratiae et gloriae;
causa meritoria, quae vel ad dispositionem uel aliquo modo ad causam efficientem
reducitur, non potest esse nisi in creatura, sed est praeuisa a Deo. Ratio motiua differt a
causa meritoria. Nam ratio latius patet quam causa, quae concipitur ut influens in effectum;
unde unum diuinum attributum a nobis concipi potest ut ratio alterius, minime autem ut
causa. Item terminus motiua latius patet quam meritoria, ut manifestum est. Hinc est, quod
ratio motiua potest concipi tum ex parte Dei, v. g., ostensio suae misericordiae, tum ex parte
praedestinati; et ex hac parte iterum dupliciter: uel quatenus haec ratio fundatur in aliquo
merito (et tunc coincidit cum causa meritoria), uel ut supponit tantum aliquod motiuum
congruitatis™.

84 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Oriol Ponsati-Murla

Agustin de Hipona. Retractationum libri duo. Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841,
583-656.

Agustin de Hipona. Soliloquia, Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 869-904.
Aristételes. Acerca del alma (De anima). Madrid: Gredos, 2020.
Bacon, Roger. The Opus Majus. Oxford: Clarendon, 1897.

Boyer, Charles. “Saint Thomas et saint Augustin d’aprés M. Gilson”. Gregorianum 8, n° 1
(1927): 107.

Boyer, Charles. Essais sur la doctrine de saint Augustin. Paris: Gabriel Beauchesne et ses fils,
1932.

Boyer, Charles. L’idée de vérité dans la philosophie de Saint Augustin. Paris, Gabriel
Beauchesne et ses fils, 1940.

Buenaventura. Commentaria in Quatuor Libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi.
Florencia: 1882.

Buenaventura. Quaestiones disputatae de scientia Christi. Freiburg im Breisgau: Herder,
2021.

Cayré, Fulbert. La contemplation augustinienne. Bruges: Desclée de Brower, 1954.
Cicerdn. Disputaciones tusculanas (Disputationes tusculanae). Madrid: Gredos, 2016.
Copleston, Frederick. Historia de la filosofia. Barcelona: Ariel, 1994.

Dictionnaire de Théologie Catholique (DTC). Paris: Librairie Letouzay, 1903-1972.
Gilson, Etienne. Introduction a Pétude de Saint Augustin. Paris: Vrin, 1987.

Homero. Odisea. Madrid: Gredos, 2019.

Jerphagnon, Lucien (ed.). Oeuvres de saint Augustin, sous la direction de Lucien Jerphagnon.
Paris: Gallimard, 1998-2002 (3 vols.).

Jerphagnon, Lucien. Augustin et la sagesse. Paris: Desclée de Brouwer, 2006.

Kleutgen, Joseph. La Philosophie scolastique, Exposée te défendue par le R.P. Kleutgen;
traduite avec lautorisation de Uauteur, par le R.P. Constant Sierp. Paris: Gaume Fréres
et J. Duprey, 1868-1870.

Kristeller, Paul Oskar. Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino. Firenze: Sansoni, 1953.

Macken, Raymond. “La Théorie de I'Illumination Divine dans la Philosophie d’Henri de
Gand”. Recherches de Théologie Ancienne et Mediévale n° 39 (1972): 82-112.

Malebranche, Nicolas. De la recherche de la vérité ou Uon traite de la nature de Uesprit de
homme, et de l'usage qu’il en doit faire pour éviter Uerreur des sciences. Paris: Vrin,
1945.

Nash, Ronald. Light of the Mind: St. Augustine’s Theory of Knowledge. Lexington: University
of Kentucky, 1969.

Portalié, Eugéne. A Guide to thought of Saint Augustine. Chicago: Henry Regnery, 1960.

Sciacca, Michele Federico. San Agustin; version espafiola de Ulpiano Alvarez Diez. Barcelona:
Luis Miracle, 1955.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 85


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson sobre la nocién agustiniana de iluminatioy la querella hermenéutica del su/ generis

TeSelle, Eugene. Augustine the Theologian. New York: Herder and Herder, 1970.

Tomdas de Aquino. Quaestio disputata de spiritualibus creaturis. Opusculos y cuestiones
selectas, I. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2004).

Tomaés de Aquino. Quaestiones disputatae de veritate. Universidad de Navarra: EUNSA, 2016.

Tomdas de Aquino. Summa Theologiae (4 vols). Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos,
1994.

El autor

Oriol Ponsati-Murla (Figueres, Catalufia, 1978). Licenciado y doctorado en
la Universitat de Girona, con una tesis sobre el relato de la conversion de
Agustin de Hipona. Ha sido, durante quince afios, profesor de Filosofia
Antigua, Filosofia Medieval e Historia de la Ciencia y la Cultura en la
Universitat de Girona. Ha sido investigador invitado por la Universidad
Nacional Auténoma de México (mayo 2025) y actualmente (septiembre-
diciembre 2025) es "Josep Pla Visiting Professor in Catalan Studies" en la
Stanford University (California, USA). oriol.ponsati@udg.edu

86 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:oriol.ponsati@udg.edu

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval

Numero especial 2025. Mendoza, Argentina

Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 87-108

Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index

Recibido: 02 de septiembre de 2024 - Aceptado: 11 de noviembre de 2024

d | https://doi.org/10.48162/rev.35.052

Apuntes sobre una metafisica del ens y el actus
essendi
segiin Etienne Gilson

Notes On a Metaphysics of Ens and the Actus Essendi According
To Etienne Gilson

Patricia Carolina Pérez de Catalan
Universidad Nacional de Cérdoba,

Cordoba, Argentina.
patricia.perez@unc.edu.ar

Sumario

1. Introduccién.

2. Sobre el método, los principios de lo real y su orden

3. Metafisica del ente y del Ser: los principios constitutivos y su alcance
4. Colofén

Resumen Gilson entiende, conforme a los principios metafisicos
avistados por el te6logo Santo Tomds de Aquino, que, ante el encuentro
del hombre en la experiencia sensible con un existente concreto que le
es connatural, el intelecto concibe de manera evidente el ente y la
esencia; y para evitar errar en la comprension de la realidad por su
ignorancia y aclarar las dificultades que implican, sefiala la exigencia
tanto de dilucidar lo que significan tales nombres, como asi también el
modo en que se encuentran en los diversos existentes y, no menos
importante, la correcta relacion con las intenciones légicas, justamente
para evitar confundirlas con lo real.

Palabras clave: metafisica; ens; essentia; esse; ipsum Esse subsistens

Abstract: This article explores the metaphysical principles of Thomas
Aquinas as understood by Gilson. When man encounters a concrete
existent in sensible experience, the intellect conceives being and essence

Scripta Mediaevalia- Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 87


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.052
https://orcid.org/0009-0002-0873-4546
mailto:patricia.perez@unc.edu.ar

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

in an evident manner. However, to avoid errors in understanding reality
and to clarify difficulties, it is necessary to elucidate the meaning of key
terms and their relationship with logical intentions. This article examines
the implications of Gilson's interpretation of Aquinas' metaphysics and
its significance for understanding reality.

Keywords: metaphysics; being; essence; act of being; self-subsisting
Being

1. Introduccion

En pleno siglo XX, el fildsofo e historiador Etienne Gilson procura,
con su profundo trabajo de catdlico intelectual y en gran parte de
su profusa obra, acercar para la inteligencia de nuestro tiempo’,
signado por la convulsion de una violencia de inédita escala global,
aquellas verdades que considera debieran conservarse, y no
perderse; aquellos principios que con tanto esmero fueron
alcanzados por las especulaciones filosoficas y teoldgicas de la
mancomunada tradicion antigua y medieval, abocados en sus
esfuerzos por su comun amor a la Sabiduria,* pues su luminosidad
es una pristina guia para los hombres que asumen la
responsabilidad de dar acertadas respuestas a los desafios de la
cultura actual.

Como avezado estudioso del medioevo, y con su especial atencion
alas verdades dirimidas en la doctrina del tedlogo Santo Tomas de
Aquino, espigamos de su ensefianza lo que entendemos son claves
que delimitan, a modo de prolegomeno, la cuestion de los
principios metafisicos que fundamentan lo real, a la que nos
cefiiremos en nuestro trabajo.

Seguin nos remite nuestro pensador,? el fraile dominico sefiala el
fin propio de la vida del hombre en la excelsitud de la vida

LRien de plus vexant pour le pauvre érudit que de se voir battu sur son propre terrain par des
armes discourtoises : Uintelligence et Uesprit. Car c’est toute la question”, en Ftienne Gilson,
“Chesterton, le Moyen Age et la Réforme”. Sept, n° 3, 17 mars 1934, 3. Cfr. Etienne Gilson, Un
philosophe dans la cité. 1908-1943. Oevres Compleétes 1, textes présentes et annotés par F.
Michel, (Paris: J. Vrin, 2019), 484.

2 Cfr. Etienne Gilson, El Amor a la Sabiduria (Buenos Aires: Ediciones Otium, 1979), 95.

3 El presente escrito reformula en parte nuestro articulo Patricia Carolina Pérez de Catalan,
“El actus essendi en la doctrina de Santo Tomds segun Etienne Gilson”, Cuadernillo XLVII

88 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

contemplativa, y por lo tanto, dedicarla a buscar la Sabiduria es su
perfeccion y lo mdas sublime, de maximo provecho y alegria.*
Asimismo, nos indica que su objeto primero es la verdad divina,
verdad manifiesta, no obstante, en una doble vertiente, aquella del
Dios trascendente que, por tal, se revela a Si mismo al hombre,
quien aspira, a su vez, a su contemplacidn definitiva. Su verdadero
nombre, asevera el Angélico, es Jesucristo, pues Cristo es la Verdad:

Por esto, la Sabiduria divina encarnada declara que vino al
mundo para manifestar la verdad:> ‘Yo para esto he nacido y he
venido al mundo, para dar testimonio de la verdad’ (Ioh 18, 37).¢
Y el Fildsofo determina que la primera filosofia es la ciencia de la
verdad, y no de cualquier verdad, sino de aquella que es origen de

Semana Tomista. Congreso Internacional: El legado de Tomds de Aquino a setecientos afios de
su canonizacion, 47, (2023)

4 Cfr. Tomas de Aquino, Suma Contra los Gentiles 1, c. 2, trad. Fr. J. M. Pla Castellano O.P.
(Madrid: BAC, 1970).

5 Por la sabiduria de Dios son manifestados los arcanos de la Divinidad, son producidas las
obras de las criaturas, y son restauradas y perfeccionadas con aquella perfeccién que
alcanza su fin, cfr. Tomas de Aquino, “Prélogo de Santo Tomds”, en Comentario a las
Sentencias de Pedro Lombardo L1, ed. ]. C. Cruz (Pamplona: Eunsa, 2004). Jesucristo ensefia
que el conocimiento que nos hace bienaventurados se ancla en dos verdades: La Divina
Trinidad y la Humanidad de Cristo. “Christi humanitas est via qua ad Divinitatem
pervenitur”, cfr. Tomds de Aquino, Compendio de Teologia L.1, c. 2, a. 3, trad. J. I. Saranyana
y J. Restrepo Escobar, (Madrid: Rialp, 1980).

§ Etienne Gilson lo expresa asi: “Por la encarnacién Dios se ha hecho hombre, es decir que
las dos naturalezas, la divina y la humana, se han encontrado unidas en la persona de Cristo.
Lo que es menos conocido, incluso para aquellos que adhieren a este misterio por la fe, es
la asombrosa transformacion que introduce en la naturaleza entera y, en consecuencia, en
la manera en la cual debemos concebirla en lo sucesivo. Deberia decirse mds bien: las
asombrosas transformaciones, porque este misterio incluye tantos otros que nunca
terminariamos de considerar sus consecuencias (...) A partir del momento en que la
naturaleza humana es asumida por la naturaleza divina en la persona de Cristo, Dios no
s6lo domina y gobierna la naturaleza como Dios, sino también como hombre (...) sabemos
que la Iglesia es el cuerpo mistico de Cristo; que sus fieles son los miembros de ese cuerpo
mistico (...) por tanto, en cuanto miembros de Cristo todos los fieles son sacerdotes y reyes
(...) Hay por tanto, ya desde ahora, en cada cristiano, como una imagen e incluso como una
participacién de ese misterio supremo: la humanidad divinizada por la gracia, revestida, en
su propia miseria, de una dignidad sacerdotal y real a la vez, que constituye el misterio del
hombre cristiano”, Ftienne Gilson, “La inteligencia al servicio de Cristo Rey”, en El amor a
la sabiduria (Buenos Aires: Otium, 1978), 70-71. En este sentido, es digno de mencién la
elaboracién minuciosa que realiza Nemesio Agustin Yaccuzzi, Y Ustedes, ;quién dicen que
Yo Soy?: Una aproximacion a la estructura metafisica de la persona de Jesucristo nuestro
Serior (Cordoba: Advocatus, 2020). En este texto Yaccuzzi redirecciona su analisis a la
Persona de Jesucristo, Dios y Hombre Verdadero, fundamentado paso a paso en las cuarenta
y siete tesis tomistas del ser seleccionadas por Etienne Gilson en Elementos de una metafisica
tomista del ser, incluido en dicha obra. Cfr. también Etienne Gilson, “Eléments d’une
métaphysique thomiste de I’étre”, en Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge
40 (Paris: J. Vrin, 1973), 7-36.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 89


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

toda otra, de la que pertenece al principio del ser de todas las
cosas. Por eso su verdad es principio de toda verdad, porque la
disposicion de las cosas respecto de la verdad es la misma
respecto del ser.”

En consecuencia, la mas elevada perfeccion a la que el alma puede
aspirar consiste en que en ella se inscriba el orden total del
universo y sus causas; tal su ultimo fin, “que (...) consistira en la
vision de Dios; porque, como dice San Gregorio, ¢qué puede haber
que no vea, quien ve al que todo ve?”?

2. Sobre el método, los principios de lo real y su orden

Presupuesto lo dicho hasta aqui, y con miras a una mejor
comprension de los principios fundamentales alumbrados por el
philosophans theologus, Etienne Gilson nos brinda tres consejos’
que reflejan el acabado orden en que, de modo explicito a su
entender, son resueltos en su doctrina, a saber:

1. En vista de Dios revelado, principio y fin ultimo trascendente de
la creacion al que el Angélico reconduce todo, principalmente
entender la naturaleza del método con que la Sacra Teologia se
sirve de la filosofia: “Philosophia ancilla theologiae”.*

Brevemente, Santo Tomas explica los principios, las ciencias y su
orden del siguiente modo: toda ciencia se encuentra contenida
virtualmente en sus principios; aquellos descubiertos por la luz
natural del intelecto son o conocidos por si mismos o, por el
contrario, remitidos a los de una ciencia superior, mds universal y
abstracta, y a los que se reduce, de manera que a su luz son

" Tomés de Aquino, Suma Contra los Gentiles 1, c. 1. La ciencia del ser sabe de lo verdadero,
pues se identifica con el ser. Asi las ciencias filosdficas tratan de todos los seres, incluso de
Dios, cfr. Tomds de Aquino, Suma Teoldgical, q. 1, a. 1, trad. L. Castellani S.]. (Buenos Aires:
Club de Lectores, 1988). La ciencia superior que lo abarca todo se llama Filosofia primera,
cfr. Tomés de Aquino, Compendio de Teologia L., c. 22, a. 46.

8 Tomds de Aquino, De Veritate II, 2, c. trad. H. Giannini y O. Veldsquez. (Santiago de Chile:
Editorial Universitaria, 1996).

9 Cfr. Etienne Gilson, Elementos de Filosofia Cristiana, trad. A. Garcia-Arias (Madrid: Rialp,
1970), 10.

10 Segun el cual se edificd toda la especulacion latina de occidente cristiano. Cfr. José Ramén
Pérez. Discurso del Método Medieval: Amor y Verdad IV. 2° ed. corregida y aumentada
(Cérdoba: Del Copista, 2000), 15. Cfr. Etienne Gilson. El filésofo y la teologia, trad. G. Torrente
Ballester (Madrid: Guadarrama, 1962).

90 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

fundamentadas sus conclusiones.™ En tanto Dios es el creador del
universo existente, ordeno el fin de la vida del hombre hacia Si
mismo; mas ello implica su ser trascendente a la creacion, de modo
que lo excede en su capacidad razonante, y no obstante debe serle
proporcionado. Fue, pues, necesario para su salvacién que por
revelacion divina por luz sobrenatural le descubra las realidades
y principios que sobrepasan su razon. Asi, la fe en la revelacion de
Dios, dada por su Gracia, es principio indispensable de verdad. Por
consiguiente, la sagrada teologia, en cuanto ciencia segun la pauta
de la revelacion divina que ensefia las verdades de Dios, es
necesaria. De igual modo, para que la salvacion llegara a los
hombres mas conveniente y ciertamente fue preciso que sean
instruidos por revelacion divina incluso en aquellas verdades de
Dios que puede por si misma alcanzar la razdén, pues pocos, con
dificultad, y con mezcla de error llegan a ellas, de cuya cognicion
depende toda la salud del hombre, la cual le viene de Dios. Segun
lo dicho, la teologia sagrada parte de los articulos de la fe; ella no
argumenta para probar sus principios sino para demostrar otras
verdades, como toda ciencia. Sin embargo, y muy importante,
difiere en género de la teologia natural, que es parte de la filosofia
y corona la metafisica; luego, y precisamente por eso, no incordia
que trate lo que ella, en cuanto ciencia superior y mas noble, y esto
en un doble sentido a tener en cuenta: a. sea especulativamente,
tanto por la certidumbre de la luz de la ciencia divina infalible,
pero no asi la luz natural de la razon humana falible, tanto como
por la dignidad de su objeto, que la trasciende; bh. sea
practicamente, pues ordena al fin ultimo, que consiste en la
felicidad eterna. A la vez, como la gracia perfecciona la naturaleza,
no la destruye, resulta muy conveniente que la razon natural sirva
ala fe. De este modo, la teologia sagrada se sirve de la filosofia para
hacer mas comprensible lo que ensefia, no porque lo necesite, ni
por defecto o incapacidad, sino por la fragilidad del entendimiento
humano, que, de las cosas que conoce por la luz natural, de la cual
proceden las otras ciencias, es elevado con mayor facilidad a las
realidades superiores, que son el objeto de esta ciencia.'

1 Cfr. Toméas de Aquino, Suma Teoldgical, q.1,a.2,r.ya.7,T.
12 Cfr. Tomas de Aquino, Suma Contra los Gentiles 1, c. 3 y c. 9 y Tomas de Aquino, Suma
Teoldgical,q.1,a.1,ad.2yr;a.2,r;a.5,ad.2yr;a.8,ad. 2yr;a.9,r.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 91


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

Por esto, observa nuestro filosofo, en la doctrina del Angélico
encontramos que en cuanto desea conocer la realidad por su causa
primera, que es Dios, el hombre desea naturalmente, como fin
ultimo, conocer a Dios, de modo que el fin ultimo de la metafisica
es el mismo que el fin ultimo del hombre. Lo que asi renueva
profundamente la metafisica, cuestion de suma importancia, es la
presencia, por encima de la teologia natural, de una teologia mas
alta, que es la ciencia de Dios conocido por revelacion.'?

De la misma forma que para el hombre no hay mayor honor que
servir a Dios, asi no hay honor mds grande para la filosofia y la
ciencia que servir como esclavas de la teologia. Pero [nos
advierte] hemos olvidado el més noble significado de la palabra
sabiduria. De hecho, hemos perdido la verdadera nocién de
teologia, y la metafisica en lugar de sucederle en su real titulo, se
ha perdido al mismo tiempo.!*

El principio reza: “Una ciencia de lo real para cada orden de lo real”.
Toda vez que se aborda un problema con método equivocado, se
lo falsea, concluyéndose entonces que no hay alli cuestion que
resolver.”® Razén por la cual, afina Gilson, Fides quaerens
intellectum es el principio rector de la especulacidn teoldgica del
Aquinate, que, como unico método seguro, toma a la Revelacion
como guia, en vista de alguna inteligencia de su contenido, es decir,
la filosofia misma’®. “Todo en ella es religioso, el origen, el medio y

el fin, y, sin embargo, la razén es ella misma mas que nunca”.!’

13 Cfr. Etienne Gilson. El ser y los fildsofos, trad. S. Fernandez Burillo, (Pamplona: Eunsa,
1979), 235. Cfr. Tomas de Aquino, Suma Teoldgical, q. 1, a.3,ad. 1; a. 2, r.

14 Gilson. Elementos de Filosofia Cristiana, 44. Para esclarecer lo inteligible del contenido
revelado, la metafisica “sélo siendo verdadera puede servirle como instrumento”, Blanca
del Valle Avellaneda, Meditacion cristiano-metafisica (Cérdoba: Ediciones del Copista, 2006),
15.

15 Cfr. Etienne Gilson, El realismo metddico, trad. V. Garcia Yebra (Madrid: Rialp, 1963), 139;
cfr. Ftienne Gilson, La unidad de la experiencia filoséfica, trad. C. A. Balifias Fernandez

(Madrid: Rialp, 1960), 114-115.

16 Cfr. Etienne Gilson, El Espiritu de la filosofia medieval, trad. R. Anaya (Buenos Aires: Emecé,
1952), 16.

17 Etienne Gilson, El Tomismo. Introduccién a la filosofia de Santo Tomds de Aquino, trad. F.
Mugica Martinena (Pamplona: Eunsa, 1978), 65. Cfr. Gilson, El fildsofo y la teologia. Leemos
a Gilson en Yaccuzzi, Y Ustedes, ¢quién dicen ..., 173-175: “Esta metafisica del ser estd
admirablemente adaptada a la teologia de la revelacién cristiana (...) Tomds de Aquino (...)
era verdaderamente un teélogo. Su teologia era la del Dios del Exodo cuyo nombre es EST.
La naturaleza tal como €él1a concibe estd hecha de entes de los cuales los que estdn dotados

92 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

2. La vida contemplativa considera las obras del Dios Creador en
sus principios constitutivos reales.'® Mas, la metafisica, como la
ciencia de los primeros principios de todo lo real, lo es de la ciencia
entera. Por ello advierte Santo Tomas la gravedad en su yerro.? Y,
agrega Gilson, dado que en su mayoria los metafisicos
desacuerdan debido primeramente a los diferentes planos de la
realidad sobre la que se interrogan,”® mas no a alguna deficiencia
en la definicion de las ideas, o a alguna inconsistencia en la
argumentacion, se torna entonces imprescindible, tal como dice
Tomas, elucidar con exactitud lo que es el ser, cuya nocion
vislumbrara el tedlogo medieval a partir del Yo Soy el que Soy del
Exodo 3,14,*' como asimismo sus derivaciones en la doctrina de los
trascendentales.

3. Por ultimo, es conveniente dirimir sus implicancias en la
diversidad de asuntos filosoficos en relacion con Dios y sus
creaturas, solventando cualquier posible error al respecto.

No obstante los tres puntos esgrimidos en detalle por Gilson, los
resume de modo escueto cuando afirma que la puerta de acceso a
la doctrina del Aquinate incardina en dos bisagras claves: su recta
nocidon metafisica de ser, articulada con una correcta nocion del
Dios cristiano.*

de conocimiento estdn en camino hacia la visién beatifica del Ser; incapaces de obtenerla
por ellos mismos, su naturaleza es sin embargo tal, que puede ser capacitada por la gracia,
de la cual es precisamente la funcion: «la misma gracia es la disposicion de la naturaleza a
la gloria». Tal la pieza maestra (...): 1a creacion por Dios de un ser inteligente y capaz de
conocerlo, pero incapaz de actualizar este conocimiento sin la gracia”.

18 Cfr. Tomas de Aquino, De los principios de la naturaleza, trad. J. A. Miguez (Buenos Aires:
Ediciones Aguilar, 1977); cfr. Etienne Gilson, Las constantes filosdficas del ser, trad. J. R.
Courreges (Pamplona: Eunsa, 2005), 50-51.

19 Cfr. Santo Tomas,“Proemio”, en Del ente y de la esencia, trad. Mons. L. Lituma P. y A.
Wagner de Reyna (Buenos Aires: Editorial Losada, 1940), 11.

20 cfr. Gilson, Elementos de Filosofia Cristiana, 118.

21 Etienne Gilson, Diffusée le 24 nov., 1999, a 17h., Radio Ville Marie, Montréal; published in
print as “Etienne Gilson”, Penseurs et Apétres du XXme. Siécle, in J. Genest (ed.), Montréal:
Fides, 2001), 170-182.

22 Cfr. Gilson, Elementos de Filosofia Cristiana, 10; cfr. Tomas de Aquino, Suma Contra los
Gentiles 1, c. 1, c. 2 y c. 4; I1I, c. 27. Precisamente, por propia y personal experiencia en este
asunto, por ya madura, con la humildad fruto inevitable de quien es veraz, del que sabe lo
dificultoso del trastabillar humano en su fatigoso arar en pos de la verdad, no escandaliza
cuando de si mismo confiesa, a modo de advertencia, la turbacién comprobada que le
causaba, transcurrido casi un cuarto de siglo, haber leido y ensefiado por si misma “la
doctrina de Santo Tomads (...) sin haber comprendido el verdadero sentido que para él tenia

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 93


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

3. Metafisica del ente y del Ser: los principios constitutivos y
su alcance

Apuntadas entonces sus cautelosas recomendaciones,
concentramos la mirada en el orden metafisico buscando indagar
ciertas claves que alli destaca nuestro autor.

Para ello se requiere retomemos de su mano lo que indicara Santo
Tomds sobre aquello primero concebido en el conocimiento
humano.

Segun lo expone, ante el encuentro del hombre en la experiencia
sensible con un existente concreto que le es connatural,® el
intelecto concibe de modo evidente el ente y la esencia; y para no
errar por su ignorancia y aclarar las dificultades que implican,
sefiala la exigencia tanto de dilucidar lo que significan tales
nombres, como asi también el modo en que se encuentran en los
diversos existentes y, no menos importante, la correcta relacion
con las intenciones ldgicas, justamente para evitar confundirlas
con lo real.**

la nocién de ser, de la que, en filosofia depende todo”, Gilson, El Filésofo y la Teologia, 17. Y
agrega: “Por tanto, se traicionaria doblemente su pensamiento reduciendo su teologia a una
filosofia y ésta a una metafisica del acto de ser. Sin embargo, la teologia de Tomds de Aquino
parece contener los elementos de una metafisica del acto de ser (...) por qué no la ha
constituido: él queria una exposicién de la verdad de la fe capaz de satisfacer a todos los
filésofos” (Yaccuzzi, Y Ustedes, ;quién dicen ..., 170).

23 “Como el principio del conocimiento de una cosa determinada es la de su substancia, pues
la ‘esencia’, dice el Fildsofo, es el principio de demostracién, el modo con que sea entendida
la substancia de un ser serd también el modo de todo lo que conozcamos de éL (...) el
conocimiento en esta vida tiene su origen en los sentidos y, por lo tanto, lo (...) aprehendido
por el entendimiento humano, (...) en tanto es deducido de lo sensible”, Tomés de Aquino,
Suma Contra los Gentiles 1, c. 3. El conocimiento del hombre, advierte Tomas, tiene principio
a partir de los sentidos, de modo tal que por naturaleza el hombre se eleva a las cosas
inteligibles por medio de las sensibles, por conocimiento indirecto, segun la relacion del
efecto a la causa y la analogia del ser, cfr. Tomés de Aquino, Suma Teoldgical, q. 1, a. 9, r.
También: “(...) la razén significada por el nombre es lo que el entendimiento concibe de la
cosa y expresa por la palabra: por lo tanto lo que cae primero en la concepcion del
entendimiento, es primero segun razén. Pero el ente cae ante todo en la concepcién
intelectual; porque en tanto una cosa es cognoscible, en cuanto es en acto, como dice
Aristételes (Met. 1. 9, text. 20). Donde se ve que el ser es el objeto propio del entendimiento,
y por lo mismo el primer inteligible (...) porque segun el primer acto una cosa se constituye
ente a secas” (Tomds de Aquino, Suma Teoldgical, q. 5, a. 2, r., ad. 1).

24 Cfr. Tomas de Aquino, “Proemio”, en Del ente y de la esencia, 11. Cfr. también Gilson, El
realismo metddico y Etienne Gilson, Realismo Tomista y critica del conocimiento, trad. C.
Jacobo (Cérdoba: Ed. Lectio — Alfa, 2023), obras ambas en que se analiza el realismo critico,
al que llama “teratologia metafisica” en la ultima, a su entender fruto de un excesivo

94 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

En consonancia con el teologo medieval, el filésofo francés
suscribe en el conocimiento la evidencia primera del ente.> Pero
sujeto a aquellas mismas precisiones y en razon de ello, recalca
que el quid que debe considerar inexorablemente un filosofo hoy
es la eleccion que haga de sus propios principios filoséficos, pues
en ellos se resolveran todos sus planteos. Y enfatiza: “El principio
de los principios es que un filésofo deberia siempre poner como lo
primero en su mente, lo que es primero en la realidad”,”® por
cuanto su presencia o ausencia entrafia la realidad de todo lo
demads, incluso a pesar de no ser de facil acceso para el
entendimiento humano. Porque sin pasado ni futuro, se trata de lo
que “es, esto es, es el ser, y su verdad no puede ser probada, solo
puede verse, o ser pasada por alto (...) [Ello constituye] una
invitacion a mirar y ver”.?’ Esta filosofia del sentido comun? invita

concordismo filoséfico asumido en ciertos ambientes escolasticos contemporaneos, cuando
no revestidos algunos en la aparente uniformidad de “divertido disfraz”, que exige imbricar
cartesianismo y kantismo con el tomismo, esclareciendo asi la incompatibilidad metafisica
entre el realismo objetivo y metddico greco-medieval, al que suscribe, con el idealismo
subjetivo inaugurado por la modernidad, ya sea en los principios como en el método,
porque involucra inexorable contradiccién, y aunque psicolégicamente resulte posible
sostenerlo, l6gicamente es imposible, pues son esencias filos6ficas incompatibles.

25 Gilson, Las constantes filosdficas del ser, 23: “Ala pregunta: ‘;Qué es un ente’, Santo Tomas
contesta: es un ser-habiente (habens esse). Este ejemplo clasico de simple aprehension es el
resultado de un largo y complicado esfuerzo de andlisis que conduce al juicio: un ente es lo
que tiene el ser (...); el contenido de la simple aprehension y el del juicio es el mismo aunque
diversamente formulado”. Resulta simamente importante, luego de un prolongado tiempo
de estudio en torno al asunto, y su preocupacion por el sentido y alcance real de los términos
y sus limites, su aclaracion en el prélogo de la sexta edicién del Tomismo, donde explica que
el término esse o acto de ser, en vez del de “existencia”, remite plena fidelidad a su doctrina:
“Lo que inquieta (...) es la idea de las ignorancias y errores que pueden corromper todavia
la interpretacién de una doctrina en el pensamiento de un historiador que ha cultivado su
estudio sesenta afios (...) Al envejecer, el historiador debe haber aprendido, al menos, la
modestia en lo que concierne a su propio pensamiento y la indulgencia en lo que respecta
al de los demas (...) La de un genio tan grande como Santo Tomds quiza no se deje nunca
penetrar totalmente (...) Silo escribiera hoy, este libro hablaria sin escrupulo del ente (ens)
y el del ser (esse); se seguiria tratando del ser y con menos frecuencia de la existencia”
(Gilson, El Tomismo, 9-11).

26 Gilson, El ser y los fildsofos, 16.

27 Ibid., 17.

28 Cfr. Gilson, El Realismo Metddico, 177: El sentido comun no es una filosofia, pero la sana
filosofia en él se apoya y le posibilita asimismo revisar el sentido comun mal informado. Tal
el proceder de la ciencia, que no es critica de aquél, sino de sus tentativas de aproximacion
a lo real. Mas aun. La capacidad inventiva del sentido comun en el uso metddico de sus
recursos es atestiguado por la historia de la ciencia y de la filosofia, de modo que deben ser
criticadas las conclusiones a las que arriba porque eso es invitarlo a seguir siendo lo que es,
y no a su desacreditacién.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 95


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

no a concluir, sino a comenzar por afirmar la existencia efectiva
del objeto. Asi, llega a entrever, con aguda lucidez, una dificultad
escasamente esclarecida, aunque a su entender diversamente
repetida en la historia, pues advierte que el ser suele escabullirsele
al intelecto del metafisico que lo examina. Y lo justifica apelando a
dos razones que procuraremos desglosar de manera sucinta.

1. El objeto de la metafisica

En primer lugar, Gilson dirige su mirada al objeto propio de la
metafisica.

Repara de esta manera, con detenimiento, en la complejidad que
es el ente, el esse habens, por la composicion real de sus co-
principios constitutivos principales: essentia, esencia, y esse, acto
de ser. Con las formulas forma dat esse, la forma da el ser, y esse
consquitur formam, indica que el ser sigue a la forma, lo cual
significa que donde no hay forma no hay nada.?® Precisa asi que la
forma, acto del orden de la esencia o sustancia, y el esse o existir,
orden del acto de ser, son dos actos que operan reciprocamente
por ser principios o causas de ordenes distintos, y, no obstante,
constitutivos de un mismo y unico ser real, cada ente. Lo cual se
justifica por una reciproca relacion de acto y potencia, pero no bajo
el mismo respecto cada vez:

(...) aunque la existencia [esse] es la actualidad suprema de
cualquier sustancia existente, no es acto con respecto a todo lo que
hay en la sustancia. Si la forma es suprema en su propio orden, la
existencia [esse] no puede ser el acto de la esencia qua esencia. En
otras palabras, la existencia [esse] no monopoliza toda la
actualidad de la sustancia existente. Mas bien, asi como la esencia
estd en potencia en cuanto al acto de su propia existencia [esse],
asi también el acto de la existencia [esse] estd en potencia al acto
formal de su propia esencia. Si la actualidad existencial [esse] es
superior a la actualidad formal, la razén de ello es que la entrafia
de la realidad es la existencia [esse].3

En su lectura diestra del Aquinate, la clave metafisica es entender
que no todo acto es forma, y que, como tal, ella es un acto que
todavia permanece en potencia para otro acto que la actualiza no

29 Gilson, El sery los filésofos, 258.
30 Thid., 254. El término [esse] es nuestro.

96 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

en cuanto esencia, sino que la hace ser o existir, el esse, acto
supremo de lo real. Nuestro autor lo aclara asi:

(..) la forma sigue siendo lo supremo en el orden de la sustancia,
en su propio ser de forma y en su propia actualidad formal. Si la
forma requiere aun y aun ha de recibir un complemento de
actualidad, esa actualidad complementaria no podrd pertenecer
al orden de la actualidad formal, sino que pertenecera a un orden
completamente diferente, al de la actualidad existencial [esse].3!

Sin embargo, replica Gilson de modo andlogo al tedlogo medieval,
no siendo forma, como acto del ente, el esse actua formalmente
respecto de la esencia.

El disociar las nociones de forma y de acto, complementando las
de causa formal y causa eficiente, donde ser es supremamente
actuar y tender, y fundamento a su vez incluso de todo devenir,*
es, precisamente, la perla del erario tomasiano.

El acontecimiento filoséfico mds importante que se haya producido
desde el fin de la filosofia griega es, probablemente, la distincion
introducida por Santo Tomds de Aquino entre dos Ordenes de
actualidad, el de la forma, que corresponde a la especificacion de
los seres, y aquél del esse, que corresponde a su existencia,®® [al
punto que lo considera] (...) todavia hoy, la mayor contribucién
que jamds ha hecho un hombre a la ciencia del ser.3*

Ahondando un poco mas aun, el acto de ser aqui es entendido
principio de subsistencia de la forma de la esencia, de modo que
en todo ente su esencia subsiste por su acto de ser, esse. “Lo que
nos hace dificil apreciar la diferencia es precisamente que ambas
—causas- se resuelven en uno y el mismo efecto, a saber, un ser (un
ente)”.* Justamente, lo que Gilson refiere crucial es que el ente
participa del ser, esse, pero porque no es el ser, esse. Asi, el ente
siempre tiene el ser, esse, pero sin serlo, porque nunca es su mismo

31 Ibid., 253. El término [esse] es nuestro.

32 Asimismo, esta doctrina asume la forma como principio constitutivo de los entes, siendo
el fundamento de las naturalezas existentes tan variadas, lo que explica, en cuanto principio
activo, la riqueza de la operatividad causal natural. Cuestién que, por otra parte, advierte
Gilson, es totalmente desdibujada por la conciencia historica moderna en lo sucesivo.

33 Ratl Echauri, El pensamiento de Etienne Gilson (Pamplona: Eunsa, 1980), 18. Etienne
Gilson, “Maimonide et la Philosophie de ’Exode”. Medieval Studies, n° 13 (1951): 223.

34 Gilson, El sery los fildsofos, 259.

35 Ibid., 258.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 97


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

ser, esse, es decir, en todo ente su esencia, sea que se trate de una
forma simple o compuesta con materia, no se identifica con su acto
de ser.

De este modo, concebido ahora en su profunda originalidad
principio de individualidad®®, el acto de ser, esse, hace indivisible
al ente y distinto de otro, es decir, unico, a diferencia de aquel otro
principio de individuacion, por la presencia de la materia signada
en las sustancias cuyas esencias son compuestas y que divide en
individuos a la especie.

De ello se desprende una cuestion muy importante. Pues,

(...) dentro de una especie, cuya quididad es la misma para todos,
cada ser es una individualidad distinta. Es distinto, en primer
lugar, de cualquiera otro ser que pertenezca a la misma especie,
y en segundo lugar es distinto de su propia quididad, puesto que
su ser le pertenece s6lo a él, mientras que su quididad es la misma
para todos los miembros de la misma especie. De este modo, la
composicion es real (...) y la distincién es también real.’’

Pero, ademads, el alcance de la doctrina del ente asi asumida
remonta, en su intrinseca exigencia, hacia un orden de ser que lo
justifique en cuanto tal. Porque como el ente no es el ser, pero lo
tiene, en tercer lugar, su individualidad lo hace distinto del
mismisimo Ser, por el que es participado. Y 1o expone del siguiente
modo.

La esencia no es el estar siendo, esse, del ente; ella se encuentra en
potencia en relacion con él, o estd siendo causada o puesta en el
ser, como esencia del ente, por su ser, esse, por lo que este es su
acto, aunque no en cuanto acto de la esencia o acto formal.

Conforme lo expuesto, el ente es afirmado por la inteligencia como
un principio analogo, a partir del cual se alcanza a dilucidar
propiamente la causa eficiente. “El resultado técnico de la reforma
tomista de la metafisica (...) ha efectuado una clara comprension

de la naturaleza especifica de la causalidad eficiente”.®

%6 Martinez, J. (2024). “Una recepcion heterodoxa de Tomas de Aquino de la teoria del alma
aristotélica”. Scripta Mediaevalia, 17(2), 16.

%7 Ibid., 255.

38 Ibid., 250.

98 Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

Consecuentemente, encontramos aqui asimilado lo afirmado por
el propio Tomads cuando dice:

Dios es su propio ser (...); luego el ser le conviene por esencia, en
tanto que no conviene mdas que por participacion a los demas
seres. Pues no hay ningun otro ser cuya esencia sea su propio ser,
porque el ser absoluto y subsistente por si mismo debe
necesariamente ser unico (...) Por tanto, Dios es necesariamente
la causa de la existencia de todo lo que es.?°

Sdélo Dios es su propio ser por esencia y, soberanamente perfecto,
se basta a si mismo porque no necesita de otro para ser lo que es;
por participacidon son los demads seres, perfectos en razon de la
medida de esta participacion, pues en ningun otro ser su esencia
es su propio ser. El ser absoluto y subsistente por si mismo, en la
intensidad®® de su acto de ser es la misma eternidad;
necesariamente unico, es causa de la existencia de todo lo que es.*!

Y Gilson lo demuestra segun los mismos principios del ente
formulados. Por cuanto nada de la esencia da razén de su acto,

% Tomds de Aquino, Compendio de Teologia L. I, c. 68, a. 117. Cfr. Gilson, Elementos de
Filosofia Cristiana, 144-146.

40 para encontrar luz sobre lo que nuestro fildsofo entiende respecto de esta precisa cuestion
y surelevancia, remitimos a Etienne Gilson, “Virtus essendi”. Medieval Studies, n° 26 (1964):
1-11. Alli refiere lo formulado por L. B. Geiger O.P. en Philosophie et spiritualité (Paris: Ed.
du Cerf, 1963), retomando la problemdtica de una suerte de intensidad creciente o de
perfeccion, del tipo cualitativo, del actus essendi, a 1o que Gilson remite, para explicarlo en
la doctrina de Santo Tomads, a Dionisio en su tratado de Noms divinis, en la cual Dios es ipsius
quod est esse virtutem. En cuanto solo Dios, cuya esencia formal es precisamente el esse, en
su pura actualidad formal de ser puro, es el mismo Ser subsistente, Uinico y separado, sin
limitacién o cualificacién, puro y simple, e interpreta originalmente Tomads que tiene totam
virtutem essendi, esse secundum totum suum posse, a diferencia de las creaturas, los entes,
que lo tienen participado segun la limitacion de sus esencias. Asi, Gilson aclara que virtusy
posse refiere aqui la esencia formal de la realidad en cuestion, distancidndolo, entre otras
cosas, de la dunamis griega. Ello confluye a diferenciar el orden propio de la metafisica del
de la fisica, con el que, por errores de interpretacién o discernimiento de los principios
metafisicos, suele confundirselos. “El ente (ens) puede ser medido; es mds o0 menos segun
los grados de perfeccién de su esencia, pero el ser (esse) en virtud del cual es un ente, es o
no es, sin grados posibles. Tomado en si, como acto formal de la esencia pero allende la
esencia, el esse es extrafio a la cantidad, al mas o menos, al movimiento y al tiempo, y con
mayor razdn, al devenir. No pudiendo comenzar mds que por creacion, no puede terminar
sino por aniquilacién”, por quien es el Ser, en ibid., 9, (La traduccién es nuestra). En el orden
del ser el esse, en tanto actua las formas, ejerce una potencia activa y su actualidad tiene un
resultado: el existir actual, pero este resultado se debe primero a la naturaleza del ente,
cuya esencia incluye la capacidad de existir.

41 Cfr. Tomas de Aquino, Suma Teoldgica 1, c. 44, a. 1, r. Cfr. Blanca del Valle Avellaneda,
Meditacion acerca de los seres naturales (Cérdoba: Ediciones del Copista, 2008),155.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 99


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

esse, ella no causa, como causa eficiente, su ser. Asi, en la
estructura del ente se revela una contingencia radical: no puede
causarse a si mismo, mas, si existe, es por otro. Como todo ente y
todo lo del ente lo es por su acto de ser, esse, que no se identifica
con su ser un ente, el hecho de que exista exige necesariamente una
causa de ello. Justamente, la contingencia constitutiva del ente es
en relacion con su causa, que lo trasciende, porque no siendo un
ente, es el mismisimo Ser.

Cabe, no obstante, una aclaracién mas, y de profunda significacion
metafisica.

El hecho de su radical contingencia no priva al ente de su solidez
real o metafisica, porque el ente, considerado en si mismo, una vez
que es, lo es plenamente, pues el acto de ser, esse, le corresponde
con plenitud, ya que no es nada sino, precisamente, ente; sin él no
seria ente; y el alcance de esta afirmacion penetra mas aun con su
luz, pues en la esencia no hay nada que dé razon de que siendo,
pueda dejar de ser. Porque sila “existencia no tiene raiz ni siquiera
en las cosas actualmente existentes”,** esto es, en los entes su
esencia no explica su accion de estar siendo, no hay, porque no
puede haberlo, en el mismo ente ninguna posibilidad para no ser;
por lo tanto, reafirmado nuevamente aqui, dar el ser o quitarlo
compete solo al Ser.

Al respecto dice nuestro autor:

Creo que éste es uno de los puntos mds dificiles de captar en toda
la metafisica de Tomas de Aquino, puesto que aqui se nos invita a
concebir las creaturas como siendo, a la vez, indestructibles en si
mismas y totalmente contingentes en su relacién con Dios.*3

Segun lo explicita nuestro fil6sofo, este es el regalo irrevocable del
Ser al ente. El ente

(...) no goza del ser un momento en el tiempo. Su duracién no es
una cadena de actos instantaneos de existir, cada uno de los
cuales haya de salvar un infinitesimal hiato de nada. El ser de la
verdadera sustancia es completo y, porque lo es por su propia
naturaleza, no es un regalo tal que necesite ser renovado a cada

42 Gilson, El ser y los filésofos, 241.
43 Tbhid.

100 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

momento. Dios no estd eternamente ocupado en regatearles la
existencia a los seres, ni las sustancias la estan solicitando a cada
momento. El regalo de la existencia es irrevocable cuando se les
concede a los seres que, por lo que respecta a ellos mismos, son
incapaces de perderla.*

Todo lo cual comporta juntamente el reconocimiento del hombre
ante el misterio insondable de la actualidad de lo que es, esse,
llevado maximamente hacia el Ser, que es soberanamente
perfecto, cuya Essentia, Esencia, es su Esse, Acto de Ser que, en
cuanto simple, es Purum Esse Subsistens, su Causa Eficiente.*

2. La inteligencia del metafisico

Ante la dificultad que testimonian los ejemplos en la historia de los
filosofos a los que se les escapa el ser, reformulamos ahora la
segunda razon que avizora al respecto Gilson.

Su mirada se concentra aqui en el polo opuesto al objeto de la
metafisica, la inteligencia. Lo resume con la siguiente explicacion.

Tomando del ente la parte por el todo, la inteligencia metafisica es
muy proclive a reposar en la esencia, o en alguna de sus
propiedades, ya que la esencia, por su acto formal, habilita por la
aprehension lo conceptualizable del ente y su definicion.
Tendencia reiterada, segun constata nuestro autor a lo largo del
tiempo, con serias consecuencias, pero que signan severamente
nuestro hoy. Por nombrar al menos dos de aquellas ya previstas
incluso por el mismo Santo medieval, consisten en sustituir los
individuos concretos existentes en su rica complejidad de
principios constitutivos, por determinados conceptos abstractos o
cuya realidad es del orden l14gico, por veces inconexos, dicotomicos
otras, con la insoluble dificultad subsiguiente de no poder
distinguir ambos Ordenes en lo sucesivo, al reemplazar,
eliminando asi, aquel.

Desde un enfoque gnoseoldgico consecuente con dichos principios,
subraya Gilson, lo correcto es distinguirlos, porque:

Un acto comun en el orden de la intencionalidad no puede
transformarse en un acto comun en el orden de la existencia;

4 Ibid., 244.
45 Cfr. en Santo Tomds, Compendio de Teologia L 1, c. 11, a. 20y 21.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 101


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

presupone, por el contrario, dos existencias distintas; [la]
actualidad comun al sujeto y al objeto deja intacto el caracter
puramente analégico de sus existencias subjetivas (...) No se trata
de dos seres distintos que se conviertan en un idem numero, sino
unicamente de un ser, el del sujeto, que, gracias a su sensibilidad,
participa de la actualidad de otro ser, sin que la existencia del
sujeto pase a ser la del objeto, ni la del objeto pase a ser la del
sujeto. La prueba es que la forma del objeto sigue siendo su forma,
y que, si el conocimiento del uno por el otro es su acto comun, es
porque entre la forma del uno y la del otro hay ya identidad, no
numérica, sino formal, convenientia in forma; [asimismo], para un
escoldstico, toda sustancia en cuanto tal es desconocida, porque
es una cosa distinta de la suma de conceptos que nosotros
sacamos de ella.*®

Pero eso sucede repetitivo por diversas formulaciones metafisicas
porque no le es tan sencillo al filésofo alcanzar a vislumbrar aquel
otro principio, corazon mismo de la realidad, que trasciende la
esencia en cuanto esencia, y que, sin embargo, porque la hace
efectivamente existente, es clave de lo inteligible concebible en su
profundidad actual, afirmado allende el concepto, por el juicio
existencial.

Con referencia a este punto en particular de la cuestidn, nuestro
filésofo ofrece algunas aclaraciones que pueden colaborar para
deslindar con mejor precision aun lo concerniente a lo que se
refiere con la concepcidn del primer principio de la metafisica. A
tal efecto, lo primero que discrimina es el modo en que puede ser
entendido lo que significa “concepcion”, conceptio como sinénimo
de concepto.

a. En un sentido amplio del término, “es cierto decir que, en el
lenguaje de Santo Tomas, todo conocimiento es un concepto,
incluso los verbos. Si el esse es un objeto de conocimiento, que

46 Gilson, El realismo metddico, 95; 93; 123. En contrapartida, respecto del proceso metafisico
de la modernidad, Gilson afirma: asi se “envuelve a la filosofia en una serie inextricable de
contradicciones internas que la conducen finalmente a un escepticismo, es decir, a un
suicidio liberador”; “No es tan fécil prescindir de lo real, y tuvieron que pasar siglos antes
de que al pensamiento se le ocurriera cometer tal suicidio”, ibid., 83 y 166. Esta nocién de
ente implica que “conocer el ser no es igual a hacerse ser, ya que jamas el conocimiento sera
o puede ser el mismo ser con el que y en el que, constantemente se encuentra (...) puesto
que el conocimiento que un hombre tiene (...) jamds agota aquello que es”, Avellaneda,
Meditacion acerca de los seres naturales, 55.

102 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

indudablemente lo es, es conocido por via de concepto (...) incluso

un juicio es una ‘concepcion’, luego es un conceptum”.*’

b. Pero también cabe un sentido mas restringido de concepto, mas
usual actualmente, que lo asocia propiamente a la aprehension de
esencias. Asi entendido, cuando se procura recobrar la nocion
tomista de ente, como compuesto de esencia y de un aliquid, un
otro que la esencia, no podria decirse concepto del actus essendi. Y
en ese sentido, Gilson sefiala como inconcebible el esse, pues no
siendo una esencia, no puede ser captado por un concepto.
“Naturalmente, esto no le impide ser un objeto de ‘concepcion’. De
otro modo, ¢como se lo podria conocer? Pero no puede ser
conocido por la simple aprehension conceptual de una esencia,

que él no es”.*®

c. Similar aclaracion vale para la predicacion del esse. Pues el
existir se puede predicar, pero no puede ser entendido como una
predicacion del orden esencial.

Santo Tomads ha distinguido tres significados fundamentales del
esse: en primer lugar, ‘ipsa quidditas vel natura rei’, en cuanto
significa por su definicién; en segundo lugar, el acto mismo de la
esencia (ipse actus essentiae), que es su contribucion decisiva a la
metafisica del ente, y en tercer lugar, la cépula que significa la
composicion o division en los juicios. El primero y el segundo esse
son reales; el tercero no sefiala algo que exista en la naturaleza
real, sino so6lo en el intelecto uniendo o dividiendo nuestro
concepto de las naturalezas de las cosas.*

Conforme este uso logico, est no significa lo mismo, pues como
copula, es uno con el predicado conocido por un concepto. La
cuestion es lograr determinar la naturaleza del conocimiento de lo
que predica el est como tal. “Este no es ya un problema ldgico; es
un problema noético y metafisico, porque se trata de la naturaleza
del ente y de nuestro conocimiento de ella”.*°

Lo que mas importa al metafisico sobre el ente, a diferencia del
légico, no es que el ente tiene el predicado ser, sino que est, es

47 Gilson, El sery los filésofos, 327.

8 Ibid., 329.

49 Ibid., 330. Cfr. Tomas de Aquino, Comentario a las Sentencias L1, d. 33,c. 1,a.1,r. 1.
S0 Gilson, El sery los fildsofos, 331.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 103


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

decir, es un ente, pues dice que hay en el ente, como acto de su
esencia formal, “aliquid fixum et quietum in ente”,” es decir, el esse
en virtud del cual es ente, puesto que fuera del ente no hay nada.
Esto es,

(..) en la doctrina de Santo Tomds ens y esse son dos nociones
inseparablemente relacionadas, porque ambas se refieren al
mismo objeto. Es porque «tiene esse» por lo que una cosa es un
ens (...) la simple aprehensién de un ente dado cualquiera implica
la aprehensidn de su esse, que serd mas adelante explicitado por
medio del juicio (...) en el juicio «x es», [donde] es sefiala la
existencia actual de xX”.52 “En nuestra interpretacion, el verbo es
significa, no el ente captado de un cierto modo, sino el actus
primus del que Tomads de Aquino dice que convierte una esencia
en un «ente» actual”.>

La fundamentacion propia de la verdad de un juicio reside
fundamentalmente en el juicio que dice que su objeto es o existe.>*

4. Colofén

Segun nuestra exposicion, concluimos nuestro andlisis con las
reveladoras palabras del propio Gilson que traslucen la madurez
de su espiritu contemplativo de la Sabiduria:

Cuando todo se ha dicho y hecho, el misterio permanece poco
menos velado que al comienzo, porque estd en el limite del mismo
nucleo de la realidad. Esto es asi siempre que esta en juego el ser
en cuanto ser; apenas hemos tocado la periferia cuando ya se hace
sentir la presencia del misterio”.>> “Ello lo hace el ser, y no puede
hacerlo ninguna otra cosa. Santos, filosofos, cientificos, artistas,
artesanos, no hay dos hombres que sean idénticos, porque atn el
mas humilde de entre ellos es en ultima instancia su propio ser;
aunque ninguno de ellos estd realmente solo. Ser no es ser una
soledad. Todo hombre puede participar del bien comun de su
especie, y nada de lo humano le es extrafio. No, nada de lo que es,
es extrafno para €l. Miembro de la hermandad universal del ser,
puede experimentar en si mismo que ser es tender hacia, y puede

51 Tomas de Aquino, Suma Contra los Gentiles 1, c. 20.
52 Gilson, El sery los filésofos, 335.

53 Ibid.

54 Cfr. Tomds de Aquino, Comentario a las Sentencias L.1,d. 19, c. 5, a. 1, 1.
55 Gilson, Elementos de Filosofia Cristiana, 125.

104 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

ver que todas las demds cosas estan actuando con respecto a un
cierto fin, un fin que es ciertamente el mismo en todos los casos,
a saber, ser. Su fin estd, pues, en su comienzo, y lo que es cierto de
él sigue siendo cierto de todo lo demads. Todos los seres, desde los
mads elevados hasta los mas humildes, son tan realmente distintos
y en definitiva tan parecidos como los hijos de un mismo padre;
pues, en efecto, todos ellos tienen un mismo Padre, y El los ha
hecho a todos a Suimagen y semejanza. Actian porque son, y son
porque Su nombre es El que es”.>®

Por lo tanto “hay que pensar en consecuencia y decir lo que se
piensa, tal como se piensa. Porque si es verdadero, es bueno
decirlo. Filosofar no es ayudar a los demds a creer que piensan
bien cuando piensan mal, y el peor método para sacarlos de su
error es pretender compartirlo. S6lo hay una verdad, la misma
para todos, y el bien supremo de todos los seres razonables es
conocerla tal cual es. Cuando el filésofo ve, no puede sino
inclinarse ante ella, pues tal es la sabiduria; y lo mejor que puede
hacer por los demads es ddrsela tal como la ha encontrado, pues tal
es la caridad”.5’

Referencias

Avellaneda, Blanca del Valle. Meditacion acerca de los seres naturales. Céordoba: Ediciones
del Copista, 2008.

Avellaneda, Blanca del Valle. Meditacién cristiano-metafisica. Cérdoba: Ediciones del
Copista, 2006.

Echauri, Raul. El pensamiento de Etienne Gilson. Pamplona: Eunsa, 1980.

Gilson, Etienne. Diffusée le 24 nov., 1999, & 17h., Radio Ville Marie, Montréal; published in
print as “Etienne Gilson”, in Jean Genest (ed.), Penseurs et Apétres du XXme. Siécle
Montréal: Fides, 2001.

Gilson, Ftienne. Las constantes filoséficas del ser. Traducido por J. R. Courréges. Pamplona:
Eunsa, 2005.

Gilson, Etienne. “La inteligencia al servicio de Cristo Rey”, en El amor a la sabiduria. Buenos
Aires: Ediciones Otium, 1979.

Gilson, Etienne. El Amor a la Sabiduria. Buenos Aires: Ediciones Otium, 1979.

Gilson, Etienne. “Eléments d’une métaphysique thomiste de I’étre”, en Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du moyen age 40. Paris: J. Vrin, 1973.

56 Gilson, El sery los filésofos, 276-277. Cfr. también Etienne Gilson, El ser y la esencia, trad.
P. L. Sesma O.F.M.CAP. (Buenos Aires: Desclée de Brouwer, 1951).
57 Gilson, Realismo Tomista y critica del conocimiento, 207.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 105


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

Gilson, Etienne. EI Tomismo: Introduccién a la filosofia de Santo Tomds de Aquino 6° ed.
Traducido por F. Mugica Martinena. Pamplona: Eunsa,1978.

Gilson, Etienne. “Virtus essendi”, en Medieval Studies 26, 1964.

Gilson, Etienne. El filésofo y la teologia. traducido por G. Torrente Ballester. Madrid:
Guadarrama, 1962.

Gilson, Etienne. Elementos de Filosofia Cristiana. Traducido por A. Garcia-Arias. Madrid:
Ediciones Rialp, 1970.

Gilson, Etienne. El Espiritu de la filosofia medieval. Traducido por R. Anaya Buenos Aires:
Emecé, 1952.

Gilson, Etienne. “Maimonide et la Philosophie de 'Exode”, Medieval Studies 13. 1951.

Gilson, Etienne. El ser y la esencia. Trad. por P. Leandro Sesma O.F.M.CAP. Buenos Aires:
Desclée de Brouwer, 1951.

Gilson, Etienne. El ser y los fildsofos. Traducido por Santiago Fernandez Burillo. Pamplona:
Eunsa, 1979.

Gilson, Etienne. Realismo Tomista y critica del conocimiento. Traducido por Cristian Jacobo.
Cérdoba: Lectio — Alfa, 2023.

Gilson, Etienne. La unidad de la experiencia filosdfica. Traducido por C. A. Balifias Fernandez.
Madrid: Ediciones Rialp, 1960.

Gilson, Etienne. El realismo metddico. Traducido por V. Garcia Yebra. Madrid: Rialp, 1963.

Gilson, Etienne. “Un philosophe dans la cité. 1908-1943. Oevres Complétes” I, textes présentes
et annotés par Florian Michel. Paris: J. Vrin, 2019.

Gilson, Etienne. “Chesterton, le Moyen Age et la Réforme”, Sept, n° 3, 17 mars 1934, 3.

Pérez, José Ramon. Discurso del Método Medieval: Amor y Verdad II. Cérdoba: Ediciones del
Copista, 2000.

Pérez de Catalan, Patricia Carolina. “El actus essendi en la doctrina de Santo Tomas segun
Etienne Gilson”, Cuadernillo XLVII Semana Tomista. Congreso Internacional: El
legado de Tomds de Aquino a setecientos afios de su canonizacion, 47, (2023): 1-9

Tomds de Aquino. Compendio de Teologia. Traducido por J. I. Saranyana y J. Restrepo
Escobar. Madrid: Ediciones Rialp, 1980.

Tomds de Aquino. Suma Teoldgica. Traducido por L. Castellani S.J. Buenos Aires: Club de
Lectores, 1988.

Tomés de Aquino. Suma Contra los Gentiles. Traducido por Fr. J. M. Pla Castellano O.P.
Madrid: BAC, 1970.

Tomas de Aquino. De Veritate. Traducido por Humberto Giannini y Oscar Veldsquez.
Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1996.

Tomds de Aquino. Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo, Edicion de J. C. Cruz.
Pamplona: Eunsa, 2004.

Tomés de Aquino. “Proemio”, en Del ente y de la esencia. Traducido por Mons. L. Lituma P.
y A Wagner de Reyna. Buenos Aires: Editorial Losada, 1940.

106 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Patricia Carolina Pérez de Catalan

Tomés de Aquino. De los principios de la naturaleza. Traducido por J. A. Miguez Buenos
Aires: Ediciones Aguilar, 1977.

Yaccuzzi, Nemesio Agustin. Y Ustedes, ;quién dicen que Yo Soy?: Una aproximacion a la
estructura metafisica de la persona de Jesucristo nuestro Sefior. Cérdoba: Advocatus,
2020.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 107


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Apuntes sobre una metafisica del ensy el actus essendisegin Etienne Gilson

La autora

Patricia Carolina Pérez de Cataldn es Licenciada en Filosofia por la
Universidad Nacional de Cérdoba (Argentina). Profesora de Problemas
del Conocimiento y Formas del Razonamiento Juridico en la Universidad
Nacional de Cordoba. Profesora de Introduccién al Pensamiento
Filoséfico y Fundamentos del Pensamiento Filosofico en la Universidad
de la Defensa Nacional. perezpc@hotmail.com

108 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:perezpc@hotmail.com

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval
Numero especial 2025. Mendoza, Argentina
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo
ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 109-121
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index ® ,
Recibido: 27 de mayo de 2024 - Aprobado: 17 de junio de 2024

d .| https://doi.org/10.48162/rev.35.053

Ftienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: F1
misterio de la significacion como labor de la
filosofia

Etienne Gilson and 20th Century Linguistics: The Mystery of
Signification as a Task for Philosophy

Felicitas Casillo

Universidad Austral
Argentina
fcasillo@austral.edu.ar

Sumario

Introduccién

Los derechos sobre el lenguaje

Una critica a las analogias de Saussure

El “tiempo lingiiistico”, entre los aportes de Benveniste
Chomsky, tras una idea antigua

SR

Conclusiones

Resumen : En Linguistique et Philosophie : Essai sur les constantes
philosophiques du langage (1969), Etienne Gilson examina algunas de las
tesis mds influyentes de la lingtistica del siglo XX. El presente articulo se
centra sobre todo en la discusién que Gilson hace de los aportes de los
lingtiistas Ferdinand de Saussure, Emile Benveniste y Noam Chomsky.
Desde una perspectiva aristotélica, el autor destaca tanto los logros como
las limitaciones de estas teorias, y argumenta que el fenémeno de la
significaciéon no puede comprenderse completamente sin recurrir a la
filosofia. Segun Gilson, el lenguaje no es solo un sistema de signos
arbitrarios, conformado por numerosos elementos y normas, sino que
requiere de una indagacién metafisica que la linglistica histéricamente
tendid a ignorar o a subestimar.

Scripta Mediaevalia- Nmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 109


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.053
https://orcid.org/0000-0002-5243-0673
https://orcid.org/0000-0002-5243-0673
mailto:fcasillo@austral.edu.ar

Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: EI misterio de la significacion como labor de la filosofia

Palabras clave: Giro lingiiistico, lingliistica, significado, estructuralismo,
teoria generative

Abstract: In Linguistique et Philosophie: Essai sur les constantes
philosophiques du langage (1969), Etienne Gilson discusses some of the
most influential theses in 20th-century linguistics. This article primarily
focuses on Gilson’s critique of the contributions made by linguists
Ferdinand de Saussure, Emile Benveniste, and Noam Chomsky. From an
Aristotelian perspective, Gilson highlights both the achievements and
limitations of these theories, arguing that the phenomenon of meaning
cannot be fully understood without engaging with philosophy. According
to Gilson, language is not merely a system of arbitrary signs, composed
of numerous elements and rules, but it also requires a metaphysical
inquiry, which linguistics has tended to ignore or underestimate.

Keywords: Linguistic Turn, Linguistics, Meaning, Structuralism,

Generative Theory.

1. Introduccion

En 1969, Etienne Gilson publicé Linguistique et Philosophie: Essai
sur les constantes philosophiques du langage', donde aborda
directamente el asunto del lenguaje, un tema que, si bien no fue
axial en su obra, si que fue crucial para Gilson y a menudo al
referirse a la filosofia medieval y a filosofos relevantes en la
historia de la filosofia sefiala sus aportes o ideas en relacion al
lenguaje®. Linguistique et Philosophie no pretende el despliegue de
un tratado. Incluye un prefacio mas ocho ensayos en los que el
autor comenta y critica aportes de lingtuistas del siglo XX, como son
Ferdinand de Saussure (1857-1913), Emile Benveniste (1902-1976)
y Noam Chomsky (1928). En el prefacio, Gilson afirma también
estar en deuda especialmente con el francés Joseph Vendryes
(1875-1960). Sin embargo, si bien Gilson lo cita en dos ocasiones,
no discute sus aportes, mientras que si lo hace con los autores
sefialados antes. Lo mismo sucede con, por ejemplo, el antecedente
de Alexander Von Humboldt (1769-1859), Edward Sapir (1884-
1939), Ludwig Wittgenstein (1889-1951), Louis Hjelmslev (1899-
1965), André Martinent (1908-1999), entre otros.

1 En el presente articulo se trabajé sobre todo con la traduccién al inglés de John Lyon,
publicada por la Universidad de Notre Dame, Estados Unidos, en 1988.

2 Cfr. Mauricio Beuchot, “La filosofia y la lingiiistica en Ftienne Gilson”, Acta poética, 6. 1986,
109-111.

110 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Felicitas Casillo

El problema en el que se enfoca el presente escrito, entonces, es la
posicion de Gilson frente a algunos debates acerca del lenguaje
producidos a partir del giro linguistico del siglo XX hasta el
momento de la publicacion de la obra (1969), es decir, con la
pragmatica en ciernes. Este volumen permite al lector conocer una
suerte de perspectiva gilsoniana de la filosofia del lenguaje,
aunque en estos ensayos Gilson no aborda los problemas del
lenguaje en su totalidad. El asunto de los universales, al que si se
refiere en, por ejemplo, su obra acerca de historia de la filosofia
medieval®, no aparece aqui desplegado, aunque si se insinua en
repetidas ocasiones al referirse —también de forma transversal—
al nominalismo. En este sentido, esta recopilacion de textos
consiste mas bien en el comentario de un Gilson ya maduro, por
momentos sorprendido, por momentos irénico, sobre algunas de
las perspectivas acerca del lenguaje desarrolladas en el siglo
pasado.

El autor reconoce desde el comienzo su propia posicion. Dentro de
la obra aristotélica, los comentarios sobre el lenguaje no dan lugar
a una linguistica aristotélica, ni siquiera a una filosofia de
lenguaje, sino que el lenguaje ocupa el lugar de un hecho entre los
demas y hablar de él es esencial en la medida en que se relaciona
con la ldgica, la politica, la poética®. Sin embargo, estos aportes
aristotélicos siguen siendo, para Gilson, ineludibles. A lo largo de
los ensayos repite una y otra vez que aquellas descripciones no
fueron superadas por la lingiistica, aunque si a menudo
postergadas. Esto se relaciona con que los planteos en relacion con
el lenguaje tienen alcances muchas veces insospechados: “la
dualidad observada por los lingiiistas en las palabras (...) no es mas
que el reflejo de esa dualidad metafisica de la naturaleza humana
(...)”°. Luego seguird, en relacion con la abstraccion conceptual: “E1

3 Etienne Gilson, La filosofia en la Edad Media. Desde los origenes patristicos hasta el fin del
siglo XIV, Trad. Arsenio Pacios y Salvador Caballero, (Madrid: Gredos, 1976).

4 Sobre esto también Francisco Leocata subraya que, incluso en el contexto general de la
filosofia griega, aun con sus invaluables aportes acerca del tema, “la autorreflexién sobre el
hombre no involucra todavia una reflexion radical sobre el lenguaje”. Francisco Leocata,
Persona, lengugje, realidad, (Buenos Aires: Universidad Catdlica Argentina, 2003), 12.

5 Ftienne Gilson, Linguistics and Philosophy. An Essay on the Philosophical Constants of
Language, Trad. John Lyon, (Notre Dame: Notre Dame University, 1988), 68.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CCBY-NC-SA3.0 111


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: EI misterio de la significacion como labor de la filosofia

lenguaje, por tanto, implica la realidad de lo metafisico por el
hecho mismo de que implica un elemento de universalidad”®.

En relacion con Santo Tomas, Gilson rescata para los estudios del
lenguaje aquella “palabra del corazon”, ya delineada por San
Agustin, que signaria la misteriosa comunicacion humana: si la
“palabra interior” es el concepto, la causa eficiente y final de la
“palabra exterior”, el “verbum cordis” indica el terreno en que
también la metafisica se abre al interrogante de la significacion
poética’. Para Aquino, subraya Gilson, la palabra interior no
“significa” la cosa, sino que la manifiesta a través de un acto de la
inteligencia®, y la palabra, un signo, significa directamente el
objeto que el intelecto conoce.

Este subrayado de Gilson puede sonar extrafio si se sigue el célebre
parrafo del Peri Hermeneias donde Aristoteles explica que
justamente el vinculo entre signo y cosa estd dado mediante una
abstraccion: “lo que hay en el sonido son simbolos de las afecciones
que hay en el alma”. Sin embargo, Gilson sugiere que en el
horizonte de Aristdteles el concepto tenia cardcter mediador.
Comprende que se enfrenta con una larga tradicion que se ha
desarrollado desde la Edad Media. Para esta tendencia, el
“contenido inteligible del concepto” es “un objeto propio del
conocimiento, distinto de la cosa conocida por medio del
concepto”’?, Esta idea seria adoptada por Descartes, quien propuso
su “concepto objetivo”, es decir, la realidad representada en y por
medio del concepto. También Locke sostendria que la abstraccion
es un proceso psicologico que consiste en seleccionar ideas
particulares, nombrarlas y usarlas como signos de ideas generales,

6 Gilson, Linguistics and Philosophy, 69.

7 Cfr. Tomas de Aquino, Cuestiones disputadas sobre la verdad, Tomo I, q. IV, art. 1. Ed. Angel
Luis Gonzalez, Juan Fernando Sellés, M® Idoya Zorroza. Trad. de la cuestiéon: Maria Jesus
Soto-Bruna, (Pamplona: EUNSA, 2016), 269-277.

8 Fernando Gabriel Herndndez. “Condcete a ti mismo: Una critica a las lecturas
intencionalistas de la teoria del conocimiento de Toméas de Aquino”, Scripta Mediaevalia 11,
N° 2 (2018): 100.

° Aristdteles, Sobre la interpretacion. Organon II, Trad. Miguel Candel Sanmartin, (Madrid:
Gredos, 1995), 35-36. En el original: “Eott yuév o0v 7d év T pwvij T@v &V tij Yuyi
Snabnudtwy ovuPora”. Cr. Aristdteles, On interpretation, Loeb Classical

Library: https://www.loebclassics.com/view/aristotle-
interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml

10 Gilson, Linguistics and Philosophy, 76.

112 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml

Felicitas Casillo

eliminando de ellas las circunstancias de tiempo y lugar. Es decir,
Locke concibe al lenguaje como la conexion entre signos e ideas.
Para Gilson la linglistica generalmente coincide con ese enfoque.
En cambio, en el planteo aristotélico, “el lenguaje significa

inmediatamente, no el pensamiento, sino las cosas”*.

Acerca del afan que dio inicio al giro lingtistico de la filosofia en
el siglo XX, Gilson sugiere que “la realidad estd compuesta de
nucleos ontologicos estructurados que llamamos sustancias,
dotados de propiedades que llamamos sus cualidades, o
accidentes, pero eso no significa que las sustancias tengan que ser
sujetos l6gicos cuyos accidentes serian los predicados”*.

2. Los derechos sobre el lenguaje

Gilson cree que la linguistica descuido el elemento esencial del
lenguaje, el significado. Abocada a la descripcidn de estructuras y
relaciones entre elementos, la linguistica tuvo dificultades para
reconocer el dominio metafisico del significado:

es precisamente del significado de donde nacen todas las
dificultades en lingiistica, lo mismo que en biologia las
dificultades mas graves provienen de la idea intrusiva de la “vida”
(...) eliminar el significado es eliminar el lenguaje, y una ciencia
positiva no podria empezar por eliminar su objeto propio. Seria
mejor renunciar a la ciencia, si fuera necesario, antes que
sacrificar la realidad.?

Por esta razon, Gilson reitera una y otra vez su objetivo de
reclamar para la filosofia la reflexion sobre el lenguaje',
sustrayéndolo de la potestad exclusiva de los lingtuistas, porque “la

1 Gilson, Linguistics and Philosophy, 78.

12 Gilson, Linguistics and Philosophy, 107.

13 Gilson, Linguistics and Philosophy, 69.

4 Es interesante notar que, también en 1969, el mismo afio en que Gilson publicaba
Lingiiistica y filosofia, Paul Ricoeur realizaria en sus Ensayos hermenéuticos una critica en
algin punto semejante sobre el estructuralismo: mientras que la lingliistica asegura la
cientificidad cerrdndose sobre el sistema de signos, la tarea de la filosofia parecia mds bien
abrirse hacia el ser de las cosas. Aunque también sefiala los limites de la lingtistica, la
valoracién que Ricoeur hace de los trabajos de Saussure es, sin embargo, mayor que la que
hace Gilson. Cfr. Paul Ricoeur, El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica
I, Trad. Alejandrina Falcon, Revision: Pablo Corona (Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdémica, 2003).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 113


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: EI misterio de la significacion como labor de la filosofia

filosofia no se puede excusar a si misma de intervenir para
reclamar los derechos, no de la filosofia, sino de la realidad”* *¢.

Gilson propone que la significacion se relaciona con la nocion de
“alma”. La propuesta de, por ejemplo, Etienne B. de Condillac,
consistia en que las lenguas son métodos analiticos para
descomponer y entender el pensamiento, aunque Condillac caia en
la contradiccion de intentar analizar primero el pensamiento para
comprender el lenguaje y luego el lenguaje para comprender el
pensamiento. Pero Condillac, segun Gilson, aun afirmaba la
existencia del alma. Alli residirian “los pensamientos que
proceden a convertirse en palabras en virtud de una misteriosa
encarnacién”'’. Sin embargo, el concepto de alma habria sido
descartado por la psicologia positivista moderna. Esta
desacreditacion traera consecuencias en la linguistica: “Ya ni
siquiera se sabe si es ‘cientifico’ suponer una realidad inmaterial
en el origen de la palabra. Muchos lo dudan, y el materialismo

marxista lo niega”?®,

Existiria una heterogeneidad fundamental entre la palabra y el
pensamiento: “Entre una y otra parece interponerse una especie
de libertad creadora que se llama espiritu. Pero nos encontramos
entonces en medio de la metafisica, en un dominio que la
lingtistica y la gramatica bordean sin cesar”*®. Segun Gilson, la
descomposicion del lenguaje para su estudio delata una especie de
voluntad de proporcionar a la ciencia del lenguaje un objeto que
pueda abordar “cientificamente”: palabras, monemas, fonemas y
finalmente, letras. Este esfuerzo taxonomico terminaria en la
voluntad de constituir una ciencia comparable a las ciencias de la
naturaleza. Sin embargo, la aspiracién del lingtista se frustraria
porque “de los dos aspectos del signo hay uno que no se deja
someter facilmente a las leyes, reglas, cuentas y medidas caras a

15 Gilson, Linguistics and Philosophy, 29.

16 La defensa de la filosofia es también un tema recurrente en la obra de Gilson, quien
escribe en el contexto, por momentos adverso, del siglo XX: “la primera ley a inferir de la
experiencia filosofica es esta: ‘La filosofia entierra siempre a sus enterradores™. Cfr. Etienne
Gilson, La unidad de la experiencia filosdfica, (Madrid: Rialp, 1960), 346.

17 Gilson, Linguistics and Philosophy, 10.

18 Gilson, Linguistics and Philosophy, 11.

19 Gilson, Linguistics and Philosophy, 16.

114 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Felicitas Casillo

todo linguista enamorado del rigor. Este aspecto claramente no es
el significante, sino el significado”?°.

El ensayo “El mito sobre la descomposicion del pensamiento”
termina con una esperable defensa de la metafisica. Quienes
buscan liberarse de la metafisica, proponen la creencia de que es
el significante el que crea el significado. De esta manera, “el
metafisico toma categorias gramaticales del lenguaje como
expresiones de la realidad”?'. Por ejemplo, como existen adjetivos,
estos se convertirian en accidentes de otras sustancias. La lengua
modelaria el propio mundo y también el pensamiento, es decir, se
pensaria un mundo que la lengua ha modelado primero. En
cambio, Gilson critica en esto una inversion de la propuesta
aristotélica.

3. Una critica a las analogias de Saussure

Ferdinand de Saussure, fundador de la lingiiistica estructural del
siglo XX, habia rechazado una metafora antigua que concebia la
relacion entre lenguaje y pensamiento como similar a la de cuerpo
y alma*. En esta analogia, Gilson observa un claro origen
aristotélico, en el sentido de que es una composicion “hilemorfica”,
de materia y forma.

De la misma manera que el cuerpo es la materia de la que el alma
esla forma (...), la palabra seria la materia de la que el significado
es la forma. Saber si esta forma puede existir separada de su
materia es un problema metafisico (...), pero que no se presenta
en el nivel de la observacion inmediata a la que sometemos el
lenguaje. En efecto, significado y palabra se dan siempre juntos,
puesto que la ausencia de uno o de otro hace desaparecer toda
palabra inteligible.?3

Reconociendo los aportes que hizo Aristoteles sobre el asunto del
lenguaje, Gilson admite que dentro del mundo griego e incluso
dentro del mundo escolastico, el lenguaje no era un problema en

20 Gilson, Linguistics and Philosophy, 19.

21 Gilson, Linguistics and Philosophy, 23.

22 Cfr. Ferdinand de Saussure, Curso de Lingiiistica General, Trad. Amado Alonso, (Buenos
Aires: Editorial Losada, 2007), 128. Alli mismo Saussure sugiere la comparacién entre
palabra y agua.

23 Gilson, Linguistics and Philosophy, 35.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 115


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: EI misterio de la significacion como labor de la filosofia

si mismo: “la posibilidad del lenguaje no les ofrecia ninguna
dificultad. Puesto que todo estd compuesto de materia y forma,
ipor qué el lenguaje debia ser la Gnica excepcién?”** En cambio,
para Gilson, el lenguaje se convierte en un problema filosofico
cuando Descartes suprime las formas sustanciales, y entonces ya
no es posible pensar en la palabra como una sustancia con materia
y forma.

En el ensayo “Palabra y significado”, Gilson recuerda el origen
econémico de la nocion saussureana de “valor”. En ambas ciencias,
en linguistica y en economia, “valor” implica un sistema de
equivalencias entre dos diferentes 6rdenes. En economia, trabajo
y salario. En linglistica, significado y significante. Gilson sefiala los
limites de esta comparacion: los valores linguiisticos de Saussure, a
diferencia de los econdémicos, no tienen asidero en la realidad. Son
valores “puros”, totalmente “arbitrarios”.

En lugar de la analogia del cuerpo y del alma, a partir de la idea de
valor, Saussure habia propuesto la comparacion entre lenguaje y
ajedrez?®, que luego reapareceria, aunque diversa, en la nocién de
“juego del lenguaje” de Wittgenstein. Pero esta comparacion es,
nuevamente, limitada para Gilson, en tanto que no hay una
equivalencia entre el ajedrez y otro orden de cosas. Tampoco
considera que haya una comparacion posible entre la evolucion de
una lengua y el juego de ajedrez, cuyos movimientos son
calculados.

Saussure también habia propuesto la analogia entre agua y
palabra: asi como existe una combinacion de oxigeno e hidrégeno,
elementos que por separado no tienen las propiedades del agua,
también la lengua seria el resultado de la unién de significado y
significante. De nuevo, para Gilson, la analogia es débil. Mientras
que las moléculas no son distinguibles en el agua, significante y
significado si lo son en la lengua. El lenguaje, para Gilson, esta
compuesto por lenguaje y solo puede descomponerse en si mismo.

4. El “tiempo lingiiistico”, entre los aportes de Benveniste

24 Gilson, Linguistics and Philosophy, 36.
%5 Ferdinand de Saussure, Curso de Lingiiistica General, Trad. Amado Alonso, (Buenos Aires:
Editorial Losada, 2007), 128.

116 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Felicitas Casillo

El juicio de Gilson sobre los aportes de Emile Benveniste parece
mads benevolente. Esto quizds no solo se explica por el hecho de que
Gilson rescate cuestiones teoricas, sino porque ambos autores
mantuvieron una relacion. Por un lado, Gilson agradece sus
aportes —Benveniste publica Problemas de Lingliistica General I en
1966, tres afios antes de los ensayos de Gilson—, pero, por el otro,
especialmente en el inciso “Forma y significado”, una de las “Dos
digresiones” que Gilson incluye al final, reconoce la distancia que
mantiene con el modo de pensamiento de Benveniste, quien, con
aportes personalisimos, finalmente mantuvo el enfoque
estructuralista, tan incdmodo para Gilson.

En el ensayo “Sobre los usos de lenguaje”, Gilson dedica varias
paginas a elogiar el concepto de “tiempo lingiistico” de
Benveniste®®, que justamente se inscribe en su original teoria de la
enunciacion, mas lejana a la influencia de Saussure. Mientras que
el “tiempo fisico” es lineal, el “tiempo cronoldgico” parece ser el
tiempo de la vida propia, percibido por el pensamiento y guardado
en la memoria, el “tiempo linguistico” es el tiempo que se “inserta
en el tiempo de la lengua”?’.

Con admiracidn, Gilson citara un extenso fragmento de Benveniste
en Le langale et 'experience humaine?®, donde el lingiiista explica
que, si bien el “acto de habla” es obviamente propio, de quien lo
enuncia, la temporalidad propia que ordena el propio discurso es
aceptada por el interlocutor y se transforma en intersubjetiva,
“omnipersonal” o “pluripersonal”, dird enseguida. E1 “hoy” o el
“ayer” del enunciador son retomados por el oyente o lector.
Benveniste llamaba a esto “condicion de la inteligibilidad del
lenguaje”®. De estos aportes, Gilson se admira con ironia de la
actitud de asombro de Benveniste, que no considera habitual en
los lingtiistas. Luego sigue, en un parrafo de gran belleza:

¢Qué hay de singular y digno de destacar en el hecho que hemos
descrito? En esencia, esto: que dos sujetos fisicamente distintos,

26 Cfr. Emile Benveniste, Problemas de Lingtiistica General I, (Ciudad de México: Siglo XXI
Editores, 1997), 113-114.

27 Gilson, Lingtiistics and Philosophy, 84.

28 Gilson lo cita de una edicién titulada Problemes de langage (Gallimard, 1966). Cfr. Emile
Benveniste, Problemas de Lingiiistica General II, (Ciudad de México: Siglo XXI Editores,
1999), 70.

29 Gilson, Linguistics and Philosophy, 85.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 117


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: EI misterio de la significacion como labor de la filosofia

cada uno dotado de palabra e incapaz de hablar de otro modo que
en su propio presente, son sin embargo capaces de encontrarse en
una temporalidad que les es comun. (...). Cuando leo a Platon y él
pone en escena a Socrates, el presente, el pasado y el futuro del
discurso platonico se convierten en los del discurso de Socrates y,
a una distancia de veinticuatro siglos, se convierten en los mios.
En el tiempo lingiiistico me convierto en contemporaneo del
Sdcrates de Platén, quien me invita a sentarme con €l a la sombra
de un sicomoro junto al rio Iliso. Estoy en el mismo tiempo que él
desde el momento en que acepto su invitacién.>

5. Chomsky, tras una idea antigua

Gilson reconoce que su lectura de Noam Chomsky solamente se
limit6 a fragmentos de Language and Mind, por no disponer de la
obra completa al momento en que escribié su ensayo®. Este
conocimiento le basté para admirarlo. Gilson cree que Chomsky
logra rescatar una idea original que tanto Aristéoteles como Aquino
habian dejado sin desarrollar: la del poder creativo del lenguaje
humano.

El primero que (...) pudo haber reconocido en el lenguaje una
actividad poética, o (...) una actividad creadora, fue Wilhelm von
Humboldt, cuyos aportes s6lo conozco a través de Noam
Chomsky. En una época en la que el tono dominante de la
lingiiistica nos invita a ignorarlos, la nocién esencial propuesta
por W. von Humboldt y recuperada por Noam Chomsky es que el
lenguaje no es un producto (Erzeugtes) sino primariamente
produccién (Erzeugnung).®?

Von Humboldt habia rescatado la idea aristotélica de forma,
entendiéndola como un factor constante e invariable para cada
lengua, que subyacia en cada acto linguistico. Para Gilson, el
término “forma”, en este contexto, designaba una fuerza que
siempre actua en el lenguaje. El valor de la teoria generativa de
Chomsky, para Gilson, consiste justamente en explicar los hechos
linguisticos mas simples, aquellos que no habian podido explicar

30 Gilson, Linguistics and Philosophy, 86.

31 En el prefacio, Gilson apunta que leyo este material en “Forum”. Se refiere a la revista
Columbia University Forum, que en primavera de 1968 (Vol. XI, No. 1) publicé parte del
trabajo.

82 Gilson, Linguistics and Philosophy, 54.

118 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Felicitas Casillo

ni el positivismo del giro lingtistico, ni los “métodos taxondmicos”
del estructuralismo o la teoria matematica de la comunicacién *.
La solucion de Chomsky fue la idea de “competencia lingtistica, un
método cognitivo adquirido en la primera infancia, que sustenta el
comportamiento lingiiistico y lo hace posible”**. Este aporte se
orienta hacia algo completamente diferente de las explicaciones
del espiritu mecanicista. Comprender al lenguaje como una
actividad no reducible al orden mecdanico implica, para Gilson,
regresar a posiciones clasicas desprestigiadas por las ciencias del
lenguaje.

Gilson apuesta por el realismo de Chomsky. La vuelta a “cuestiones
clasicas” que identifica en el norteamericano es para Gilson una
salida elegante ante una linguistica empantanada en el prurito
cientifico. Por un lado, tal como afirmaba Humboldt, el lenguaje es
“produccion”, es decir, tiene un “aspecto creativo”. Pero, por otro
lado, este se da en un “lenguaje instituido”. En términos de
Chomsky, “un lenguaje que es un producto cultural sujeto a leyes
y principios que en parte son exclusivos de él y en parte reflejos de
propiedades generales de la mente”*. Para Gilson, esta concepcion
de lenguaje se aleja de las estructuras aprendidas a repeticion, vy,
en cambio, da a luz una concepciéon del lenguaje como “una
invencion personal incesante en el seno de una estructura dada”.

Cada ser humano posee una lengua madre que encuentra ya
desarrollada, con sus propias reglas y elementos, “pero cada uno
inventa en parte la lengua que utiliza. Ya se trate de hablar una
lengua o simplemente de comprenderla, hay que inventar”*’. Esta
creatividad propia en el uso del lenguaje no es solamente
patrimonio de Shakespeare o de Péguy —los ejemplos son de
Gilson—, sino de cada uno de los hablantes, con una obvia
diferencia de grado.

Gilson no comparte con Chomsky el valor que este concede a los
aportes de los cartesianos, porque para Gilson estos hacen del

33 Gilson, Linguistics and Philosophy, 55.

34 Gilson, Linguistics and Philosophy, 55.

% Chomsky en Gilson, Linguistics and Philosophy, 56. Para el original Cfr. Noam Chomsky,
Language and Mind, (New York: Cambridge University Press, 2006), 6.

%6 Gilson, Linguistics and Philosophy, 56.

87 Gilson, Linguistics and Philosophy, 57.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 119


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson y la lingiiistica del siglo XX: EI misterio de la significacion como labor de la filosofia

lenguaje un hecho inexpugnable. Para hallar un precedente
anterior al antes mencionado de Humboldt, Gilson sostiene que
hay que recurrir a Aristdteles, el primero que habia propuesto algo
ya aceptado por los linguistas al momento en que Gilson escribe,
que el hombre es el unico animal que habla.

6. Conclusiones

En el presente texto se intentd dar cuenta de las posiciones que
Gilson establece con relacién a tres de los grandes autores de la
lingtiistica del siglo XX: Ferdinand de Saussure, Emile Benveniste
y Noam Chomsky. Cabe sefialar que, en estos ensayos, Gilson
realiza otros aportes también valiosos, no estrictamente
vinculados a la lingtiistica, sino a la escritura y, especialmente, a la
poesia.

A lo largo de los ensayos, Gilson sefiala su propia posicion: el
lenguaje, tal como lo entendid el realismo inaugurado por
Aristdteles, es propiamente humano y esencial para la vida del
hombre. La clave para la comprension del lenguaje es el
significado, cuya relevancia se apoyaba justamente en el vinculo
entre palabra y mundo. Mientras que a menudo la linglistica se
limito a inventariar elementos y reglas del lenguaje, el significado
siempre es con relacion a algo real. Es decir, el significado sefiala
el limite del propio sistema de la lengua y le hace alcanzar la
realidad. Es por esta cuestion que Gilson destaca el rol mediador
del concepto en la célebre definicion planteada por Aristoteles. La
palabra se corresponde con el concepto solamente para que el
hablante (u oyente) alcance la cosa.

Esta clave de la significacion abre al lenguaje a la metafisica,
porque no es propio de la lengua enrarecerse en si misma o
limitarse a procesos del raciocinio, sino mas bien alcanzar
creativamente el mundo. El lenguaje, si bien puede enriquecerse
enormemente a partir de la reflexion lingtistica en tanto ciencia
del lenguaje, es misterioso y requiere de la reflexion filosofica: en
la profundidad del interior del hombre, en la “palabra del
corazon”, resuena la verdad que el lenguaje busca dar a luz en
palabras.

120 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Felicitas Casillo

Referencias

Aristételes. On interpretation. Loeb Classical Library:
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-
interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml

Aristételes. Sobre la interpretacién. Organon II Trad. Miguel Candel Sanmartin. Madrid:
Gredos, 1995.

Benveniste, Emile. Problemas de Lingiiistica General I. Ciudad de México: Siglo XXI Editores,
1997.

Benveniste, Emile. Problemas de Lingiiistica General II. Ciudad de México: Siglo XXI Editores,
1999.

Beuchot, Mauricio. “La filosofia y la lingiiistica en Etienne Gilson”. Acta poética, 6. 1986.
Chomsky, Noam. Language and Mind. New York: Cambridge University Press, 2006.

Gilson, Etienne. La filosofia en la Edad Media. Desde los origenes patristicos hasta el fin del
siglo XIV. Trad. Arsenio Pacios y Salvador Caballero. Madrid: Gredos, 1976.

Gilson, Etienne. La unidad de la experiencia filoséfica. Madrid: Rialp, 1960.
Gilson, Etienne. Lingiiistica y filosofia. Trad. Francisco Béjar Hurtado. Madrid: Gredos, 1974.

Gilson, Etienne. Lingiiistics and Philosophy. An Essay on the Philosophical Constants of
Language. Trad. John Lyon. Notre Dame: Notre Dame University, 1988.

Gilson, Etienne. Linguistique et philosophie. Essai sur les constantes philosophiques du
langage. Paris: Vrin, 1986.

Leocata, Francisco. Persona, lenguaje, realidad. Buenos Aires: Universidad Catdlica
Argentina, 2003.

Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica I. Trad.
Alejandrina Falcon. Revisién: Pablo Corona. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdmica, 2003.

Saussure, Ferdinand de. Curso de Lingiiistica General. Trad. Amado Alonso, Buenos Aires:
Editorial Losada, 2007.

Tomas de Aquino. Cuestiones disputadas sobre la verdad, Tomo I, q. IV, art. 1. Ed. Angel Luis
Gonzdlez, Juan Fernando Sellés, M? Idoya Zorroza. Trad. de la cuestién: Maria Jesus
Soto-Bruna. Pamplona: EUNSA, 2016.

La autora

Felicitas Casillo es doctora en Comunicacion Social en la Universidad
Austral. Es licenciada en Filosofia por la Universidad Catélica de la Plata.
Asimismo es profesora e investigadora en la Facultad de Comunicacion
de la Universidad Austral, en las cdtedras de Andlisis del Discurso, y
Géneros y estilos creativos. fcasillo@austral.edu.ar

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 121


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml
mailto:asillo@austral.edu.ar




SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval

Numero especial 2025. Mendoza, Argentina

Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 123-163

Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index

Recibido: 20 de mayo de 2024 - Aprobado: 10 de junio de 2024

d | https://doi.org/10.48162/rev.35.054

Ftienne Gilson, Formacion y Realizacion:

Etienne Gilson, Formation and Realization

Richard Fafara

Adler- Aquinas Institute,
Estados Unidos
rifafara@gmail.com

Sumario

Introduccién

Formacion: Lévy-Bruhl y Bergson.

Docencia y proyectos académicos.

Fil6sofo medievalista innovador.

Nacimiento del Pontifical Institute of Mediaeval Studies de Toronto.
Conclusién: Contribucidn filoséfica de Gilson

S

Resumen: Este articulo presenta un panorama genérico sobre
interesantes aspectos de la vida intelectual y académica del medievalista
francés Etienne Gilson, filésofo de reconocido prestigio que ha
contribuido notablemente en el desarrollo de nuestra cultura y la
civilizacién. En el presente trabajo queremos entretejer una linea que
recorra las etapas de formacién y pensamiento que fue marcando su
trayectoria y los diversos encuentros que llevd a cabo con los principales
hombres y mujeres del mundo intelectual, no solo del ambito francés,
sino internacional. Creemos que puede ser un trabajo que contribuya al
conocimiento de la obra y la vida de un notable intelectual de nuestra
época.

Palabras clave: Gilson. Filosofia Medieval. Filosofia. Tomismo.

! La presente traduccidén espafiola fue realizada por el Dr. Eduardo Bernot (Aquinas
Leadership International). Correo electrénico: ebernot@yahoo.com

Scripta Mediaevalia- Nmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 123


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.054
https://orcid.org/0000-0001-7413-2792
https://orcid.org/0000-0001-7413-2792
mailto:rjfafara@gmail.com
mailto:ebernot@yahoo.com

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

Abstract: This paper presents a general overview of interesting aspects
of the intellectual and academic life of the French medievalist Etienne
Gilson, a philosopher of recognized prestige who has contributed
significantly to the development of our culture and civilization. In the
present work we want to weave a line that traces the stages of formation
and thought that marked his career and the various meetings he held
with the main men and women of the intellectual world, not only in
France, but also internationally. We believe that it can be a work that
contributes to the knowledge of the work and life of a remarkable
intellectual of our time.

Keywords: Gilson. Medieval Philosophy. Philosophy. Thomism

1. Introduccion

Hace sesenta afios, el Dr. Anton Pegis, destacado alumno y colega
de Gilson, publicaba A Gilson Reader. Comprensiblemente, el
profesor Pegis expresaria su tribulacion al pretender reducir una
persona de la estatura de Gilson a un solo volumen. La amplia
variedad de intereses de Gilson y el asombroso corpus de sus obras
académicas (en aquel momento 648 titulos, incluyendo 35 libros)
acentuan la dificultad a la que se enfrentaba Pegis. Como éste
observé, “si Etienne Gilson ha precisado tantos libros para decir lo
que tenia que decir y para tratar lo que le interesaba, ¢como puede
alguien presentarlo en un solo libro?”* Si bien Gilson ya habia
alcanzado la edad de setenta y tres afios cuando se publicé el
volumen del Dr. Pegis, viviria veintiun afios mads, durante los
cuales permanecid intelectualmente activo y publicd aun mas
libros, articulos y resefias.®> Se podrd, por lo tanto, apreciar mi
aprieto al pretender capturar a Gilson en un solo escrito. Para
alcanzar al menos un madico resultado, me centraré sobre todo en
las influencias formativas de Gilson, especialmente en su
metodologia, y esbozaré algunos de los logros perdurables que de
ella se derivan.

2 A Gilson Reader: Selections from the Writings of Etienne Gilson, ed. Anton C. Pegis (Nueva
York, 1957), 7.

3 Véase Margaret McGrath, Etienne Gilson: A Bibliography/Une bibliographie, Etienne Gilson
Series [en adelante, EGS] 3 (Toronto, 1982).

124 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

2. Formacion: Lévy-Bruhl y Bergson

Nacido en Paris un viernes 13 de junio de 1884, Etienne Henri
Gilson fue educado por los Hermanos Cristianos en la escuela
parroquial de Ste-Clotilde (1890-1895); en una excelente escuela
secundaria catdlica, el Petit séminaire de Notre-Dame-des-Champs
(1895-1902);* y en el Lycée Henri-IV durante un afio, donde
conoci6é por primera vez al filosofo e historiador de la filosofia
Lucien Lévy-Bruhl, quien por entonces daba lecciones sobre David
Hume y estaba virando hacia la sociologia.’ Tras cumplir un afio
de servicio militar, Gilson asisti6 a la Sorbona (1904-1907) y al
cercano College de France, donde escucho las lecciones de Henri
Bergson. Mucho mads tarde, Gilson recordaria las lecciones de
Bergson como lo mas destacado de su vida.®

De joven estudiante, Gilson confesaba que “ya estaba plagado de la
incurable enfermedad metafisica” que llamaba chosisme o
“cosismo,” es decir, “realismo burdo,” o pensando en cosas y no en
ideas. Para Gilson, la dura solidez del mundo seria siempre un
articulo de cordura. Su lectura y relectura inicial de las
Meditaciones de Descartes y de la Introduccion a la vida del espiritu
de Léon Brunschvicg tendria como resultado que entendiese muy

4 Frédéric Lefévre, Une heure avec Etienne Gilson (Paris, 1925), 64-65. El Petit séminaire de
Notre-Dame-des-Champs, sito en 19 rue Notre-Dame-des-Champs, fue clausurado en 1904
como resultado de las leyes que prohibian la ensefianza a las congregaciones religiosas.

5 Lévy-Bruhl daba clase sin utilizar notas. Lamentablemente, nada se conserva de su curso
acerca de Hume (ni de sus lecciones sobre Locke, Berkeley, Kant y Schopenhauer).
Conocemos los puntos claves de su curso sobre Descartes Unicamente gracias a Gilson.
Véase Etienne Gilson, “Le Descartes de L. Lévy-Bruhl,” Revue philosophique de la France et
de létranger 147 (1957): 432-451; “Mon ami Lévy-Bruhl, philosophe, sociologue, analyste
des mentalités,” Les nouvelles littéraires, 18 de marzo de 1939, 1. Véase también Jean
Cazeneuve, Lucien Lévy-Bruhl, trad. al inglés de Peter Riviére (Nueva York, 1972), ix-xii. El
curso de Lévy-Bruhl sobre Descartes en 1905-1906 le mostré en acciéon un método
inolvidable a Gilson y lo inspiré a emprender una tesis sobre Descartes. Véase Etienne
Gilson, Etudes sur le role de la pensée médiévale dans la formation du systéme cartésien (Paris,
1930 ; reimpreso en 1951), 175 n1, 282-283 n1.

§ Laurence K. Shook, Etienne Gilson, EGS 6 (Toronto, 1984), 18. Véase Etienne Gilson,
“Souvenir de Bergson,” Revue de métaphysique et de morale 64, no. 2 (1959): 129. Gilson
asisti6 a dos de las series de conferencias de Bergson en 1904-1905 : “Cette année-13, il avait
choisi pour sujet du grand cours ('autre étant un commentaire des Premiers Principes de
Spenser) L’effort intellectuel. Quinze lecons sur ce seul sujet. [...] Pendant une heure Bergson
pensait en nous, pour chacun de nous et en quelque sorte a notre place, nous donnant ainsi
I'illusion de participer a son intellectualité transcendante. Pour dire plus simplement les
choses, pendant une heure, nous avions I'illusion d’étre aussi intelligents que lui.” (Etienne
Gilson, “Bergson,” Radio diffusion francaise, 24 de enero de 1966 ; transcrito por Jacqueline
[Gilson], 2 [Gilson Archives, Toronto]).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 125


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

poco de ellas y se sorprendiera de la asombrosa arbitrariedad que
en ellas encontraba. Afortunadamente, Blaise Pascal, un autor
apreciado por Gilson, habia escrito “no sobre nociones o ‘ideas’
como Descartes, sino sobre objetos reales, cosas, seres realmente
existentes,” y habia sefialado una direccion en la filosofia mucho
mads rica que el racionalismo y el positivismo tan predominantes
en la Sorbona. Esto permitié a Gilson evitar desesperar de la
filosofia. Asi que abandond “el suefio de una vida dedicada al
estudio y la ensefianza de las humanidades” y se marchd “a
estudiar filosofia en la Facultad de Letras de la Universidad de
Paris.”’

Inmediatamente después de haber aprobado la agrégation
(concurso-oposicidn) de filosofia en 1907, Gilson comenzaria su
trabajo de doctorado. Gilson permaneceria siempre en deuda con
su director de tesis, el profesor judio Lévy-Bruhl, por su
introduccion al escolasticismo y a Santo Tomdas de Aquino. El
doctorando llego a describir carifiosamente a su director como “el
hombre menos medieval” que habia conocido, un “heredero del
racionalismo puro de la Ilustracion” y “enemigo de toda religion y
metafisica,” un hombre que no solo creia, junto con Auguste
Comte, que no merece la pena refutar la metafisica en vez de
dejarla caer en desuso, sino que ademds pensaba que entre tantos
muertos, “ninguno estd mads irrevocablemente muerto que el
escolasticismo medieval, declarado muerto por consenso
universal.”® Sin embargo, Gilson también reconocia en Lévy-Bruhl
a un “hombre grande y sincero” y un “sociologo destacado, [...] un
hombre de una inteligencia casi asombrosa, con un sorprendente
don de ver los hechos bajo una luz imparcial, fria y objetiva, tal y

7 Etienne Gilson, The Philosopher and Theology, trad. Cécile Gilson (Nueva York, 1962), 17—
18. Al discutir la “tradition cartésienne et francaise, soucieuse de s’enfermer dans la pensée
beaucoup plutdt que de se répandre dans les choses et préférant a la métaphysique une
sorte de métapsychologie,” Gilson afiade: “Pour ma part, j’ai besoin de plus d’objet. [...] [Jle
avoue que [...] lorsqu’on m’enferme dans la pensée, j’ai toujours peur de ne plus pouvoir en
sortir” (Lefévre, Une heure avec Etienne Gilson, 67). En cuanto al aprecio de Gilson por
Pascal, véase Richard Fafara, “Gilson and Pascal,” Studia Gilsoniana 3 (2014): 25-49.

8 Etienne Gilson, Discours prononcés dans la séance publique tenue par ’Académie frangaise
pour la réception de M. Etienne Gilson, le jeudi 29 mai 1947 (Paris, 1947), 1 (reimpreso bajo el
titulo “Réception de M. Etienne Gilson a ’Académie francaise,” Une semaine dans le monde,
31 de mayo de 1947, 7); Paul Guth, “Rencontre avec Gilson,” Le littéraire, 28 de diciembre de
1946, 3.

126 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

como eran.”® Para Gilson, entender cualquier filosofia significaba
siempre presentarla como habia visto al profesor Lévy-Bruhl
abordar a Hume, comenzando y terminando con claridad, y con la
profundidad como un afiadido.’® Lévy-Bruhl, “que nunca abrié
una sola de las obras de Santo Tomas de Aquino y nunca tuvo la
intencion de hacerlo,” recomend6 que para sus tesis doctorales, la
mayor y la menor, Gilson “estudiara el vocabulario y, finalmente,
la materia tomada del escolasticismo por Descartes.”"!

Durante los nueve largos afios en que trabajo en su doctorado,
Gilson aprendié lo esencial de paleografia para poder leer
correctamente los manuscritos medievales.”> Con Lévy-Bruhl,
aprendi6 a colocar los textos filosoficos en su contexto historico
adecuado y a no imponer una teoria sobre un texto al que le era

° Gilson, The Philosopher and Theology, 27; God and Philosophy, Powell Lectures on
Philosophy at Indiana University (New Haven, 1941), xiii.

10 Gilson, God and Philosophy, xiii; “Mon ami Lévy-Bruhl,” 1. Admirador de la brillante
originalidad de Lévy-Bruhl en sociologia (su método, asi como los objetivos que pretendia),
Gilson preferia los andlisis finos y penetrantes de Lévy-Bruhl a los de Durkheim: “[L]es
systématisations outranciéres de Durkheim appartiendront depuis longtemps a
larchéologie de la sociologie, alors que les analyses si fines et si pénétrantes de L. Lévy-
Bruhl seront encore une source inépuisable d’information et de réflexion pour les
chercheurs” (“Mon ami Lévy-Bruhl,” 1). Lévy-Bruhl intent6 acercarse lo mas posible a la
realidad social, sabiendo muy bien que esta realidad presentaba mads dificultades en la
investigacién cientifica que el mundo fisico y requeria un esfuerzo largo, metédico y
colectivo: véase su La morale et la science des meeurs (Paris, 1903), 68. Gilson consideraba
esta obra “un libro casi increible” (Shook, Etienne Gilson, 11) y estaba de acuerdo en que
demostraba definitivamente que un andlisis profundo del pensamiento humano llega a un
elemento especificamente mistico y “preldgico,” observable particularmente en los
llamados pueblos “primitivos.” Sin embargo, Gilson se opuso a que excediera los limites del
método sociolégico al insinuar que tal elemento fuese una etapa del pensamiento humano
que debiese ser superada, una etapa que no tendria que seguir existiendo en el pensamiento
moderno. Bien podria ser que lo que diferencie a los pueblos “primitivos” sea un uso de lo
mistico méas considerable que el nuestro y diferente de él; podria ser que el misticismo
prelégico tenga una funcién tan vital y connatural en el pensamiento civilizado como su
funcién logica. Por tanto, el problema filos6fico y metafisico de la legitimidad del
pensamiento mistico permanece intacto. Véase “Lettre de M. Gilson,” Bulletin de la société
frangaise de philosophie 23, no. 1 (1923): 46-48. Gilson resumiria a Lévy-Bruhl en estos
términos: “Dans un pays ou beaucoup font bien, nul n’a jamais fait mieux” (Gilson, “Mon
ami Lévy-Bruhl,” 1).

1 Gilson, God and Philosophy, xiii. E1 hecho de que Lévy-Bruhl sugiriese este tema de tesis
para complacer a Gilson, sabiendo que era catdlico, apoya “el testimonio perfecto de Charles
Péguy sobre ‘ese tipo de gran liberalidad, generosidad de mente e incluso de corazén que la
filosofia tenia en la ensefianza de nuestro maestro’ (Lévy-Bruhl)” (Gilson, The Philosopher
and Theology, 87-88). Véase Charles Péguy, “Un nouveau théologien : M. Ferdinand Laudit”
en (Euvres en prose, 1909-1914, ed. Marcel Péguy (Paris, 1957), 989.

12 Shook, Etienne Gilson (Toronto, 1984), 55.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 127


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

ajena. También aprendid que a veces es posible una demostracion
rigurosa en la historia de la filosofia.”® Bergson le ensefié a
enmarcar una cuestion filosofica, a no detenerse en opiniones
histdricas y filoséficas prefabricadas y a ir directamente a lo real.'*

En cuanto a Bergson, Gilson identificaba el secreto de su estilo
como consistente en una precision que controla lo que se esta
hablando y que une estrechamente su lenguaje a su pensamiento.
Nunca hubo duda alguna sobre el pensamiento de Bergson o su
objeto. Nunca enmascar6 con un neologismo la ausencia de una
idea. Su pensamiento filosofico era tan objetivo y concreto como el
pensamiento cientifico. La intensa satisfaccion que Gilson
obtendria del lenguaje de Bergson no le vino del pensamiento que
comunicaba a sus oyentes, sino de sus objetos. En Bergson, Gilson
reconocia a otro infectado de chosisme: Bergson no hablaba de
ideas sino de cosas. Para Gilson, la mas grande leccidon de Bergson
se resumia en su simple declaracion: “Las generalidades no son
filoséficas.” Este principio guiaria toda la vida de pensamiento de
Gilson.® Ademas, Gilson encontraria en Bergson un modo de
abordar la historia de la filosofia que pretendia una comprension
mas profunda de las formulas en las que se expresa el pensamiento
de un filésofo, para llegar al movimiento simple que las produce,
las penetra y les confiere una unidad indivisible. Gilson prestaria
atencion a la advertencia de Bergson de rehacer constantemente
los propios conceptos historicos para que sean lo suficientemente
flexibles como para adherirse mas exactamente a la realidad
histdrica que estan destinados a expresar.

13 Lefévre, Une heure avec Etienne Gilson, 64-65, 67 ; Gilson, “Le Descartes de L. Lévy-Bruhl,”
446.

14 “pendant une heure nous avons écouté cette voix égale, dont les variations les plus
significatives étaient moins de ton que d’intensité soumis & ce charme étrange dont Platon
dit qu’il agissait déja sur les auditeurs de Socrate. Je crois savoir ce que c’était. Ce charme
agit lorsqu’on n’entend pas des phrases, des mots, ni une partie, mais, directement, une
pensée. [...] Le bergsonisme n’est pas une philosophie déductive, a la maniere des idéalismes
; elle est faite de tentatives répétées pour pénétrer plus avant dans ’épaisseur du réel, au-
dela de la physiologie, de la biologie, de la psychologie, de la sociologie, et de la théologie
méme” (Gilson, “Bergson,” 2-3). Gilson consideraba a Bergson como un aristotélico que le
ensefi6 a ser realista metafisico. Véase Ftienne Gilson, “Compagnons de route” en Etienne
Gilson : Philosophe de la chrétienté (Paris, 1949), 277, 279, 283; The Arts of the Beautiful
(Nueva York, 1965), 114-115.

15 Etienne Gilson, “Bergson, le privilege de Pintelligence,” Nouvelles littéraires, 11 de mayo
de 1967, 3, 13.

128 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

Gilson describia su método naciente, modelado a partir de los de
Lévy-Bruhl (positivista en su modo de abordar, segun el ideal del
método cientifico) y Bergson (concreto y apreciando una unidad
sustantiva), como capaz de alcanzar resultados nuevos y ciertos.
Estos resultados revolucionarian los estudios cartesianos,
liberandolos del método, frecuentemente empleado pero estéril,
del comentario, que oponia la filosofia a la historia de la filosofia.
Gilson eliminaria del pensamiento de Descartes la abstraccion del
“cartesianismo,” incrustado de interpretaciones positivistas e
idealistas que eran corrientes a principios del siglo XX, al hacer
actual el pensamiento de Descartes y situarlo en el contexto
historico en el que habia sido formulado. Gilson examinaria de
cerca las asignaturas y libros de texto utilizados por Descartes en
el colegio jesuita de La Fléeche, el tomismo de sus profesores
jesuitas, el agustinismo de sus amigos, las nuevas matematicas y
fisica, y controversias teoldgicas tales como la cuestion de la gracia.
La técnica de Gilson incluia no solo la exégesis de los textos de
Descartes, sino también la exposicion de su intuicién original,
unica y generativa, asi como el material tomado de los pensadores
medievales. Captaba el pensamiento de Descartes como un todo.
Esta magnifica reconstruccion histérica y doctrinal del
pensamiento de Descartes permitid a Gilson mostrar que la
historia auténtica del pensamiento medieval incluye aquello en lo
que influyo, tal y como la historia del pensamiento moderno
incluye sus fuentes. Con su pionera investigacion, Gilson establecio
con autoridad que la idea de Dios de Descartes, y su idea de los
seres humanos como creaturas hechas a imagen de Dios con un
alma espiritual e inmortal, no tienen su fuente en los tratados
filosoficos de los griegos, sino en las obras de los escolasticos
medievales.'®

16 “Le but de M. Gilson n’est pas de faire une étude de l'influence de la Scolastique sur
Descartes, mais de rassembler les marques qui permettront de mesurer exactement cette
influence” (Maurice DeWulf, resefia del Index scolastico-cartésien de Etienne Gilson, Revue
néo-scolastique de philosophie 20, no. 78 [1913]: 246); defensa de Gilson de su tesis, publicada
como “Thése de M. E. Gilson, agrégé de philosophie,” Revue de métaphysique et de morale 21
(suplemento de julio de 1913): 19-32 ; Gilson, “Le moyen age et le naturalisme antique,”
Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age 7 (1932): 5-6. En cuanto al acuerdo
de Gilson con Bergson, quien sostenia que hay una intuicién original de la que fluye toda
filosofia, véase Henri Bergson, (Euvres, ed. André Robinet (Paris, 1984), 1345-1365, y la
edicion de Gilson de Descartes, Discours, 352.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 129


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

Conforme el trabajo de doctorado de Gilson llegaba a su fin,
experimentaba inquietud y consternacidon intelectual por el
“empobrecimiento que habia sufrido la metafisica a manos de
Descartes” y “la informalidad con que Descartes retuvo las
conclusiones sin tomarse la molestia de establecerlas.”’ La tesis
doctoral principal de Gilson, Libertad en Descartes y teologia,'®
concluia que “Descartes habia intentado en vano resolver, por
medio de su propio método famoso, problemas filosoficos cuya
unica posicidn y solucidn correctas eran inseparables del método
de santo Tomds de Aquino.”’ A partir de entonces, la
interpretacion del pensamiento de santo Tomds ocuparia la
investigacion, el pensamiento y las obras de Gilson. Del mismo
modo, nunca cesaria la contribucién de Gilson al conocimiento
académico sobre Descartes. Ademas de su tesis mayor y la
minuciosa investigacion histérica de su tesis menor
complementaria, Index scolastico-cartésien, reeditado y publicado
tras su muerte con un genial “Postfacio” que fue desarrollando
poco a poco a lo largo de su larga vida,* los notables articulos de
Gilson sobre las influencias medievales en el pensamiento
cartesiano,?! junto con su incomparable edicion del Discurso del
método de Descartes, con sus cuatrocientas paginas de “reflexiones
personales” de Gilson sobre las cien pdaginas de texto de

17 Gilson, The Philosopher and Theology, 88.

18 Etienne Gilson, (Paris, 1923 ; 22 ed., 1982).

19 Gilson, God and Philosophy, xiii-xiv; The Philosopher and Theology, 87-88.

2 Etienne Gilson, Index scolastico-cartésien: Petite thése pour le doctorat présentée a la
Faculté des Lettres de I'Université de Paris (Paris, 1912), publicada definitivamente en 1913,
y luego en una edicién no autorizada de B. Franklin (Nueva York, 1964). Ya que queria
recopilar textos adicionales, Gilson pospuso la publicacidn de una version actualizada, que
finalmente fue publicada por Vrin en 1979, unos meses después de su muerte. Indignado
por el hecho de que Franklin se valiera de las leyes de derechos de autor estadounidenses
para reimprimir la obra en contra de sus expresos deseos, Gilson se preguntaba en el
prologo de la edicién pdstuma si habria violado alguna ley al sobrevivir a su obra a lo largo
de mas de cincuenta afios o si simplemente habria sido victima de la codicia. Concluye con
las palabras de la Eneida de Virgilio: “Asesina a Polidoro y se apodera del oro por la fuerza.
iA qué no obligas a los mortales pechos, hambre execrable de oro!” [Polydorum obtruncat,
et auro vi potitur. Quid non mortalia pectora cogis, auri sacra fames?, Libro III, 55, N. del T.].
Véase William Shea, resefia del Index scolastico-cartésien de Etienne Gilson, Isis 72, no. 1
(1981): 141.

21 Gilson, Etudes sur le réle de la pensée médiévale dans la formation du systéme cartésien.

130 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

Descartes,* siguen siendo el trasfondo indispensable contra el que
loslogros de Descartes deben ser tanto entendidos como evaluados
por los estudiosos contemporaneos.*

Como aprendiz de filésofo, Gilson emprenderia sus estudios
universitarios con una reserva. No esperaba de ellos “ninguna
revelacion sobre lo que deberia pensar y creer”:

Esto ya estaba resuelto en su mente; lo que queria era sondear su
propio pensamiento y llegar a la raiz de su fe [...] en medio de un
entorno indiferente u hostil. [...] Crecer, si es posible, para
sobrevivir: ese era en adelante su objetivo y tenia que alcanzarlo
solo, bajo su propia responsabilidad.?*

Se puede detectar el comienzo de lo que se convertiria en un
proyecto de toda una vida que gradualmente tomaba forma a
medida que estudiaba a otros que buscaban entender su fe.
También se explica la mencién que hace Gilson de un entorno
indiferente u hostil, dado el anticatolicismo francés de la Tercera
Republica: el objetivo declarado de Jules Ferry, ministro de
educacidn, de reconstituir la sociedad “sin Dios y sin rey”; la
disolucion de la Iglesia Catdlica en 1905; la incautacion por parte
del gobierno francés de los edificios de la Iglesia Catdlica; y el
cierre de las facultades de teologia catdlica en Aix, Burdeos, Lyon,
Paris y Ruan.”

También habia ensefiado Lévy-Bruhl a Gilson como distinguir la
buena sociologia de 1a mala, y cdmo apreciar las contribuciones de
aquellos estudiosos con los que se estuviese casi totalmente en
desacuerdo.”® Por ejemplo, Gilson rechazaba por completo la

22 No privado de humor, Gilson expresaba su vergienza por haber ganado més con el
“bestseller” de Descartes que el autor mismo, quien rehus6 pago alguno por él. Véase
Etienne Gilson, La société de masse et sa culture (Paris, 1967), 103.

23 “Hasta la fecha, las obras mas sustanciales sobre las relaciones intelectuales entre
Descartes y sus predecesores han sido los estudios magistrales de Etienne Gilson” (Roger
Ariew, Descartes among the Scholastics [Leiden, 2011], 71).

24 Gilson, The Philosopher and Theology, 21.

25 Alan Vincelette, Recent Catholic Philosophy: The Twentieth Century (Milwaukee, 2011), 44—
45.

26 Shook, Etienne Gilson, 235. Cuando Gilson le pregunté qué pensaba de L’évolution
créatrice de Bergson, Lévy-Bruhl respondié: “Jamais Bergson n’a rien écrit d’aussi
admirable, et ce n’est pas peu dire. Remarquez bien qu’il n’y a pas un mot de vrai dans tout
son livre, mais c’est simplement merveilleux” (Gilson, “Mon ami Lévy-Bruhl,” 1). Antes de
depositar sus tesis doctorales ante Lévy-Bruhl, Gilson, en su primer articulo publicado (“Sur

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 131


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

hostilidad de Emile Durkheim hacia la filosofia, pero respetaba al
hombre como un erudito y soci6logo que se habia sometido a las
verdades tal como las encontro. En su esfuerzo por establecer “una
ciencia positiva de los hechos socioldgicos, englobando incluso la
filosofia y la ética,” Durkheim no pasaba de la teoria a la realidad,
sino de la practica social a la teoria. Concebia los hechos sociales
como cosas que participan “de la solidez objetiva de todo lo que se
da como una entidad independiente de un observador [y que
pueden imponer] una restriccion al miembro de cualquier
sociedad humana.””” Durkheim habia perdido su religién judia,
pero Gilson no veia razon alguna por la que el libro del Levitico del
Antiguo Testamento, con sus preceptos e interdicciones, no
pudiera inspirar una sociologia fundada en la realidad, siempre
que no se presentara como producto de la razén puramente
especulativa. Gilson tomaria todos los cursos que ofrecia
Durkheim.?®

Eran laicos practicamente todos los profesores de Gilson—
Durkheim (sociologia), Brunschvicg (filosofia general), Lévy-Bruhl
(filosofia moderna), Victor Delbos (filosofia) y Frédéric Rauh
(ética)—y toda su educacidon universitaria. Los profesores de
Gilson se esforzaban por ser “filésofos puros.” Todos buscaban
mantener su filosofar libre de toda metafisica y de cualquier

le positivisme absolu,” Revue philosophique de la France et de étranger 68 [1909]: 63-65),
critica al filésofo parisino Abel Rey. Lévy-Bruhl gentilmente publicé el articulo en la revisién
que editd, al tiempo que le hizo saber a Gilson que pensaba que su posicién estaba
desactualizada. Véase Etienne Gilson, “In Quest of Species” en Three Quests in Philosophy,
ed. Armand Maurer (Toronto, 2008), 33-34. Véase también Armand Maurer, “Etienne
Gilson, Critic of Positivism,” The Thomist, 71, no. 2 (2007): 199-220.

27 Gilson, The Philosopher and Theology, 25; Etienne Gilson, Thomas Langan y Armand A.
Maurer, Recent Philosophy: Hegel to the Present (Nueva York, 1966), 283-284.

28 Gilson, The Philosopher and Theology, 25-27; Shook, Etienne Gilson, 19. Claude Lévi-
Strauss declaraba que “el éxito de la minoria judia en las Ciencias Humanas dependia de la
novedad absoluta de estas materias y de la consecuente falta de dinastias universitarias ya
bien consolidadas; con todo esto [...] la particular situacién existencial de sus fundadores
pudo constituir la sociologia y la etnologia como nuevos conocimientos que surgieron de la
inevitable reflexién que cada uno de ellos se vio conducido a expresar sobre su origen desde
un medio, desde una tradicién, ‘primitiva’ en su dependencia irracional de rituales
religiosos, con los que tenian que romper para ser admitidos en el mundo ‘civilizado’ de la
ciencia, pero no podian hacerlo sin depender de ello en su propia conciencia interna de si
mismos” (Maria Averoldi, “Lucien Lévy-Bruhl or an Inherent Ambiguity,” Caderno de
Pesquisa [Sao Luis] 19, no. 3 [2012]: 23-24 n4,
www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa/article/view/1146/2587
,acceso el 15 de marzo de 2017).

132 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

influencia religiosa, pero eso no impidi6 que Gilson se hiciera
amigo de ellos o defendiera la institucion en la que ensefiaban.
Gilson tenia una relacion muy cordial con el profesor Delbos,*® y
compartia un profundo amor por la musica con Lévy-Bruhl.*
Gilson y sus comparieros tampoco diferenciaban a sus profesores
en funcion de sus antecedentes religiosos:

Nada distinguia a nuestros maestros unos de otros en el libre
ejercicio de la razén. [...] Nuestros maestros bien pudiesen
habernos dicho cémo, en su opinién, deberiamos pensar, pero
ninguno de ellos se atrevido jamds a decirnos qué deberiamos
pensar. Ningun régimen autoritario, ninguna iglesia establecida,
habria respetado tan escrupulosamente nuestra libertad
intelectual. [...] La tan denostada Sorbona nos inculco [...] un
respeto absoluto por la verdad.”3!

Los sociologos “cientificos” dentro del departamento de filosofia de
la Sorbona ensefiarian a Gilson cémo integrar el aprendizaje
clasico con el juicio racional, ampliando asi la perspectiva de todo
lo que examinaba. También limitarian el desarrollo filosofico de
Gilson de dos maneras. La autoridad exagerada que los soci6logos
atribuian a la interpretacion racional de los datos los llevd a negar
la importancia de las técnicas de investigacion. Durkheim, por
ejemplo, en vez de involucrarse en el trabajo de campo, aceptaba
datos sin preocuparse mucho de cdmo se habian recopilado. Esto
tuvo como resultado que los soci6logos se quedasen atras de sus
colegas en disciplinas tales como la lingtistica histdrica y la critica

29 En cuanto a los detalles de esta relacion, y sobre si Delbos era catdlico en secreto a pesar
de que nada en sus escritos y enseflanzas permita afirmarlo, véase Richard ]. Fafara,
“Ftienne Gilson’s Early Study of Nicolas Malebranche,” The Modern Schoolman 74, no. 3
(1997): 180-181, 202 n101.

3 Shook, Etienne Gilson, 22. Gilson aprendié armonia en Tours no solo para apreciar la
musica, sino también para entenderla (ibid., 44). De joven, Lévy-Bruhl, que era pianista,
vacil entre seguir una carrera universitaria o convertirse en director de orquesta. Decidi6
lo primero, pero iba siempre a los conciertos con una partitura bajo el brazo. Véase D.
Merrlié, “Lévy-Bruhl et Durkheim,” Revue philosophique 4, no. 179 (1989): 493. Gilson “creia
haber escuchado més musica en su vida que leido filosofia” (Armand Maurer, “The Legacy
of Ftienne Gilson” en One Hundred Years of Thomism, Aeterni Patris and Afterwards: A
Symposium, ed. Victor B. Brezik [Houston, 1981], 40).

31 Gilson, The Philosopher and Theology, 30, 40, 41. Gilson negaba categéricamente haber
experimentado el “terror socioldgico tan vividamente descrito por Charles Péguy, del cual
Durkheim habria sido el Robespierre” y los corderos bergsonianos las victimas, o el “temor
a todo lo que concierne al pensamiento” que Péguy impuso en la Nueva Sorbona de los
primeros afios del siglo XX (ibid., 21-24; Gilson, “Souvenir de Bergson,” 131-132).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 133


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

textual. En segundo lugar, los sociélogos negaban que la metafisica
fuese un camino valido hacia la verdad.** Sélo en Bergson
encontraria Gilson un filésofo de primer orden que argumentase
convincentemente que, aun tras las criticas neokantianas y del
positivismo de Comte, no habia que ceder al materialismo en
ontologia, al asociacionismo en psicologia o al determinismo en
moral. Bergson mostrd que los problemas clasicos de la metafisica,
considerados insolubles, eran inagotables. Gilson consideraba a
Bergson como un genio filosofico y un gran metafisico que se
parecia a Aristdteles en su amor por el conocimiento empirico, que
derrot6 al positivismo “mediante un espiritu filosofico mas
positivo que el suyo” y “que devolvio a la filosofia francesa [...] un
interés por lo concreto y nos recordd que, sin importar cuan
legitimo sea el deseo de claridad, éste no justifica que vaciemos
todas las cosas de su misterio.”*

3. Docencia y proyectos académicos

El primer nombramiento de Gilson como profesor en la
Universidad de Lille fue interrumpido por la Primera Guerra
Mundial cuando fue movilizado y lucho en el frente de Verdun.
Capturado en febrero de 1916, el sargento Gilson paso dos afios
como prisionero de guerra aleman. Durante estos afios estudio a
San Buenaventura, dio clases sobre Bergson, publicé un articulo
sobre juicios estéticos, aprendio a jugar tenis, dirigié una orquesta
de hombres del campamento, perfecciono su inglés y alemdn, y
lleg6 a dominar el ruso. Gilson tenia el don de los idiomas. Ademas
de Aristoteles y Virgilio, ley0 los textos originales de Dante, Goethe,

32 Shook, Etienne Gilson, 22. Véase Etienne Gilson, Pour un ordre catholique (Paris, 2013), 50—
51.

33 Gilson, The Philosopher and Theology, 113, 117; “The Glory of Bergson,” Thought 22, no. 87
(diciembre de 1947): 583. Gilson consideraba a Bergson como la sabiduria encarnada y
quedo en deuda por el resto de su vida con “el fildsofo mdas grande que Francia ha conocido
desde Descartes” (“The Glory of Bergson,” 581). Véase también Etienne Gilson, “On Behalf
of the Handmaid” en Theology of Renewal, ed. L.K. Shook (Montreal, 1968), 1: 240-241. En
cuanto a la provocadora proposicion de que el catolicismo de Gilson lo dispuso para
relacionarse con el complejo y sutil sentido medieval de lo concreto como “luminosamente
denso” por incluir lo sensible, individual, personal, ontolégico, simbdélico y encarnacional
(espiritualidad encarnada), y por abrir el discurso racional a lo plenamente humano y
divino, véase Kenneth L. Schmitz, What Has Clio to Do with Athena? Etienne Gilson, Historian
and Philosopher, EGS 10 (Toronto, 1987),

11-13.

134 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

Shakespeare y Dostoievski. El encanto de su precisa, limpida,
elegante y distintiva prosa francesa (e inglesa) reflejaba
consistentemente una erudicion impecable, sentido del humor,
ligeras dosis de ironia francesa y un catolicismo serio. Gilson
también poseia el don de la elocuencia, cautivando al publico con
su brillantez, extravagancia, claridad y el tono justo para
mantenerlo alerta y permitirle digerir un sustento intelectual de
alta calidad.

Después de la guerra, Gilson volvid a Lille. Ademads de los cursos
universitarios regulares, dio conferencias publicas sobre Santo
Tomds de Aquino que seguian el modelo del modo en que Lévy-
Bruhl presentaba la filosofia de Hume en la Sorbona: tan simple
que un neofito podria captarla completamente tomando notas, y
tan profundo que un profesor siempre aprenderia algo nuevo
cuando quiera que volviese a esas notas.>* El descubrimiento de
Gilson de la alta calidad del pensamiento medieval que precedio a
Descartes, especialmente el pensamiento de Tomas de Aquino, le
gano el respeto de los eruditos en Francia y en el extranjero, y se
convirtio en el acorde dominante recurrente de gran parte de lo
que Gilson dijo o escribio durante los siguientes veinte afios. Sus
lecciones sobre santo Tomas dadas en Lille aparecieron en 1919
como un volumen de 174 péginas intitulado Le thomisme.* Esta
seria la primera de las seis ediciones que registran la evolucion de
toda una vida de la comprension del Aquinate por parte de Gilson.
En su edicion final de 1965 se habia ya acrecentado a 478 paginas.

En 1918, Gilson formé parte de la mision francesa para reabrir la
Universidad de Estrasburgo como universidad francesa, lo cual
incluia borrar su pasado aleman y convertirla en escaparate de la
cultura francesa. La Facultad de Letras retuvo aspectos del
seminario alemdan: siguid organizandose no en torno a disciplinas,
sino en torno a “institutos” y centres d’études disefiados para
fomentar la investigacion innovadora y el intercambio
interdisciplinario. Entre los colegas de Gilson en Estrasbhurgo se
incluian los historiadores economicos y sociales Lucien Febvre,
director del Centro de Estudios Modernos, y Marc Bloch, director

34 Gilson, “Mon ami Lévy-Bruhl,” 1.
3 Etienne Gilson, Le thomisme: Introduction au systéme de Thomas d’Aquin (Estrasburgo,
1919).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 135


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

del Centro de Estudios Medievales.*® Ambos habian sido instruidos
formalmente para ejercer sus carreras y estaban dedicados a
buscar en el pasado las claves para comprender la situacion actual
del hombre. Gilson no habia recibido tal formacién técnica
comparable como historiador, pero sus frecuentes interacciones
con Febvre y especialmente con Bloch, que estaba familiarizado
con los métodos de la historia medieval, le proporcionaron una
formacion vicaria invaluable como medievalista. Solo y con sus
alumnos, Bloch se propuso asistir a los seminarios de Gilson, y
cuestiono publica y privadamente la evidencia con la que llegaba
a sus exposiciones interpretativas. Como resultado, Gilson
comenzo a mirar los estudios medievales de una manera
multidisciplinaria y en un contexto mucho mas amplio, no
restringido por las metodologias doctrinarias de Durkheim o Lévy-
Bruhl, o por sus propias lecturas del Aquinate y otros. Gilson
incluso comenzo a concebir un instituto donde todos los estudios
medievales pudiesen ser investigados y ensefiados de manera
integrada, prestando conocimientos mds profundos sobre la
humanidad y la civilizacién.?’

4. Filosofo medievalista innovador

Durante poco mas de una década (1921-1932), Gilson ocupo cargos
en la Sorbona de historia de la filosofia medieval, y en la Ecole
pratique des hautes études como director de teologias y filosofias
medievales. Su genialidad consistié en romper el modo tradicional
de abordar la Edad Media, que estudiaba el periodo desde la
perspectiva del racionalismo francés, el Renacimiento o el
tomismo. La educacion universitaria laica de Gilson y su carrera
docente en Francia facilitaron el modo personal y revolucionario
en que abordaba los estudios medievales, que no participaba de
ninguno de los prejuicios o virtudes de los estudiosos y maestros

36 Véase Susan W. Friedman, Marc Bloch, Sociology and Geography: Encountering Changing
Disciplines (Cambridge, 2004), 93-109.

37 Shook, Etienne Gilson, 93-95. Véase Lucien Febvre, “Marc Bloch et Strasbourg” en Combats
pour Uhistoire (Paris, 1965), 391-397; “Marc Bloch” en Architects and Craftsmen in History:
Festschrift fiir Abbot Payson Usher (Tubinga, 1956), 75-84. Afios mds tarde, cuando Bloch
monté una campafia para ser elegido miembro del College de France, buscé y recibi6 el
apoyo de Gilson, su antiguo colega de Estrasburgo. Véase Shook, Etienne Gilson, 208-209;
Carole Fink, Marc Bloch: A Life in History (Nueva York, 1989), 174-186.

136 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

activos en ese campo, la mayoria de los cuales eran sacerdotes
catolicos que habian sido educados en el escolasticismo en
instituciones catolicas. Gilson estudiaba la Edad Media desde su
propia razdn de si. Iba mas alla de las fuentes y se colocaba en la
posicion de un escritor medieval tras otro para ver a cada uno en
su propio tiempo tal como se veia a si mismo, para interpretar la
obra de cada autor tal como la entendian el propio autor y sus
contemporaneos, y para no juzgarla segun categorias o sistemas
que les fuesen ajenos. Gilson deseaba revivir a estos pensadores
como personas reales, con su propia cultura, personalidad,
conocimiento, ignorancia, vida religiosa, tradiciones e
innovaciones: entenderlos asi arroja una luz esencial sobre los
origenes de la filosofia moderna.

En la Sorbona, Gilson enseiiaba con autoridad sobre filosofia
antigua, medieval y moderna, mientras que en la Ecole pratique,
con sus estudiantes como comparieros, se centraba en analizar un
pequerio numero de textos utilizando tecnologias y métodos tanto
tradicionales como nuevos.*® Gilson no seguia a los historiadores
que no hallasen mas que teologia sin filosofia alguna en los
sistemas doctrinales medievales, o que interpretasen a santo
Tomads como el unico fildsofo en el siglo XIII, o que descubriesen
una unica filosofia llamada “escolasticismo,” que consistiria
fundamentalmente en la filosofia de Aristoteles. Gilson si que
hallaba filosofia en la Edad Media, pero no podia concebir que
todos ellos, San Anselmo, Santo Tomas, San Buenaventura, Juan
Duns Escoto y Guillermo de Ockham, hubiesen ensefiado la misma
filosofia. Su estudio de la filosofia de San Buenaventura, por
ejemplo, mostraba que sus nociones de ente, causa, intelecto y
conocimiento natural diferian fundamentalmente de las del
Aquinate.* El estudio en profundidad de Gilson acerca de otros

38 Shook, Etienne Gilson, 103-104. Creada en 1868, la Fcole pratique des hautes études fue
disefiada para formar investigadores y cientificos mediante la investigacién bésica y
aplicada en sus seminarios y laboratorios, como era préactica habitual en Alemania en aquel
tiempo. Fomentaba una relacion directa entre maestro y discipulo.

¥ Etienne Gilson, The Philosophy of St Bonaventure, trad. al inglés de Illtyd Trethowan y
Frank Sheed (Londres, 1940; reimpreso en Paterson, NJ, 1965). Gilson definia el
escolasticismo como “[e]l uso que se hace de la razén dentro de la fe y para ella, pero
finalmente asumiendo la forma de una ciencia” (Gilson, The Philosopher and Theology, 193;
véanse también 92-94, 177-178). Para una breve descripciéon de las interpretaciones
ideoldgicas del neotomismo de finales del siglo XIX y principios del XX que fueron rebatidas

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 137


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

pensadores sentd la diversidad irreductible de los sistemas
doctrinales medievales y contribuyd de manera decisiva a
reconstituir una Edad Media pluralista.

Gilson descubria al menos tres escuelas principales de
pensamiento medieval: el método metafisico de Agustin basado en
la introspeccion personal, el universo metafisico de esencias de
Duns Escoto y el universo de Tomas de Aquino, que afiadia a las
esencias la dimension de la existencia. A la hora de decidir qué
escuela conciliaba mejor el pensamiento griego y el cristianismo
de manera filosoéfica, Gilson consideraba que la conciliacidon del
Aquinate no tenia paralelo. Para Gilson, santo Tomas
proporcionaria una vision profunda de todo el periodo medieval,
ya que no se podia pretender interpretar el tomismo separdndolo
de otras filosofias medievales muy diferentes, de las cuales era la
sintesis y a las cuales a menudo se oponia. Gilson también llegaria
a entender la teologia y la filosofia como nociones que no se
excluyen mutuamente y concluiria que los sistemas doctrinales
medievales eran de hecho teologias. Como sefialaba, una
conclusion extraida de la fe no puede pertenecer a la filosofia, pero
eso no quiere decir que una conclusion puramente racional no
pueda pertenecer a la teologia.*

Siguiendo su metodologia de que los conceptos deben ser medidos
por la realidad, Gilson utilizaba la historia para poner a prueba su
nocion del uso religioso de la razon. En su obra maestra, El espiritu
de la Filosofia Medieval,*! Gilson argumentaba que histéricamente

por la interpretacion del pensamiento de santo Toméas hecha por Gilson, véase Francesca
Aran Murphy, “Gilson and Chenu: The Structure of the Summa and the Shape of Dominican
Life,” New Blackfriars 85, no. 997 (May 2004): 290-303.

40 Lefévre, Une heure avec Etienne Gilson, 69; Gilson, The Philosopher and Theology, 86-105.
41 8j bien Gilson pronuncié las conferencias Gifford en inglés, se publicaron en francés como
L’esprit de la philosophie médiévale, 2 vols. (Paris, 1932; 22 ed. revisada, 1944) y contienen
las invaluables notas integras de Gilson, ademas de una extensa nota bibliografica sobre “la
historia de la nocién de filosofia cristiana,” que no se incluyeron en la siguiente versioén en
inglés (The Spirit of Medieval Philosophy, trad. A.H.C. Downes [Nueva York, 1934]). Este
provocador libro de Gilson fue aclamado inmediatamente como una obra que resiste
cualquier resumen porque considera de manera magistral y concisa todo el &mbito del
pensamiento filoséfico: “De nada sirve intentar describir un libro como este; todo lo que se
puede hacer es recomendarlo” (resefia de E. L. Mascall, Theology 32 [1936]: 241). Chenu la
consideraba “le plus bel ouvrage de Gilson” (M.-D. Chenu, “L’interprete de saint Thomas
d’Aquin” en Etienne Gilson et nous : La philosophie et son histoire, ed. Monique Couratier
[Paris, 1980], 45).

138 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

se produjo una transformacion decisiva de la filosofia griega a
manos de los tedlogos cristianos medievales, y que sus teologias se
revelan como el semillero de nociones auténticamente filosoficas
que posteriormente se incorporarian a los sistemas religiosamente
neutrales de los fil6sofos occidentales modernos.** Entre estas
nociones se incluia la existencia de un unico Dios cuya esencia y
ser son idénticos—creador infinito, simple y supremamente libre
del universo—como causa eficiente todopoderosa, y la existencia
del hombre como un compuesto sustancial de alma y cuerpo, libre
y hecho a imagen de Dios. Gilson sostendria siempre que “la
verdadera filosofia, tomada de forma absoluta y en si misma, debe
toda su verdad a su racionalidad y a nada mdas que su
racionalidad.” Sin embargo, no pensaba que esto excluyese “un
ejercicio cristiano de la razdén.” Gilson llamaba “filosofia cristiana”
a la situacion histérica concreta de los cristianos que se dedican a
la filosofia. La describia genéricamente como “toda filosofia que,
aunque salvaguardando los dos 6rdenes de la razon y de la fe como
formalmente distintos, considere la revelacion cristiana como un
auxilio indispensable para la razon.”** Segun Gilson, se puede
demostrar como cuestion historica que, al ser cristiana, la filosofia
se ha vuelto mas racional: de ahi su constante renuencia a aislar la

42 Gilson consideraba que santo Tomas era el padre de la filosofia moderna porque
reconocia la autonomia de la filosofia: “[Clomme historiens de la philosophie, nous devons
voir dans cette ceuvre [la del Aquinate] le premier systeme de vérités purement rationnelles
qu’ait engendré la spéculation occidentale et 'une des origines directes de la philosophie
moderne” (Etienne Gilson, “La signification historique du thomisme” en Etudes de
philosophie médiévale [Estrasburgo, 1921], 124).

43 Gilson, The Spirit of Medieval Philosophy, 12, 37, 40. Desde el principio, Gilson admitiria
que la cuestién de la filosofia cristiana no puede decidirse unicamente sobre bases
histéricas: “[E]s necesario ir mas alla del nivel del empirismo” (Etienne Gilson, “La notion
de philosophie chrétienne,” Bulletin de la société francgaise de philosophie, 31, no. 2 [1931]:
43). La cuestidn es filoséfica, e incluso teoldgica, tanto como histérica, porque las diversas
perspectivas histdricas en las que surge o no la filosofia cristiana dependen y son generadas
por diferentes concepciones de la filosofia. Véase Denis .M. Bradley, Aquinas on the Twofold
Human Good: Reason and Human Happiness in Aquinas’s Moral Science (Washington, DC,
1997), 31-41. Gilson citaria la discusion y las obras de Maritain para dar solucién doctrinal
al problema de la filosofia cristiana; véase Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale, 439
n80. En cuanto al crecimiento de Gilson en su comprension de la filosofia cristiana, véase la
excelente “Translator’s Introduction” de Armand Maurer en Etienne Gilson, Christian
Philosophy (Toronto, 1993), xiv—xx. En cuanto a aquello de que el paradigma de Gilson sobre
la relacidén entre fe y razén sea el mas satisfactorio teoldgicamente por estar modelado en
la interrelacién “calcedoniana” de las naturalezas divina y humana en Cristo, véase Aidan
Nichols, Conversation of Faith and Reason: Modern Catholic Thought from Hermes to
Benedict XVI (Chicago, 2009), 129, 198-211.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 139


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

filosofia del cristianismo.** Nunca nego que esto se pudiese hacer,
pero pensaba que la responsabilidad recae sobre las espaldas del
pensador ocupado en ella, y que tal filosofia corre el riesgo de
perder beneficios racionales al no estar guiada por una teologia.*

Mientras que notables estudiosos histdricos, como Marc Bloch,
estarian estudiando a los medievales a través de investigaciones
sobre el arado, los métodos de riego y la fabricacion de arneses, las
indagaciones de Gilson en la Ecole pratique sobre una amplia
variedad de personajes medievales reconocian la necesidad de ir
mas alld del método de sus maestros de la Sorbona para
interpretar a los fildsofos modernos y ampliar y perfeccionar su
metodologia, y asi poder analizar a los tedlogos medievales en
términos de su contexto teoldgico e incluso espiritual. Solo tales
analisis podrian proporcionar interpretaciones textuales o
explicaciones que tuviesen sentido, ya que sus teologias no eran
sino el movimiento mismo de sus mentes y de su amor en la
busqueda de la verdad sobre Dios en las Escrituras y en el estudio
de sus creaturas.*

La curiosidad mental de Gilson y su gusto por las “cosas” explican
su profunda apreciacion de la importancia de los documentos, ya

4 Ya que Gilson no inventaba el orden para entender mejor los textos, a lo largo de su
carrera presentd el pensamiento de santo Tomads adhiriéndose al orden teoldgico tal como
se encuentra en la Summa theologiae (descendiendo desde Dios hasta las creaturas). Mas
tarde, Gilson se daria cuenta de que, aunque “[s]in fe se puede entender el significado literal
de los textos, nunca se entenderd el significado profundo de un pensamiento enteramente
dedicado al servicio de la fe. En resumen, entender una filosofia cristiana requiere de su
intérprete un modo genuinamente cristiano de abordarla. De ahi el fracaso de la mayoria
de los intentos de tratarla como una filosofia no cristiana” (Gilson, The Philosopher and
Theology, 210).

45 Ftienne Gilson, “Historical Research and the Future of Scholasticism” en A Gilson Reader,
165-166; The Philosopher and Theology, 210-211. Gilson consideraba como generosos pero
torpes e ineficaces los intentos de los neotomistas, impulsados principalmente por el deseo
de una apologética racional, de “separar” una philosophia aristotelicothomistica natural del
pensamiento de santo Tomads, ya que a nadie convence una apologética basada en tal
filosofia. Se unen a su adversario en su propio terreno al negar la racionalidad cristiana y
adoptar el modelo de la racionalidad moderna, que excluye todo lo que no pueda derivarse
de ella. Véase Serge-Thomas Bonino, “Historiographie de I’école thomiste : Le cas Gilson” en
Saint Thomas au XXe siécle: Actes du colloque du centenaire de la “Revue thomiste” (1893—
1992), Toulouse, 25-28 mars 1993, ed. Serge-Thomas Bonino (Paris, 1994), 308-309.

6 Shook, Etienne Gilson, 212. En cuanto a la prodigiosa produccién académica de Gilson en
la Ecole pratique durante este periodo, véase Callistus James Edie, “The Writings of Etienne
Gilson Chronologically Arranged” en Mélanges offerts a Etienne Gilson (Toronto, 1959), 19—
34.

140 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

que solo a través de un texto se tiene acceso a las opiniones de una
figura particular de la historia. Todo autor es precisamente autor
de un texto. Otras informaciones sobre el autor (la sociedad, el
medio cultural, los factores sociales y politicos, el publico
destinatario, etc.) son reveladores solo en la medida en que arrojan
luz sobre el texto. La clave del método que Gilson promovio a lo
largo de su carrera fue “leer, releer, reflexionar sobre el texto, [...]
aprender la terminologia técnica del autor, [...] el estilo y el
vocabulario caracteristicos” y entender que “ningun tratado,
ninguna traduccion por muy cuidadosa que sea,” se mantiene fiel
al pensamiento de un autor, nada salvo “el propio texto del autor
en los idiomas mismos en los que lo escribi6.”*’

Gilson empleaba una variedad de técnicas historiograficas, como
demuestran los tres tipos generales de libros y articulos que
escribid: estudios acerca de pensadores individuales, historias
generales y obras filosoficas. Primero, su suma agudeza intelectual
y su simpatia por los individuos que estudiaba le permitieron
convertirse en un penetrante exegeta de textos medievales y
presentar las filosofias de pensadores individuales como Agustin,
Buenaventura, Tomdas de Aquino, Duns Escoto y Descartes, junto
con los principales factores que influyeron en cada uno de ellos.*

47 ftienne Gilson, “Conseils de lecture” en Saint Thomas d’Aquin (Paris, 1925), 16 (reimpreso
como Saint Thomas moraliste [Paris, 1974], 21; traducido al inglés en Shook, Etienne Gilson,
123). Gilson seguia su propio consejo: “Nous avons écrit toutes ces pages avec le texte de
saint Thomas sous les yeux; c’est bien & lui que nous avions toujours laissé la parole”
(“Préface de la troisieme édition” en Le thomisme [Paris, 1947], 526).

48 En sus cartas inéditas a Gilson (Gilson Archives, Toronto), Bergson elogiaba sus obras: “Il
faut que je vous dise avec quel intérét je viens de lire La théologie mystique de Saint Bernard
[Paris, 1934 ; reimpreso en 1969]. C’est une étude singuliérement pénétrante et profonde.
Vous avez pris, un a un, les divers aspects d’une grande &me mystique, et vous les avez
soumis a ’analyse, en suivant d’aussi pres que possible les textes, mais en les interprétant
comme seul un vrai psychologue peut les interpréter. On ne sait vraiment ce qu’il faut
admirer de plus, I’érudition dont le livre témoigne et qui fait que nous nous transportons
avec vous dans le passé, ou de la pénétration psychologique qui fait de vos descriptions et
de vos analyses quelque chose de si vivant et si actuel devant cet effort” (carta del 21 de
septiembre de 1934). Corregida a la Introduction a Uétude de Saint Augustin de Gilson (Paris,
1929; ed. corregida y aumentada, 1943), Bergson reconocia filosofia :dad de Gilson para
llegar al movimiento o intuicién simple que genera una filosofia: “J’admire votre
connaissance extraordinairement compléte, véritablement exhaustive du sujet et de tout ce
quiy touche; mais ce que j’admire encore davantage, c’est que vous avez pu, en dépit de ces
complications, nous donner de '’ensemble une vision simple. Il me semble que I’essence
méme de la pensée de Saint Augustin se dégage aux yeux du lecteur, je veux dire une
conception telle de la philosophie et de la religion qu’elles ne paraissent ni le distinguer ni

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 141


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

En segundo lugar, las historias de la filosofia de Gilson se
centraban mdas en las filiaciones de varias ideas y en las
genealogias doctrinales, en el origen y desarrollo de nuevas ideas
y en su desarrollo o abandono en las escuelas de pensamiento
posteriores. Lucien Febvre describia la segunda edicion revisada
de 782 paginas de La philosophie au moyen dge *° de Gilson “desde
fuera” como “un filme cronoldgico de la filosofia medieval desde
su primer contacto con la filosofia griega en el siglo II hasta finales
del siglo XIV con el amanecer de una nueva era.” Desde “dentro,”
Febvre encontraba en ella “de principio a fin una coherencia de
pensamiento, una seguridad que proviene de la experiencia, una
vigilancia atenta, y algo fuerte, sdélido y firme” que es el
equivalente al sello de Gilson. Febvre también veia “algo ingenioso,
personal y activo que lo anima todo.” Subrayaba las coloquiales y
directas apostillas intercaladas en las criticas y exposiciones de
Gilson: “jPreste atencion aqui!,” “No piense que,” “jUn problema
realmente dificill! No como para ser resuelto facilmente...”; y
resaltaba “siempre esa gran claridad que proviene no de
simplificaciones arbitrarias, sino de un dominio absoluto de las
materias.” Febvre destacaba esta obra como “la de un gran
profesor que sobresale en la ensefianza y no se contenta con
presentar lo que se sabe, ni siquiera [se contenta] con leer y releer
textos y extraer con gusto los preceptos mads caracteristicos.”
Gilson “sabe intuitivamente como ir a veces solo, a veces
acompafiado, de sus discipulos, al drea exacta de la investigacion
para asi realizar el trabajo que alli se necesita, para animar a los
jovenes equipos con su curiosidad, para provocar nuevos estudios,
la publicacion de textos y de fructiferos vinculos y conexiones.”°

le confondre, n’étant en quelque sorte que deux vues prises du départ par nous sur quelque
chose d’invisible. Tous mes compliments pour ce beau livre” (carta del 3 de enero de 1930).
4 Ftienne Gilson, La philosophie au moyen dge, des origines patristiques a la fin du XIVe siécle,
2%ed. (Paris, 1944).

50 “Etienne Gilson, lui s’est attaché avant tout a dérouler sous les yeux du lecteur le film
chronologique de la philosophie médiévale depuis son premier contact avec la philosophie
grecque au Ile siecle de notre ére, ‘dés qu’il y eut des convertis de culture grecque,” jusqu’a
cette fin du XIVe siécle qui voit se lever 'aurore de temps nouveaux. [...] Ceci, quant a
Iextérieur. S’agissant de l'intérieur, [...] [o]n y goltera d’un bout a I'autre cette cohérence
de pensée, cette slireté d’expérience, cette vigilance d’attention, ce quelque chose de fort, de
solide et de ferme, qui équivaut a une signature. Ce quelque chose d’ingénieux aussi, de
personnel et d’actif qui vivifie tout. Les critiques, les exposés sont coupés de remarques
familieres et d’interventions directes: ‘Attendez ici! N’allbien :s croire que...” — Ou bien:

142 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

Gilson mantuvo un interés asombroso en las nuevas vias de
investigacion hasta casi el final de su vida.

La tercera y “mas tipicamente gilsoniana” categoria de escritos de
Gilson, tales como La unidad de la experiencia filosofica y El ser y
los fil6sofos,”® es de naturaleza filosofica. En estas obras Gilson
analiza la historia de la filosofia para llegar a un entendimiento
filosofico de esta disciplina. Gilson describe su método en estas

‘Probléeme ardu! Ne résolvons pas par la facilité..” — Et toujours cette grande clarté, qui
vient pas de simplifications arbitraires, mais d'une maitrise pléniere des sujets. Le livre d'un
grand professeur, et qui enseigne excellemment; mais il ne se contente pas, certes, d’exposer
ce qui est acquis, ni méme d’avoir lu et relu tous les textes et d’en avoir extrait avec bonheur
les préceptes les plus caractéristiques; il sait de sa personne, se porter, tantot seul, tantot
accompagné de ses disciples, a la pointe méme de la recherche pour y accomplir les travaux
nécessaires, animer de sa curiosité les équipes de jeunes, provoquer les études nouvelles,
les publications de texte, les rapprochements féconds” (Lucien Febvre, “Histoire des idées,
histoire des sociétés: Une question de climat,” Annales: Economies, sociétés, civilisations 1,
no. 2 [1946] : 158-159). Febvre subrayaba acertadamente el fuerte caracter pedagégico del
método de Gilson, pues pretendia que sus historias de la filosofia medieval y sus ediciones
de El tomismo “proporcionaran a maestros y estudiantes avanzados la primera informacion
técnica que necesitan para llevar a cabo sus cursos o iniciar su propio trabajo de
investigacion” (Etienne Gilson, “Foreword” en History of Christian Philosophy in the Middle
Ages [Nueva York, 1955]; Thomism: The Philosophy of Thomas Aquinas, trad. al inglés de
Laurence K. Shook y Armand Maurer [Toronto, 2002], xiii-xiv). Los breves excursos y
digresiones de Gilson son legendarios en su fecundidad intelectual. Por ejemplo, el apéndice
a su La théologie mystique de saint Bernard llamaba la atencion sobre Guillaume de Saint-
Thierry, lo cual dio lugar a la mayoria de las ediciones y estudios de aquel autor. En la
filosofia moderna, la cuestién de Gilson sobre la nocién de idée efficace de Malebranche,
planteada durante la defensa de la tesis de Henri Gouhier, ha generado considerable
atencion desde aquel entonces. Véase Marie-Thérese d’Alverny, “Actualité de la pensée
d’Etienne Gilson, Collége de France: 28-29 Mai 1979,” Cahiers de civilisation médiévale 22,
no. 88 (1979): 432; Etienne Gilson y Henri Gouhier, The Malebranche Moment: Selections
from the Letters of Etienne Gilson & Henri Gouhier (1920-1936), ed. y trad. al inglés de
Richard J. Fafara, Marquette Studies in Philosophy 48 (Milwaukee, 2007), 56 n76. Un relato
de primera mano acerca de la ensefianza y las actividades de Gilson transmitido por uno de
sus distinguidos estudiantes, quien compartid catorce afios con él en Toronto, puede verse
en Edward A. Synan, “Gilson Remembered” en The Catholic Writer: Papers Presented at a
Conference Sponsored by the Wethersfield Institute, New York City, Sept. 29-30, 1989, ed.
Ralph McInerny (San Francisco, 1991), 2: 49-63. D’Alverny descubrid que las percepciones
de los estudiantes franceses y estadounidenses sobre Gilson diferian—“Les étudiants et
américains avaient apparemment des golts plus austéres. [...] Notre jovial professeur des
Hautes Etudes et du Collége de France paraissait transformé en docteur de I'Eglise.”—al
tiempo que reconocian una variedad de posibles causas por las que hubiese un Gilson mds
sombrio: las tribulaciones personales, la edad y los aspectos del pensamiento de Gilson
mucho mas enfatizados en América del Norte (a saber, la filosofia cristiana, Tomas de
Aquino y la educacién). Véase D’Alverny, “Nécrologie : Etienne Gilson (1884-1978),” Cahiers
de civilisation médiévale 22, no. 88 (1979), 428; Guth, “Rencontre avec Gilson,” 1, 3.

51 Etienne Gilson, The Unity of Philosophical Experience (Nueva York, 1937; reimpreso con
nueva paginacion, San Francisco, 1999); Being and Some Philosophers, 2* edicion, corregida
y aumentada (Toronto, 1952).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 143


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

obras como una especie de experimentacion intelectual sobre los
datos filosoficos proporcionados por la historia. Examina las
premisas establecidas por los fildsofos para conocer qué es lo que
se sigue de ellas, ya sea en aquella filosofia particular o en
filosofias posteriores. Como sefialaba Gilson, uno es siempre libre
de elegir sus principios, pero hay que estar preparado para
enfrentar sus consecuencias hasta el amargo final. Gilson
mostraria como los filésofos a lo largo de los siglos han cedido
erroneamente a reformar la filosofia de sus épocas mediante el uso
del método y de la estructura de otra ciencia, como la teologia, la
psicologia, las matematicas, la fisica o la sociologia, lo cual ha
traido como resultado final el escepticismo y el socavamiento de la
verdad filosofica. Pero Gilson concluia con una nota positiva: dado
que el hombre es por naturaleza un animal metafisico que busca
la verdad de la realidad, la filosofia siempre sepultard a sus
enterradores. En cuanto al modo solido de abordar la metafisica,
Gilson defendia uno basado en la intuicién intelectual del ser®? el
reconocimiento que surge de una experiencia sensorio-intelectual
de las cosas de que hay algo real que existe fuera de nosotros.*

Preocupado por los medios en los que publicar la investigacion,
Gilson encabezaria la creacion no solo de series de libros como
Etudes médiévales y Etudes musulmanes, sino también de revistas.
En 1925, en la Salle de manuscrits de la Bibliotheque nationale de
Paris, Gilson conocio fortuitamente al erudito y creativo sacerdote
dominico Gabriel Théry. Casi de inmediato, desarrollaron un
proyecto para una publicacion periddica dedicada a la historia del
pensamiento medieval que incluiria ediciones de textos. Joseph
Vrin acepto publicarla, y el primer volumen de Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du moyen dge aparecia en 1926.°* Fue en los
Archives donde Gilson publicaria la mayoria de sus estudios

52Juan José Herrera. “Ejemplaridad divina: causalidad y participaciéon”, Scripta Mediaevalia,
17,n° 2 (2024): 61.

53 Véase Gilson, The Unity of Philosophical Experience, 243, 246, 251-257 (en la edicién de
1999) y Armand A. Maurer, “Gilson’s Use of History in Philosophy” en Thomistic Papers V,
ed. Thomas A. Russman (Houston, 1990), 25-48, con un apéndice de Etienne Gilson,
“Remarks on Experience in Metaphysics” (traduccion al inglés de “Remarques sur
lexpérience en métaphysique” en Actes du Xle Congreés international de philosophie:
Bruxelles 20-26 aotit 1953 [Amsterdam y Lovaina, 1953], 4: 5-10).

54 Etienne Gilson, “In Memoriam R.P. Gabriel Théry, O.P. (1891-1959),” Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du moyen dage 26 (1959): 7-8.

144 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

histdricos.>® Merecen especial mencion los estudios de Gilson sobre
los filosofos arabes traducidos al latin, a quienes queria entender
e interpretar tal como se les habria visto en el siglo XIII. En uno de
los primeros articulos de los Archives sobre Avicena, Gilson
afiadiria una edicion de la version latina del dificil texto De
intellectu de al-Farabi, junto con una traduccidn al francés.*® Gilson
colaboraria con un ilustre colega, Louis Massignon, quien
compararia el texto con el arabe original y lo comentaria. Al
percatarse de la importancia de la filosofia arabe en el desarrollo
de la filosofia medieval, Gilson incluso considerd aprender el
arabe, pero abandono la idea probablemente porque Massignon lo
caracterizaba como una lengua de riqueza insondable vy
susceptible de multiples interpretaciones.’” Ese mismo entusiasmo
y espiritu de entendimiento guiaban asimismo el impetu de Gilson
por el estudio de la filosofia judia medieval, que nunca dejo de
alentar.

A Gilson le encantaba contar una anécdota, muchos afos después
de haber acaecido, acerca de la defensa de Massignon en 1922 de
su tesis doctoral de cuatro volumenes, que se centro en al-Hallaj,
el mistico persa, escritor y maestro de sufismo. Gilson era miembro
del jurado junto con otro profesor de filosofia, un famoso socidlogo
que no estaba familiarizado en absoluto con el misticismo
musulman. Después de un rato, el socidlogo se inclin6 hacia Gilson
y le susurro: “Gilson, leyo usted la tesis: ¢ podria sugerirme un tema
para comentar?” Gilson abrid la tesis y dejo que el profesor mirara
algunas paginas sobre el “truco de la cuerda” de los faquires.
Cuando llego el turno del socidlogo de hacer preguntas, comenzo
por preguntar al doctorando si se creia el truco de la cuerda.
Massignon evaluo rapidamente la situacion y, fijando una mirada
penetrante en el socidlogo, respondio: “Si, por supuesto.” Lo cual

55 Marie-Thérése d’Alverny y M. Dominique Chenu, “In Memoriam Etienne Gilson,” Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge 45 (1978): i-iv.

56 Etienne Gilson, “Les sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisant,” Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge 4 (1929) : 5-149. Véase Ftienne Gilson,
“L’étude des philosophes arabes et son role dans l'interprétation de la scolastique” en
Proceedings of the Sixth International Congress of Philosophy (Universidad de Harvard, 13-
17 de septiembre de 1926), ed. Edgar S. Brightman (Nueva York, 1927), 592-596.

57 D’Alverny, “Nécrologie: Etienne Gilson,” 427.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 145


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

puso fin a cualquier interrogatorio adicional por parte de aquel
examinador.>®

5. Nacimiento del Pontifical Institute of Mediaeval Studies de
Toronto

En 1926, el annus mirabilis de Gilson segun su magistral bidégrafo
Laurence Shook, Gilson visito Norteamérica por vez primera. Tras
haber dominado un congreso filosofico nacional celebrado en
Canadd y otro internacional en Harvard, fue recibido como
profesor en dos cursos de verano en la Universidad de Virginia,
seguidos de un semestre de docencia en Harvard.*® Si se aceptase
lo imposible y se pudiera afiadir un mes al afio de 1926, el afio
maravilloso de Gilson incluiria su estadia de tres dias en Toronto
en enero de 1927. Alli dio una conferencia en St Michael’s College
y conocié a un impresionante grupo de eruditos tomistas que
incluia a los padres Henry Carr y Edmund J. McCorkell, a sus
colegas basilianos y al padre Gerald Phelan. El padre Shook
caracterizaria esos tres dias de convivencia en comunidad en St
Michael’s como una remembranza para Gilson de sus afios felices
como estudiante en Notre-Dame-des-Champs y, sin duda, como
inspiradora de la idea de que el College bien podria servir como
entorno favorable al instituto con el que habia sofiado desde que
ensefiaba en Estrasburgo.®

58 Ibid. En 1926, Massignon, director de estudios isldmicos de la Sorbona, fue designado
catedréatico de sociologia y sociografia musulmana en el Collége de France. Llegaria a ser un
pionero del entendimiento mutuo entre catélicos y musulmanes, un drea que Gilson apoyé.
En 1959, Gilson asistié a una conferencia en Colonia sobre filosofia drabe y latina medieval
que “fue extraordinariamente buena; un ejemplo de perfecta cooperacién intelectual entre
musulmanes y catélicos. Dos o tres estudiosos egipcios nos avergiienzan a todos por su
cultura intelectual. No encuentro la mas minima diferencia entre esos hombres y nosotros.
Quiero decir, entre los ‘fildsofos musulmanes’ y los ‘fildsofos cristianos’ que deseamos ser.
El punto en el que nos separamos es bastante claro, pero juntos podemos recorrer un largo
camino; de hecho, tenemos en comun todo el De Deo uno” (carta a Anton Pegis, de 15 de
septiembre de 1959, citada por Shook, Etienne Gilson, 347).

59 Seguin Paul Weiss, quien llegé a Harvard como estudiante en 1927, los 16gicos controlaban
el departamento de filosofia. Weiss recordé haber discutido con C.I. Lewis si 1+1 alguna vez
no seriaigual a 2. Weiss se referiria a la de Gilson como una ensefianza que habia “inspirado
una pasion por la minuciosidad.” “Todo lo demds en Harvard,” diria Weiss, “era mds bien
aire caliente” (Paul Weiss, “Lost in Thought: Alone with Others” en The Philosophy of Paul
Weiss, ed. Lewis Edwin Hahn [Chicago, 1995], 8-10).

60 Shook, Etienne Gilson, 167-168.

146 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

Durante su estancia como profesor invitado en Harvard en el
otofio de 1927, Gilson acept6 una segunda invitacion de los Padres
Basilianos para volver a Toronto en noviembre a dar conferencias
y discutir la posibilidad de crear un instituto de estudios
medievales. En octubre escribia a su esposa, Thérese,
expresandole su preocupacion por las conferencias que aun no
habia escrito: “Si no produzco algo que merezca la pena, no son el
tipo de gente que no lo notaria.”® La serie de conferencias marché
bien, al igual que las discusiones sobre la naturaleza y la
administracion del propuesto instituto dentro de la estructura de
la Universidad de Toronto. Tan pronto como Gilson “capto el
espiritu de St Michael’s,” declard: “jEste es el lugar! El instituto
estard aqui o en ninguna parte.” La idea central y dominante de
Gilson para el proyecto utilizaba la historia del pensamiento
medieval como clave para la historia de la Edad Media. Las vastas
Summae medievales sobre teologia y filosofia contienen no solo
creencias religiosas e ideas filoséficas, sino también convicciones
morales, conocimiento cientifico y programas politicos: “el
corazon mismo de la civilizacion medieval.” Sin embargo, como
subrayaba Gilson, “no existe en todo el mundo un establecimiento
cientifico expresamente dedicado al estudio del pensamiento y la
doctrina medievales. [...] [La] investigacion aun no se ha
organizado para satisfacer las exigencias de los métodos histdricos
modernos.”®

Gilson preveia que su “laboratorio modelo de la historia de la
civilizacion medieval” emplearia el método que uso en Paris en la
Ecole pratique. Consistiria en una biblioteca; cursos obligatorios
de latin medieval, paleografia y fuentes historicas; seminarios de
investigacion en filosofia, teologia medieval, historia de las
ciencias positivas y de las doctrinas politicas y sociales; el estudio
del pensamiento judio y darabe; la influencia ejercida por los
sistemas medievales sobre el arte, la literatura y la politica; y una
metodologia colaborativa que enfatizara textos y documentos.®

61 Carta a Thérése, de 27 de octubre de 1927, citada en Shook, Etienne Gilson, 175-176.

62 Etienne Gilson, “St Michael’s Establishes Institute of Mediaeval Studies,” The University of
Toronto Monthly 28, no. 3 (diciembre de 1927): 119.

63 Ibid., 120-121. Véase Annuaire de I’Ecole pratique des hautes études, Section des sciences
religieuses, 1927-28 (Melun: Imprimerie administrative, 1928), 31.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 147


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

Gilson volvi6 a Harvard en 1928 para su ultimo semestre regular
como profesor invitado e hizo un tercer viaje a Toronto para dar
mas forma al nuevo instituto. Su plantilla clave inicial seria: el
padre Carr, presidente; Gilson, director de estudios; y el padre
Phelan, bibliotecario. El Instituto de Estudios Medievales abrio
formalmente la mafiana del 29 de septiembre de 1929.% Bajo la
direccion de Gilson, y la insistencia en entender las ideas en su
contexto historico, el Instituto se convirtio en el mejor centro
interdisciplinario del mundo para la investigacion de la Edad
Media. El impresionante cuadro de profesores del Instituto ha
incluido a académicos tales como Peter Brieger, Sheila Campbell,
George B. Flahiff, Astrik L. Gabriel y Gerhard B. Ladner (arte y
arquitectura); Martin Dimnik, James K. Farge, Jocelyn Hillgarth,
James K. McConica, ]J. Ambrose Raftis, Michael M. Sheehan y Brian
Stock (historia); John Briickmann, Terence McLaughlin y J. Joseph
Ryan (derecho); Ashley Amos, Edmund Colledge, Alexander
Denomy, Ann M. Hutchison, Frances Nims y Laurence K. Shook
(literatura); Arnold Angenandt, Vincent L. Kennedy y Roger
Reynolds (liturgia); Leonard Boyle, Virginia Brown y ]. Reginald
O’Donnell (paleografia); Etienne Gilson, Edouard Jeauneau,
Jacques Maritain, Armand Maurer, Léon Noél, Joseph Owens,
Anton C. Pegis, John Quinn, Gerald B. Phelan, Edward Synan y
James Weisheipl (filosofia); y Marie-Dominique Chenu, Ignatius
Eschmann, Nikolaus Haring y Walter Principe (teologia).®® Como
observaria un experto, “Toronto es el lugar donde Dios envia a
todos los buenos medievalistas cuando mueren, y donde envia a la
mayoria de los mejores medievalistas mucho antes de que
mueran.”

64 Gilson daba una entretenida explicacién de la ortografia del nombre del Instituto:
“L’orthographe mediaeval avec un ae, est une affectation pour agacer les voisins yankees,
ils préferent medieval! Vous aussi il me semble” (Etienne Gilson, carta de 24 de octubre de
1966 a Del Noce en Mon cher collégue et ami: Lettres d’Etienne Gilson a Augusto Del Noce
(1964-1969), ed. Massimo Borghesi [Paris, 2011], 87).

85 Véase la lista completa de los fellows y maestros del Instituto a partir de 1989 en Jubilee
1989: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Foundation 1929 — Papal Charter 1939, ed.
Martin Dimnik, Phyllis E. Pobst, Charles Hilken y Linda C. Deneusuk (Toronto, 1989), 28-33.
66 Carl T. Berkhout, “Medieval Research Centers in North America” en Medieval Studies in
North America: Past, Present and Future, ed. Francis G. Gentry and Christopher Kleinheinz
(Kalamazoo, 1982), 105.

148 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

En 1932, cuando fue nombrado primer titular de la catedra de
historia de la filosofia medieval en el College de France, Gilson
dimitié6 de la Sorbona y de la Ecole pratique, pero opté por
permanecer como director de estudios en Toronto. En 1947, fue
elegido para un escafio en el Senado francés % y fue honrado con
la mads alta distincion posible para un académico francés: miembro
de la Académie francaise. Tras afios de desplazamientos de trabajo
entre el Barrio Latino y el Nuevo Mundo (mas de cincuenta
travesias transatlanticas), Gilson renunci6 a su catedra en el
Collége de France en 1951 y dedicd el resto de su carrera activa a
dirigir el Instituto en Toronto hasta 1971, cuando tenia 87 afios.

No resulta sorprendente que las posteriores conferencias y libros
de Gilson desarrollasen y profundizasen temas caracteristicos de
sus obras anteriores: el tomismo, la filosofia cristiana y la
exposicion de personajes medievales. Pero dado el voraz apetito
intelectual de Gilson, también encontramos muchas novedades en
otras areas: en estética, sus A.W. Mellon Lectures sobre pintura,
sus posteriores reflexiones adicionales sobre el arte y la belleza en
las que se discute de arquitectura, estatuaria, pintura, musica,
poesia, teatro y danza, asi como un estudio sobre la condicion de
las artes industrializadas en la cultura de masas;® en ciencia
contempordnea, sus reflexiones filosoficas criticas sobre el
positivismo, o cientificismo, sobre la linglistica y la naturaleza, y
sobre la evolucion con su explicacion de los seres vivos que
excluye la causalidad final;*® en historia de la filosofia, su
interpretacion madura y definitiva de personajes claves de la

67 Las intervenciones senatoriales de Gilson se concentrarian basicamente en las secuelas
de la guerra y en los problemas sociales: crear nuevos puestos de trabajo dentro del
gobierno, mejorar la situacion de las victimas de la guerra, mejorar la situacion de los
deportados y prisioneros de la Resistencia, cambiar la administracion de la asistencia a los
ancianos y corregir las pensiones excesivas. Véase “Gilson, Etienne,” Sénat [de France],
www.senat.fr/senateur-4emerepublique/gilson_Etienne0530r4.html, acceso el 14 de marzo
de 2017.

68 Etienne Gilson, Painting and Reality, Bollingen Series 36.4 (Nueva York, 1957); The Arts of
the Beautiful; Forms and Substances in the Arts, trad. Salvator Attanaseo (Nueva York, 1966);
La société de masse et sa culture.

6 Etienne Gilson, Linguistics and Philosophy: An Essay on the Philosophical Constants of
Language, trad. al inglés de John Lyon (Notre Dame, 1988); From Aristotle to Darwin and
Back Again: A Journey in Final Causality, Species, and Evolution, trad. al inglés de John Lyon
(Notre Dame, 1984).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 149


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

filosofia moderna,” junto con un tratamiento distintivo de la
filosofia contemporanea francesa e italiana;”* en literatura,
incomparables estudios de Dante, Eloisa y Abelardo, y de otras
parejas como Petrarca y Laura, Richard Wagner y Mathilde, y
Auguste Comte y Clotilde de Vaux, que ilustran la relacion y el
conflicto entre inspiracién y posesion, entre la musa y la amante;’
y en autobiografia, las fascinantes, controvertidas, intelectuales y
espirituales memorias de Gilson.”

Gilson mostraria una valoracion realista y rigurosa de su propio
trabajo. Lo consideraba “abierto” y destinado a ser superado por
futuros estudios.” Como observaria en la ultima edicién de El
tomismo:

Envejecido, el historiador debe al menos haber aprendido a ser
humilde con sus propias opiniones y a ser benévolo con las de los
demds. Hay una “ley de la mentalidad cerrada.” Debido a la
profundidad del pensamiento del Aquinate, quizds nunca
penetraremos plenamente en la mente de un genio tan grande
como Tomads de Aquino.”

Y en su Historia de la filosofia cristiana en la Edad Media,
observaria que, si bien ningun historiador puede ser tan ingenuo

70 Etienne Gilson y Thomas Langan, Modern Philosophy: Descartes to Kant (Nueva York,
1963). Aunque este volumen colaborativo no menciona quién fue el autor de qué capitulos,
“[l]os siguientes fueron escritos por Langan: Montaigne, Bacon, Hobbes, Descartes (seccion
de ética), Malebranche, Spinoza, Leibniz, Platénicos de Cambridge, Newton, Berkeley,
Hume, D’Alembert, Diderot, Lessing, Herder, Kant. Gilson escribi6 todo lo demds.” (carta de
Armand Maurer a Richard Fafara, 27 de noviembre de 1998).

"1 Gilson, Langan y Maurer, Recent Philosophy, 171-408.

2 Etienne Gilson, Dante the Philosopher, trad. al inglés de David Moore (Londres, 1948;
Gloucester, MA, 1968), también publicado como Dante and Philosophy (Nueva York, 1963);
Dante et Béatrice: Etudes dantesques (Paris, 1974); Heloise and Abelard, trad. al inglés de L.K.
Shook (Chicago, 1951); The Choir of Muses, trad. al inglés de Maisie Ward (Nueva York, 1953).
78 Gilson, The Philosopher and Theology, que emprendio a peticion de la Académie francaise.
En formatos mds cortos, se puede afiadir a la lista: la politica (The Church Speaks to the
Modern World: The Social Teachings of Leo XIII, ed. Ftienne Gilson [Nueva York, 1954]) y la
educacion (Gilson, Pour un ordre catholique).

" “Je ne m’illusionne pas sur ce que nous savons du moyen age. Dans vingt ans, nos neveux
en connaitront un autre, beaucoup plus vrai” (carta de Gilson al padre Gabriel Astrik, 10 de
mayo de 1947, University of Notre Dame Archives). Agradezco al Dr. Florian Michel por esta
referencia.

75 “Vieilli, historien doit du moins avoir appris la modestie pour sa pensée et 'indulgence
pour celle des autres. Il y a une ‘loi des consciences closes.” Celle d’un aussi vaste génie que
saint Thomas d’Aquin ne se laissera peut-étre jamais vraiment pénétrer” (Etienne Gilson,
Le thomisme : Introduction a la philosophie de saint Thomas d’Aquin, 6* ed. [Paris, 1965], 7).

150 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

como para confundir sus propias conclusiones con la verdad
historica misma, el mismo no puede evitar enunciarla tal como la
ve. Pero uno no debe preocuparse:

El progreso de la investigacion e interpretacién histdricas
finalmente pondra todo en su perspectiva adecuada, no se habra
perdido ningun esfuerzo sincero y, como la verdad es una, no hay
nada que perder y mucho que ganar en el esfuerzo por respetarla
en todos sus 6rdenes y bajo todos sus aspectos.’®

Aunque la investigacion posterior ha desafiado y corregido
algunos de los contornos y relatos de la contribucion de Gilson,
gran parte de su trabajo ha resistido admirablemente la prueba del
tiempo.”’

6. Conclusion: Contribucion filoséfica de Gilson

Para concluir, me gustaria subrayar algunos elementos del
pensamiento de Gilson que ilustran la observacion de Bergson de
que cuando dos o mas discernimientos independientes se cruzan,
nace una nueva filosofia.”® Gilson pudo haberse considerado a si
mismo ante todo como un historiador de la filosofia cuyo objetivo
principal era interpretar correctamente la imperfectamente
entendida tradicion medieval del pensamiento cristiano,
especialmente la sabiduria de Tomds de Aquino; sin embargo, su
ejecucion de esta mision revelod en Gilson-el-historiador a Gilson-
el-filésofo, quien cred una sintesis filosdfica original dentro de la
historia de la filosofia.”

76 Gilson, History of Christian Philosophy in the Middle Ages, 543.

"7 Véase, por ejemplo, Marcia L. Colish, Remapping Scholasticism, EGS 21 (Toronto, 2000);
William Courtenay, Changing Approaches to Fourteenth-Century Thought, EGS 29 (Toronto,
2007); Timothy B. Noone, Of Angels and Men: Sketches from High Medieval Epistemology, EGS
34 (Toronto, 2010).

8 Gilson, “Compagnons de route,” 281.

7 Véase Frederick D. Wilhelmson, “Foreword” en Etienne Gilson, Thomist Realism and the
Critique of Knowledge, trad. al inglés de Mark A. Wauck (San Francisco, 2012), 7-21. Gilson
no comenzaria la obra de su vida como historiador o como historiador de la filosofia que
luego continuase como fildsofo, sino como “un hombre que se obligd a pensar en su
humanidad,” y lo haria desde el comienzo de su carrera. Véase Henri Gouhier, “Etienne
Gilson historien et philosophe” en Etudes sur histoire des idées en France depuis le XVIIe
siécle (Paris, 1980), 161-162, 165-166.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 151


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

La sintesis de Gilson consta de tres convicciones interrelacionadas.
Primero estd la nocion de filosofia cristiana, que Gilson hallo como
una realidad observable en la historia. Esta nocion encaja muy
facilmente en nuestra actual era posmoderna que busca ir mds alla
de la presuncion moderna de Descartes de purgar su mente de
influencias sociales e historicas. El propio trabajo de doctorado de
Gilson mostré la inutilidad del intento de Descartes. La era
contemporanea del pluralismo posmoderno permite elegir
libremente los puntos de partida en los que se basa el pensamiento
de cada cual. En el caso de la filosofia cristiana, la propia educacion
y habituacion en la cultura cristiana pueden permitir que una
teologia dé forma a una filosofia, siempre que, como argumento
Gilson, no entre en el tejido de la filosofia misma. En consecuencia,
la filosofia cristiana ciertamente puede comparecer sola ante el
tribunal de la razon como un tipo de filosofia en una época
posmoderna.®

La segunda conviccion es el argumento de Gilson de que el
problema moderno del conocimiento es superfluo para el
pensamiento auténtico de santo Tomas, y podria mostrarse que es
contradictorio por destruir el realismo epistemoldgico que intenta
defender. Al definir el espiritu de la filosofia medieval, Gilson
determino que todas las grandes epistemologias medievales eran
realismos porque se nutrian de motivos cristianos. Si la obra de
creacion no fuese inteligible, ¢qué podriamos saber de su autor?
Mientras que el hombre pudo haber estado al centro del mundo

80 “Algunos de nosotros elegimos filosofar acerca de la ciencia, otros acerca del arte, otros
aun, como hicieron [William] James y Bergson, acerca de la experiencia moral y religiosa.
Estas maneras de filosofar son todas buenas, utiles y abiertas a los cristianos. ¢Por qué los
que profesan la fe cristiana y sus doctrinas tendrian que verse excluidos de la filosofia
simplemente porque prefieren filosofar sobre lo que creen?” (Gilson, The Philosopher and
Theology, 198). Observando que jamas fil6sofo alguno sea una mente libre de toda
historicidad, sino que existe en un determinado medio cultural histéricamente situado en
el espacio y el tiempo, Gouhier pensaba que Gilson estaba planteando una pregunta
relacionada con la esencia de la filosofia de acuerdo con la condicion humana: “Il y a
toujours un point de départ non philosophique de la philosophie. Les [...] livres de Etienne
Gilson soulévent donc une question qui intéresse I’essence méme de la philosophie selon la
condition humaine. Il y a, en effet, bien d’autres formes de fides que la foi chrétienne, a
commencer par la foi en homme ou la foi en son progres. [...] Fides quaerens intellectum, ne
serait-ce pas la loi de toute métaphysique et pas seulement de celle qui est chrétienne ?”
(Henri Gouhier, “Etienne Gilson et la vitalité de Pesprit,” Ecclésia 134 [mayo de 1960] : 49).

152 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

medieval, ese mundo tenia una existencia propia: era algo que
podia ser conocido por el hombre, pero no creado por é1.%

Gilson abordaria el problema filoséfico moderno del conocimiento
en su tercera edicion de El tomismo, y lo haria reconociendo que
se trata de una empresa muy arriesgada. Siglos llenos de nuevos
sistemas 0 nuevas posiciones sobre problemas antiguos, siglos a lo
largo de los cuales el tomismo aparece bajo una luz refractada al
tratar de encontrar en santo Tomds respuestas a preguntas
formuladas después de €l, conducen imperceptiblemente a una
modificacion del problema que enfrentaba y tuercen los textos en
el sentido necesario para adaptarlos a nuevas cuestiones,
poniendo a veces en peligro el equilibrio de su pensamiento. Gilson
preguntaba a santo Tomas: ¢cudl habria sido su formulacion del
problema del conocimiento si, mediante un desarrollo interno de
sus propios principios, el tomismo se hubiera enfrentado a este
problema?®

El problema epistemoldgico “critico” surgié histéricamente a
partir del modo idealista de abordar el conocimiento que
defenderian filésofos como Descartes y Kant, el maestro de Gilson
Léon Brunschvicg, neotomistas tales como el cardenal Mercier y
sus seguidores en la Universidad Catolica de Lovaina, y el tomismo
trascendental de Joseph Maréchal. Afectados quizas por una
mentalidad de asedio y un deseo de ser filosoficamente respetables
en el mundo laico, muchos tomistas deseaban aceptar el desafio
del pensamiento “moderno” mediante la adopcion de un punto de
partida cartesiano o kantiano. Comienzan con la duda como
proponia Descartes, o someten el conocimiento humano a una
critica al suspender nuestras convicciones espontaneas acerca de
si conocemos realmente en nuestra experiencia inmediata un
mundo real de cosas existentes, 1o que eventualmente conduce a

81 Gilson, The Spirit of Medieval Philosophy, 229, 243-245. Los pensadores medievales
aprendieron del Génesis que el mundo es obra de Dios, no del hombre. Si el hombre ha de
conocer algo de su naturaleza, que esté fuera de si mismo, debe someterse y conformarse a
ella, en lugar de seguir a Kant y considerar la naturaleza meramente como el resultado de
las leyes de la mente humana. El hombre se convierte entonces en creador y no tiene forma
de elevarse por encima de si mismo: “Legislador de un mundo al que ha dado a luz su propia
mente, es en adelante prisionero de su propia obra, y jamds escapara de ella” (ibid., 246).

82 Etienne Gilson, Le thomisme (Paris, 1927), 227.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 153


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

afirmar la realidad del mundo externo.* El cardenal Mercier, por
ejemplo, comienza con la pasividad interior en la sensacion y
luego, por un principio de causalidad, postula la realidad externa
de los objetos de la sensacion.®*

Gilson, no obstante, argumentaba que tan pronto como se rompe
el contacto con el mundo, con las cosas realmente existentes, y se
comienza a filosofar sélo a partir del pensamiento, jamas podra
volver uno a reunirse con el mundo, a pesar de las mejores
intenciones realistas. Nunca puede cruzarse el puente
epistemoldgico de la existencia cognitiva a la real. En lugar de esto,
Gilson defendia un “realismo metodoldgico,” en el que los objetos
sensibles se nos dan en el pensamiento como no dependientes del
pensamiento. Captamos inmediatamente tanto la realidad (la
existencia) como la naturaleza de un objeto. Gilson argumentaba
que la sensacion trae consigo una conciencia irresistible de que lo
que presenta es algo que realmente existe fuera de la mente. La
experiencia sensible penetrada por el intelecto nos proporciona
una certeza evidente de la realidad del mundo exterior.®

A la estela de Descartes, la modernidad se hundio en el idealismo
porque malentendié la naturaleza del conocimiento. La
modernidad no puede abordar las cosas en si mismas, ni entender
como pueden ser epistemologicamente anteriores a los
pensamientos y las palabras. Lo que la modernidad encuentra
incomprensible es que la cosa significada pueda ser
epistemoldgicamente anterior a un signo, por lo que afirma que el

8 El desacuerdo con los tomistas sobre si conocemos sélo una semejanza o representacion
de las cosas o las cosas mismas fue el comienzo de un debate que preocup6 a Gilson en la
década de 1930. El padre Phelan, que se formd en Lovaina, animo a Gilson a responder
enérgicamente a quienes estaban en desacuerdo con su tercera edicién de Le thomisme. La
respuesta de Gilson tomé la forma de dos colecciones de articulos: Methodical Realism: A
Handbook for Beginning Realists, trad. al inglés de Philip Trower (San Francisco, 2011) y
Thomist Realism and the Critique of Knowledge. Gilson jamas modificé su posicién en las
ediciones posteriores de Le thomisme. Véase Shook, Etienne Gilson, 170-171, 187188, 196~
197. El intento de combinar “la filosofia critica de Kant con el realismo trascendental y el
teismo del Aquinate [...] conocido como ‘tomismo trascendental’, aunque muy extendido en
su influencia entre los teélogos, nunca fue tomado muy en serio por los filésofos” (John J.
Haldane, “Thomism” en Routledge Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward Craig [Nueva
York, 1998], 384).

84 Gilson, Methodical Realism, 38-44.

8 En cuanto a “la insistencia de Gilson sobre el origen y la base sensorial del conocimiento
humano” como se encuentra en las primeras ediciones de EIl tomismo, véase Schmitz, What
Has Clio to Do with Athena?, 8.

154 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

lenguaje precede al pensamiento en el desarrollo del conocimiento
humano. Si bien es innegable que el pensamiento se transmite de
generacion en generacion, una cosa misma no es cambiada por
nuestro pensamiento acerca de ella. Mas bien, el lenguaje, asi como
la hermenéutica, es controlado por el pensamiento para asegurar
su correccion, y el pensamiento es controlado por las cosas.® Las
acusaciones de que el realismo de Gilson es “ingenuo” parecen
estar fuera de lugar, ya que la doctrina que se encuentra en santo
Tomds y Aristoteles es una investigacion sobre la cognicidn
humana que es a la vez profunda y penetrante. Si Joseph Owens
tiene razon (y creo que la tiene), el realismo metodoldgico sigue
siendo valido hoy para entender nuestro propio mundo
contemporaneo, asi como para entender cualquier otro mundo o
cualquier otra filosofia. [...] [Esta] sorprendentemente al dia.”®’

La insistencia de Gilson de que al conocer las cosas “encontramos
el ser de sustancias concretas cuyas cualidades sensibles afectan
nuestros sentidos” sento las bases para el tercer componente de su
sintesis, a saber, el acto metafisico de ser, o esse, que constituye el
corazon mismo de la realidad para santo Tomas.® Esta conviccion
es consistente con la filosofia cristiana de Gilson y su realismo
metodoldgico. Para Gilson, la historia muestra que trabajar como
tedlogo, con el nombre de Dios como “Yo soy el que soy” del libro
del Exodo, permitié a Santo Tomdas modelar una metafisica en la

8 Joseph Owens, “Aristotle and Aquinas” en The Cambridge Companion to Aquinas, ed.
Norman Kretzmann y Eleonore Stump (Cambridge, 1993), 56-57; Gilson, Methodical
Realism, 77, 128-129; Linguistics and Philosophy, 63-79.

87 Owens, “Aristotle and Aquinas,” 57. Aunque consciente de los altibajos de la filosofia
aristotélica y tomista en la historia, Owens reconocia la necesidad de seguir trabajando en
la teoria del conocimiento de Santo Toma4s: “La cuestién epistemolégica bésica, a saber,
como las cosas externas a la cognicién pueden ser del todo idénticas al conocedor en el
actualidad de la cognicion, todavia requiere un estudio cuidadoso” (Joseph Owens, “Neo-
Thomism and Christian Philosophy” en Thomistic Papers VI, ed. John F.X. Knasas [Houston,
1994], 50). En una linea similar, Gilson sostuvo que se necesitaria mas trabajo en la
metafisica tomista, que en el futuro dependerd de la existencia o ausencia de tedlogos con
formacion en las ciencias duras. La metafisica de santo Tomds ya no podria tomar su punto
de partida del mundo aristotélico o tomista y tendria que partir de los conocimientos
actuales de la fisica. Véase Gilson, The Philosopher and Theology, 232; Stanley L. Jaki, “Gilson
and Science” en Saints, Sovereigns, and Scholars: Studies in Honor of Frederic D. Wilhelmsen,
ed. R.A. Herrera, James J. Lehrberger y M.E. Bradford (Nueva York, 1993), 42-43.

8 Gilson, Thomist Realism and the Critique of Knowledge, 205-206. Véase Desmond ]J.
FitzGerald, “Etienne Gilson: From Historian to Philosopher” en Thomistic Papers II, ed.
Leonard A. Kennedy y Jack C. Maler (Houston, 1986), 29-58.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 155


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

que el acto puro de ser de Dios es su esencia, del cual todo lo que
existe recibe su sustento.*® También le permitié desarrollar una
epistemologia en la que, al conocer lo que existe, llegamos a
conocer lo que es efecto de Aquel que simplemente es el ser por si.
Gilson consideraba que la metafisica de la creacion y el realismo
epistemoldgico de santo Tomads tienen sumo sentido filosofico
porque mantienen la existencia y autonomia de un orden natural.
Tal orden da lugar a capacidades naturales en las creaturas, que
son filosoficamente mas respetables que la asistencia divina que
escapa al alcance de la razon. Y dado que el acto de ser es la capa
mds profunda de la realidad, asi como el atributo supremo de la
divinidad, a su luz podemos seguir manteniendo como verdadero
todo lo que es verdadero en otras filosofias, sin excepcion, y
aprender verdades sobre Dios, la naturaleza y el hombre, que no
podemos sostener de otra manera.’”® Gilson consideraba la

8 Algunos participantes recientes en el debate antiguo, pero en curso, sobre la filosofia
cristiana acusan a Gilson de difuminar la linea entre filosofia y teologia, y de socavar asila
piedra angular del proyecto intelectual de Tomés de Aquino. Estos interpretan a Gilson
como si sugiriese que las penetraciones supuestamente filoséficas del Aquinate en realidad
habian sido sacadas de la revelacién biblica y, por lo tanto, se basarian en la fe, 1o que haria
imposible que la filosofia tomista se dirigiese a los no cristianos, arrastrandola hacia algo
parecido al fideismo. Véase, por ejemplo, Ralph McInerny, Praecambula Fidei: Thomism and
the God of the Philosophers (Washington, DC, 2006), ix. “Se puede plantear la cuestién de si
una especie de metodologia fideista ha entrado en el pensamiento posterior de Gilson, ya
que parece hacer que la especificacién filoséfica natural de la inteligencia humana dependa
directamente de los objetos que conocemos a la luz de la fe” (Joseph White, Wisdom in the
Face of Modernity [Washington, DC, 2009], 131; véase 129-132). Gilson admitia que las
penetraciones filoséficas del Aquinate podian alcanzarse con la sola razén, pero negaba que
histéricamente este fuera el caso. Gilson tampoco pensaba que la fe y la razén se opusiesen
en principio, o que el que la razén lograse una penetracion filoséfica dentro de la mente
iluminada por la fe implicaria que quedaba comprometida la integridad de la razén. Véase
D.C. Schindler, The Catholicity of Reason (Cambridge, 2013), 290-292, 299-302. Comentaba
Gilson sobre esta acusacién: “Le phénomeéne le plus extraordinaire que je connaisse en ce
sens est Doctor Communis [una resefia filosofica italianal. [...] Quand je leur cite du saint
Thomas sur la foi, ils m’accusent de fidéisme. Non ! Mais de ‘pencher dangereusement vers
le fidéisme™ (Henri de Lubacy Etienne Gilson, Lettres de M. Etienne Gilson adressées au P.
Henri de Lubac [Paris, 1986], 54). Gilson subrayaba también un aspecto de la situacion
paraddjica actual: “[L]as pruebas de la existencia de Dios, que Santo Tomads queria que
fuesen simples y elementales, se han convertido en “un ‘misterio’ para nuestro tiempo.” Hay
desacuerdo incluso entre los tomistas en cuanto a su significado y valor, y cualquiera que
siga hoy la posicién de santo Tomds de que muy pocos pueden entender las pruebas de la
existencia de Dios “es sospechoso de fideismo o semifideismo” (Gilson, Thomism: The
Philosophy of Thomas Aquinas, trad. al inglés de Laurence K. Shook y Armand Maurer, EGS
24 [Toronto, 2002], 75).

% Gilson, The Spirit of Medieval Philosophy, 138-141; Philosopher and Theology, 234. A pesar
de la centralidad de la nocién de existencia en el Aquinate, muchos de sus célebres

156 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

metafisica existencial del Aquinate como la interpretacion mas
profunda y honda de la nocidn de ser que haya jamdas propuesto
filosofia alguna.

Cualquiera de los tres componentes de la sintesis original de
Gilson—(1) un realismo filoso6fico y (2) una metafisica existencial
del ser (esse) como (3) incrustado en el seno de la teologia
cristiana—habria sido suficiente para hacer de Gilson una figura
eminente del pensamiento del siglo XX.°! El situar los logros
filoséficos de Gilson dentro del contexto mdas amplio de haber
establecido un instituto interdisciplinario de renombre mundial y
de haber proporcionado con éxito a la filosofia medieval un estatus
cientifico e institucional, justifica sin duda su designacion como un
gigante sin precedentes en el campo de los estudios medievales, un
historiador de la filosofia de primer rango, y un pensador
excepcional cuya amplia gama de obras originales constituye una
contribucién perdurable a la filosofia.”

Referencias

comentaristas no se dieron cuenta de la importancia que tiene en su pensamiento, como
ocurri6 a Gilson mismo durante muchas décadas. Gilson desarrollaria de manera vacilante
su interpretacién de la nocién de ser de santo Tomds en sus conferencias sobre Dios y la
filosofia, la presentaria en la quinta edicién de El tomismo y la ampliaria brillantemente en
El sery algunos filésofos.

91 «Gilson, historien, occupe une place importante dans I'histoire de la philosophie, puisque
ceux qui font cette histoire ne peuvent ignorer ses recherches et ses interprétations. Gilson,
philosophe, mérite un chapitre dans celle de la pensée contemporaine, siles modes du jour
ne sont pas un principe de sélection” (Henri Gouhier, “Discours de réception a I’Académie
francaise, séance du jeudi 22 novembre 1979,” La documentation catholique 77 [20 de abril
de 1980]: 372). “La fécondité de I’ceuvre de Gilson, en dépit de travaux récents qui en ont
fait vieillir certaines théses, demeure intacts en ce que les questions philosophiques
essentielles qu’il a posées restent les notres” (Vincent Carraud, L’invention du moi [Paris,
2010], 2).

92 Gilson ha sido descrito como uno de los tres “grandes filésofos” del siglo XX; los otros dos
son Jacques Maritain y Henri Bergson (segun Adler, informaba Gary Dunn; véase Peter
Redpath, “A Tribute to Mortimer J. Adler,”
https://greatbooksblog.wordpress.com/2010/01/02/a-tribute-to-mortimer-j-adler-by-peter-
redpath/, acceso 4 de enero de 2018): “la figura méas llamativa del pensamiento catolico en
el ultimo siglo” (Wilhelmson, “Foreword” en Thomist Realism and the Critique of Knowledge,
7), “posiblemente el més grande fildsofo cristiano desde Toméas de Aquino” (Stanley L. Jaki,
Science and Religion: A Primer [Pinckney, MI, 2004], 27), y como historiador / fildsofo cuyo
trabajo “recibié un reconocimiento mdas amplio en circulos académicos no catdélicos que el
trabajo de cualquier otro intelectual catdlico del siglo XX” (Jaki, “Introduction” en Gilson,
Methodical Realism, 11).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 157


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

Ariew, Roger. Descartes among the Scholastics. Leiden: Brill, 2011.

Averoldi, Maria. “Lucien Lévy-Bruhl or an Inherent Ambiguity”. Caderno de Pesquisa (Sdo
Luis) 19, 3 (2012): 23-24 n4.
www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa/article/view/11
46/2587, acceso el 15 de marzo de 2017.

Bergson, Henri. (Euvres. Editado por André Robinet. Paris: PUF, 1984.

Berkhout, Carl T. “Medieval Research Centers in North America”. En Medieval Studies in
North America: Past, Present and Future, editado por Francis G. Gentry y Christopher
Kleinheinz. Kalamazoo : Western Michigan Univ Medieval, 1982.

Bonino, Serge-Thomas. “Historiographie de I’école thomiste : Le cas Gilson”. En Saint
Thomas au XXe siécle : Actes du colloque du centenaire de la “Revue thomiste” (1893—
1992), Toulouse, 25-28 mars 1993, editado por Serge-Thomas Bonino. Paris: Editions
Saint-Paul, 1994.

Borghesi, Massimo (ed.). Mon cher collégue et ami : Lettres d’Etienne Gilson a Augusto Del
Noce (1964-1969). Paris: Parole et Silence, 2011.

Bradley, Denis J.M. Aquinas on the Twofold Human Good: Reason and Human Happiness in
Aquinas’s Moral Science. Washington, DC : Catholic University of America Press,
1997.

Carraud, Vincent. L’invention du moi. Paris: PUF, 2010.

Cazeneuve, Jean. Lucien Lévy-Bruhl. Traduccion. al inglés de Peter Riviére. Nueva York :
Harper Torchbooks, 1972.

Chenu, M. Dominique. “I’interpréte de saint Thomas d’Aquin”. En Etienne Gilson et nous :
La philosophie et son histoire, editado por Monique Couratier. Paris: Vrin, 1980.

Colish, Marcia L. Remapping Scholasticism. EGS 21. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval
Studies, 2000.

Courtenay, William. Changing Approaches to Fourteenth-Century Thought. EGS 29. Toronto:
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 2007.

D’Alverny, Marie-Thérése. “Actualité de la pensée d’Etienne Gilson, Collége de France : 28—
29 Mai 1979”. Cahiers de civilisation médiévale 22, no. 88 (1979) : 432.

D’Alverny, Marie-Thérése. “Nécrologie : Etienne Gilson (1884-1978)”. Cahiers de civilisation
médiévale 22, no. 88 (1979): 428.

D’Alverny, Marie-Thérése, y Chenu, M. Dominique. “In Memoriam Etienne Gilson”. Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge 45 (1978) : i-iv.

De Lubac, Henri y Gilson, Etienne. Lettres de M. Etienne Gilson adressées au P. Henri de
Lubac. Paris: Cerf, 1986.

De Wulf, Maurice. “Thése de M. E. Gilson, agrégé de philosophie”. Revue de métaphysique et
de morale 21 (suplemento de julio de 1913): 19-32.

De Wulf, Maurice. Resefia del Index scolastico-cartésien de Etienne Gilson. Revue néo-
scolastique de philosophie 20, no. 78 [1913]: 246.

158 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.cuapress.org/search-results/?imprint=catholic-university-of-america-press

Richard Fafara

Edie, Callistus James. “The Writings of Etienne Gilson Chronologically Arranged”. En
Meélanges offerts a Etienne Gilson (Toronto/Paris : Pontifical Institute of Mediaeval
Studies/]. Vrin, 1959): 19-34.

Fafara, Richard ]. “Etienne Gilson’s Early Study of Nicolas Malebranche”. The Modern
Schoolman 74, no. 3 (1997): 180-181.

Fafara, Richard J. “Gilson and Pascal”. Studia Gilsoniana 3 (2014): 25-49.

Febvre, Lucien. “Histoire des idées, histoire des sociétés : Une question de climat”. Annales
: Economies, sociétés, civilisations 1, no. 2 [1946] : 158-159.

Febvre, Lucien. “Marc Bloch et Strasbourg”. En Combats pour Uhistoire. Paris: Pocket, 1995.

Febvre, Lucien. “Marc Bloch”. En Architects and Craftsmen in History: Festschrift fiir Abbot
Payson Usher, 75-84. Tubinga: J.C.B. Mohr, 1956.

Fink, Carole. Marc Bloch: A Life in History. Nueva York: Cambridge University Press, 1989.

FitzGerald, Desmond J. “Etienne Gilson: From Historian to Philosopher”. En Thomistic
Papers II, editado por Leonard A. Kennedy y Jack C. Maler, 29-58. Houston: Center
for Thomistic Studies, 1986.

Friedman, Susan W., Marc Bloch, Sociology and Geography: Encountering Changing
Disciplines. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.

Gilson, Etienne y Gouhier, Henri. The Malebranche Moment: Selections from the Letters of
Etienne Gilson & Henri Gouhier (1920-1936). Edicién y traduccién al inglés de
Richard J. Fafara. Marquette Studies in Philosophy 48 (Milwaukee, 2007).

Gilson, Etienne y Langan, Thomas. Modern Philosophy: Descartes to Kant. Nueva York:
Random House, 1963.

Gilson, Etienne, “Bergson, le privilege de l’intelligence,”. Nouvelles littéraires 3 (13), 11 de
mayo de 1967.

Gilson, Etienne. “Bergson”. Radio diffusion francaise, 24 de enero de 1966; transcrito por
Jacqueline, 2 (Gilson Archives, Toronto).

Gilson, Etienne. “Compagnons de route”. En Etienne Gilson: Philosophe de la chrétienté. Paris:
Vrin, 1949.

Gilson, Etienne. “Conseils de lecture”. En Saint Thomas d’Aquin (Paris: Vrin, 1925).
Reimpreso como Saint Thomas moraliste (Paris: Vrin, 1974).

Gilson, Etienne. “In Memoriam R.P. Gabriel Théry, O.P. (1891-1959)”. Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du moyen dge 26 (1959): 7-8.

Gilson, Etienne. “In Quest of Species” en Three Quests in Philosophy, ed. Armand Maurer.
Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 2008.

Gilson, Etienne. “I’étude des philosophes arabes et son role dans l'interprétation de la
scolastique”. En Proceedings of the Sixth International Congress of Philosophy
(Universidad de Harvard, 13-17 de septiembre de 1926), editado por Edgar S.
Brightman. Nueva York: Longmans, Green and Co, 1927.

Gilson, Etienne. “La notion de philosophie chrétienne”. Bulletin de la société frangaise de
philosophie, 31, no. 2 (1931): 43.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 159


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

Gilson, Etienne. “La signification historique du thomisme”. En Etudes de philosophie
médiévale (Estrasburgo: Commission des publications de la Faculté des lettres, 1921.

Gilson, Etienne. “Le Descartes de L. Lévy-Bruhl”. Revue philosophique de la France et de
létranger 147 (1957): 432-451.

Gilson, Etienne. “Le moyen Age et le naturalisme antique”. Archives d’histoire doctrinale et
littéraire du moyen dge 7 (1932): 5-6.

Gilson, Ftienne. “Les sources gréco-arabes de l’augustinisme avicennisant”. Archives
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge 4 (1929): 5-149.

Gilson, Etienne. “Lettre de M. Gilson”. Bulletin de la société francaise de philosophie 23, no. 1
(1923): 46-48.

Gilson, Etienne. “Mon ami Lévy-Bruhl, philosophe, sociologue, analyste des mentalités”. Les
nouvelles littéraires, 18 de marzo de 1939, 1.

Gilson, Ftienne. “On Behalf of the Handmaid”. En Theology of Renewal, editado por L.K.
Shook. Montreal, Palm Publishers, 1968.

Gilson, Etienne. “Remarques sur ’expérience en métaphysique”. En Actes du Xle Congrés
international de philosophie: Bruxelles 20-26 aoiit 1953. Amsterdam: North-Holland
Publishing Company, 1953.

Gilson, Etienne. “Souvenir de Bergson”. Revue de métaphysique et de morale 64, no. 2 (1959):
129, 18.

Gilson, Etienne. “St Michael’s Establishes Institute of Mediaeval Studies”. The University of
Toronto Monthly 28, no. 3 (diciembre de 1927): 119.

Gilson, Etienne. “Sur le positivisme absolu”. Revue philosophique de la France et de 'étranger
68 (1909): 63-65.

Gilson, Etienne. “The Glory of Bergson”. Thought 22, no. 87 (diciembre de 1947): 583.

Gilson, Etienne. Being and Some Philosophers, 22 edicién, corregida y aumentada. Toronto:
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1952.

Gilson, Etienne. Dante et Béatrice: Etudes dantesques. Paris: Vrin, 1974.

Gilson, Etienne, Dante the Philosopher. Traducido al inglés de David Moore. Nueva York:
Harper Torchbooks/The Academy Library/Harper & Row, 1963.

Gilson, Etienne. Discours prononcés dans la séance publique tenue par 'Académie frangaise
pour la réception de M. Etienne Gilson, le jeudi 29 mai 1947. Paris: Vrin, 1947.
Reimpreso bajo el titulo “Réception de M. Etienne Gilson & ’Académie francaise,”
Une semaine dans le monde, 31 de mayo de 1947, 7.

Gilson, Etienne. Etudes sur le réle de la pensée médiévale dans la formation du systéme
cartésien. Paris: Vrin, 1930.

Gilson, Etienne. From Aristotle to Darwin and Back Again: A Journey in Final Causality,
Species, and Evolution. Traducido al inglés de John Lyon. (Notre Dame: Ignatius
Press, 1984.

Gilson, Etienne. God and Philosophy. New Haven: Yale University Press, 1941.

Gilson, Etienne. Heloise and Abelard. Traducido al inglés de L.K. Shook. (Chicago: H. Regnery
Co., 1951.

160 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://openlibrary.org/publishers/H._Regnery_Co.
https://openlibrary.org/publishers/H._Regnery_Co.

Richard Fafara

Gilson, Etienne. Index scolastico-cartésien: Petite thése pour le doctorat présentée a la Faculté
des Lettres de U’Université de Paris. Paris: Vrin, 1912.

Gilson, Etienne. L’esprit de la philosophie médiévale. 2 vols. Paris: Vrin, 1932.

Gilson, Etienne. La liberté chez Descartes et la théologie: Grande thése pour le doctorat
présentée a la Faculté des Lettres de I’'Université de Paris. Paris: Vrin, 1923.

Gilson, Etienne. La philosophie au moyen dge, des origines patristiques & la fin du XIVe siécle.
22 ed. Paris: Vrin, 1944.

Gilson, Etienne. La société de masse et sa culture. Paris: Vrin, 1967.

Gilson, Etienne. Le thomisme: Introduction & la philosophie de saint Thomas d’Aquin, 62 ed.
Parfs: Vrin, 1965.

Gilson, Etienne. Le thomisme: Introduction au systéme de Thomas d’Aquin. Estrashurgo:
Commission des publications de la Faculté des lettres, 1919.

Gilson, Etienne. Linguistics and Philosophy: An Essay on the Philosophical Constants of
Language. Traduccidn al inglés de John Lyon (Notre Dame: Ignatius Press, 1988).

Gilson, Etienne. Methodical Realism: A Handbook for Beginning Realists. Traduccién al inglés
de Philip Trower (San Francisco: Ignatius Press, 2011).

Gilson, Etienne. Painting and Reality. Nueva York: Meridian Books, 1957.
Gilson, Etienne. Pour un ordre catholique. Paris: Vrin, 2013.
Gilson, Etienne. The Arts of the Beautiful. Nueva York: Meridian Books, 1965.

Gilson, Etienne, The Arts of the Beautiful; Forms and Substances in the Arts. Traduccién
Salvator Attanaseo. Nueva York: Charles Scribner's Sons, 1966.

Gilson, Etienne. The Choir of Muses. Traduccién al inglés de Maisie Ward (Nueva York: Sheed
and Ward, 1953.

Gilson, Etienne. The Church Speaks to the Modern World: The Social Teachings of Leo XIII.
Nueva York: Arouca Press, 1954.

Gilson, Etienne. The Philosopher and Theology. Traduccién de Cécile Gilson. Nueva York:
Random House, 1962.

Gilson, Etienne. The Philosophy of St Bonaventure. Traduccién al inglés de Illtyd Trethowan
y Frank Sheed. Londres: London, Sheed & Ward, 1940.

Gilson, Etienne. The Spirit of Medieval Philosophy. Traduccién A.H.C. Downes. Nueva York:
Scribner's Sons, 1934.

Gilson, Etienne. The Unity of Philosophical Experience. San Francisco: Ignatius Press, 1999.

Gilson, Ftienne. Thomism: The Philosophy of Thomas Aquinas. Traduccién al inglés de
Laurence K. Shook y Armand Maurer, EGS 24. Toronto: Pontifical Institute of
Mediaeval Studies, 2002.

Gilson, Etienne, Thomist Realism and the Critique of Knowledge. Traduccién al inglés de Mark
A. Wauck. San Francisco: Ignatius Press, 2012.

Gouhier, Henri. “Discours de réception a ’Académie francaise, séance du jeudi 22 novembre
1979,” La documentation catholique 77 (20 de abril de 1980): 372.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 161


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Etienne Gilson, Formacion y Realizacion

Gouhier, Henri. “Ftienne Gilson et la vitalité de ’esprit”. Ecclésia 134 (mayo de 1960) : 49.

Gouhier, Henri. “Etienne Gilson historien et philosophe”. En Etudes sur Phistoire des idées
en France depuis le XVIIe siécle. Paris: Vrin, 1980.

Guth, Paul. “Rencontre avec Gilson”. Le littéraire, 28 de diciembre de 1946, 3.

Haldane, John J.. “Thomism”. En Routledge Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward Craig.
Nueva York: Routledge, 1998.

Jaki, Stanley L. “Etienne Gilson, Critic of Positivism”. The Thomist, 71, no. 2 (2007): 199-220.

Jaki, Stanley L., “Gilson and Science” en Saints, Sovereigns, and Scholars: Studies in Honor of
Frederic D. Wilhelmsen. Editado por. R.A. Herrera, James ]. Lehrberger y M.E.
Bradford. Nueva York: Peter Lang Inc., International Academic Publishers, 1993.

Jaki, Stanley L. “Gilson’s Use of History in Philosophy”. En Thomistic Papers V, editado por.
Thomas A. Russman. Houston: Univ of Notre Dame Press, 1990.

Jaki, Stanley L. Science and Religion: A Primer. Pinckney, 2004.

Langan, Thomas, y Maurer, Armand A. Recent Philosophy: Hegel to the Present. Nueva York:
Random House, 1966.

Lefévre, Frédéric. Une heure avec Etienne Gilson. Paris: Vrin, 1925.

Lévy-Bruhl, Lucien. La morale et la science des mceurs. Paris, 1903,
https://dx.doi.org/doi:10.1522/cla.lel.mor.

Maurer, Armand A., “The Legacy of Etienne Gilson”. En One Hundred Years of Thomism,
Aeterni Patris and Afterwards: A Symposium, editado por Victor B. Brezik. Houston:
CENTER FOR THOMISTIC STUDIES, 1981.

McGrath, Margaret. Etienne Gilson: A Bibliography/Une bibliographie. Etienne Gilson Series
[EGS] 3. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1982.
https://doi.org/10.33137/pbsc.v21i1.17513.

McInerny, Ralph. Praeambula Fidei: Thomism and the God of the Philosophers. Washington:
The Catholic University of America Press, 2006.

Merrlié, D. “Lévy-Bruhl et Durkheim”. Revue philosophique 4, no. 179 (1989): 493.

Murphy, Francesca Aran. “Gilson and Chenu: The Structure of the Summa and the Shape of
Dominican Life”. New Blackfriars 85, no. 997 (May 2004): 290-303.

Nichols, Aidan. Conversation of Faith and Reason: Modern Catholic Thought from Hermes to
Benedict XVI (Chicago: Hillebrand, 2009).

Noone, Timothy B. Of Angels and Men: Sketches from High Medieval Epistemology, EGS 34.
Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 2010.

Owens, Joseph, “Aristotle and Aquinas”. En The Cambridge Companion to Aquinas, editado
por Norman Kretzmann y Eleonore Stump. Cambridge: Cambridge University Press,
1993.

Owens, Joseph. “Neo-Thomism and Christian Philosophy”. En Thomistic Papers VI, editado
por John F.X. Knasas. Houston: Center for Thomistic Studies, 1994.

Pegis, Anton C. (ed.). A Gilson Reader: Selections from the Writings of Etienne Gilson. Image
Books: Garden City, 1957.

162 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Richard Fafara

Péguy, Charles. “Un nouveau théologien : M. Ferdinand Laudit”. En (Euvres en prose, 1909—
1914, ed. Marcel Péguy. Paris, 1957.

Redpath, Peter A. “A Tribute to Mortimer J. Adler,”
https://greatbooksblog.wordpress.com/2010/01/02/a-tribute-to-mortimer-j-adler-by-
peter-redpath/, acceso 4 de enero de 2018.

Schindler, D.C. The Catholicity of Reason. Cambridge: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 2013.

Schmitz, Kenneth L., What Has Clio to Do with Athena? Etienne Gilson, Historian and
Philosopher, EGS 10. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1987.

Shea, William. Resefia del Index scolastico-cartésien de Etienne Gilson, Isis 72, no. 1 (1981):
141, https://doi.org/10.1086/352703.

Shook, Laurence K. Etienne Gilson, EGS 6. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies,
1984.

Synan, Edward A. “Gilson Remembered”. En The Catholic Writer: Papers Presented at a
Conference Sponsored by the Wethersfield Institute, New York City, Sept. 29-30, 1989,
ed. Ralph McInerny. San Francisco: Ignatius Press, 1991.

Vincelette, Alan. Recent Catholic Philosophy: The Twentieth Century. Milwaukee: Marquette
Univ Press, 2011.

Weiss, Paul. “Lost in Thought: Alone with Others”. En The Philosophy of Paul Weiss, editado
Lewis Edwin Hahn. Chicago: Library of Living Philosophers, 1995.

White, Joseph. Wisdom in the Face of Modernity (Washington: The Catholic University of
America Press, 2009.

El autor

Richard Fafara es Doctor en filosofia por la Universidad de Toronto,
donde asisti6 a las conferencias publicas de Etienne Gilson. Obtuvo una
licenciatura en Estudios Clasicos en la Universidad de Seton Hall y una
maestria en filosofia por la Universidad de Toronto. Es presidente de la
Junta Asesora de la Sociedad Internacional Etienne Gilson y miembro del
Instituto Adler-Aquinas. Ha ensefiado filosofia en la Universidad de New
Brunswick, en St. John, Universidad de Saskatchewan, Universidad
George Washington, Universidad George Mason y Northern Virginia
Community College.rjfafara@gmail.com

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 163


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:College.rjfafara@gmail.com




SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval

Numero especial 2025. Mendoza, Argentina

Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 165-195

Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index

Recibido: 22 de junio de 2024 - Aceptado: 31 de agosto de 2024

d | https://doi.org/10.48162/rev.35.055

Subirse a hombros de gigantes para pulir la
enseiianza de Gilson sobre la filosofia cristiana’

Standing On the Shoulders of Giants to Refine Gilson’s Teaching
About Christian Philosophy

Peter A. Redpath
Aquinas School of Leadership, LLC

Cofundador de la Gilson Society (USA):
The International Etienne Gilson Society
redpathp@gmail.com

Sumario

1. Introduccién: Definicién genérica de filosofia como una empresa
individual y cultural.

2. La historia como laboratorio filoséfico que mide los actos
filos6ficamente factibles, o el ejercicio de la Filosofia.

3. Cuén temprano, en los debates franceses acerca de la filosofia
cristiana, Gilson adopté histéricamente una distincién mariteniana
para comprender los actos filoséficamente realizables.

4. Algunas observaciones y postulados acerca de los principios que
Gilson utilizé histéricamente para examinar la actividad filoséfica.

1 El siguiente articulo histdrico es una revision ampliada de una ponencia que presenté en
una sesién plenaria con motivo de la celebracion del 150 aniversario de la fundacién de la
Ecole Pratique des Hautes Etudes de Paris (Francia), La Sorbona (Anfiteatro Liard), un
coloquio internacional especial patrocinado por la EPHE sobre “Ftienne Gilson (1884-1978),
Medievalista y fil6sofo, hombre de fe y hombre de accion”, que, a peticién suya, coorganicé
con Michel Cacouros, EPHE Maitre de conférences Habilité, Sciences Historiques et
Philologique, el 20 de septiembre de 2018.

Agradecemos a Gabriel Martinez, miembro de Scripta Mediaevalia, por la traduccidon
espafiola del presente articulo del Dr. Redpath

Scripta Mediaevalia- Nmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 165


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.055
https://orcid.org/0009-0002-1980-4909
mailto:redpathp@gmail.com

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

5. Algunas causas principales de los numerosos intentos fallidos de
Gilson para explicar precisamente el significado de “filosofia
cristiana” a si mismo y a otros.

6. Como la investigacion de Armand A. Maurer sirve como partera para
a dar a luz la plena concepcion de la naturaleza de la Filosofia
Cristiana.

7. Reconsideracion de la naturaleza de la filosofia cristiana a la luz de
las observaciones precedentes.

Resumen: Mi principal objetivo en este articulo es recurrir a la
investigacién de algunos estudiosos excepcionales para efectuar algunas
precisiones a la ensefianza de Etienne Gilson sobre la naturaleza de la
filosofia cristiana. Al hacerlo, también pretendo volver mads
comprensible como es posible que Gilson, desde 1931 hasta el resto de su
vida académica, tuviera tantas dificultades a la hora de hacer inteligible
para si mismo y para los demads precisamente lo que habia querido decir
con el término “filosofia cristiana”.

Palabras clave: filosofia, filosofia cristiana, filésofo, psicologia,

psicologia organizacional, ciencia, género, especie

Abstract: My main aim in this paper is to draw on the research of some

exceptional scholars in order to make some clarifications to Etienne

Gilson’s teaching on the nature of Christian philosophy. In doing so, I also

intend to make it more comprehensible how it is possible that Gilson,

from 1931 until the rest of his academic life, had so much difficulty in

making intelligible to himself and to others precisely what he had meant
by the term “Christian philosophy.”

Keywords: philosophy, Christian philosophy, philosopher.

1. Introduccion: Definicion genérica de filosofia como una
empresa individual y cultural

Con el objetivo de hacerlo mas inteligible, tal como el titulo de mi
articulo sugiere, en esta presentacibn me propongo
fundamentalmente acudir a la investigacion de algunos
excepcionales estudiosos, a fin de realizar ciertos refinamientos a
la ensefianza de Ftienne Gilson sobre la naturaleza de la filosofia
cristiana. El primero entre esos estudiosos, o si se quiere,
intelectuales de gran talla, es el célebre educador estadounidense,
y amigo de Gilson, Mortimer J. Adler. Dicho autor advierte dos
afirmaciones de Aristoteles en torno a la investigacion de la verdad

166 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

como un “acto humano realizable”,” siempre y en todo lugar, que
se genera individual y culturalmente. La primera reza asi: “La
investigacion de la verdad es, en parte dificil, en parte facil. Puede
hallarse una muestra de esto en el hecho de que, por un lado,
ninguno es capaz por si solo de alcanzar la verdad lo
suficientemente bien, mientras que, por otro, no fallamos
colectivamente, sino que todos dicen algo de verdad sobre la
naturaleza de las cosas y, mientras contribuimos poco o nada al
conocimiento de la verdad individualmente, por la union de todos
se acumula una cantidad considerable”.® La segunda dice de esta
manera: “Es necesario llamar a consejo los puntos de vista de
nuestros predecesores, para que podamos beneficiarnos de todo lo

que sea bueno en sus sugerencias y evitar sus errores”.*

Al menos tacitamente, Adler entendia que para Aristoteles la
filosofia ante todo es, por naturaleza, en su definicion genérica,
una empresa de un alma particular’, que es cooperativa y
transgeneracional, individual y cultural (o si se quiere, un habito
de un espiritu concreto que se vuelve transgeneracional y
comunal: es decir, un habito co-operativo de un alma humana
individual, que, andlogamente considerado, es habito cultural y
educacional). Al comprender la filosofia de esta manera, Adler

2 Mortimer J. Adler, “Pasado, presente y futuro de la filosofia”, The Great Ideas Online 899
(enero de 2017), p. 6. Para un andlisis mds detallado de este tema, véase Adler The Four
Dimensions of Philosophy: Metaphysical, Moral, Objective, Categorical (Nueva York:
Macmillan, 1993).

% Aristoteles, Metafisica, trad. W. D. Ross, en Richard Mc Keon (ed.), The Basic Obras de
Aristoteles (Nueva York: Random House, 1941), Tomo 2, cap. 1, 993b1-993b4. Citado después
de Adler.

4 Aristoteles, Sobre el alma, BK. 1, cap. 2, trans. J. A. Smith, en Richard Mc Keon (ed.), Obras
fundamentales de Aristételes, 404a20-23. Citado después de Adler.

5 Es dificil 1a traduccién de esta palabra con el sentido preciso que le quiere dar el autor. En
el original se dice “psychological enterprise”. A lo que se refiere es que la filosofia, lejos de
ser un sistema abstracto de ideas interconexas entre si, como una esencia aviceciana
absoluta, es ante todo un hébito del alma, y radica en una persona concreta y existente que,
como diria Parménides, busca la sabiduria. Para expresar dicho concepto, es necesario en
el espafiol traer varios a colacién: filosofia es algo interior, existencial, personal, vital,
subjetivo, (como diria Kierkegaard), en tanto es un habito del alma. Cuando se exprese el
concepto empresa de un alma particular o expresiones semejantes, debe entenderse, pues,
esto. Se ha decidido la utilizacion de este término por la fidelidad al espiritu del texto, y no
tanto a la letra. La utilizacion de la palabra “psicoldgico” en el espafiol podria ser confusa,
ya que inmediatamente nos recordaria la psicologia como disciplina terapéutica.
Lamentablemente, no hay palabra adecuada que respete la idea profunda del autor con el
debido rigor técnico que se requiere. [N. del T.]

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 167


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

estaria reconociendo estar de acuerdo con San Bernardo de
Chartres, para el cual la filosofia no es sino una empresa cultural
en la que, para adentrarnos y progresar en ella, necesitamos,
“como enanos”, pararnos sobre hombros de gigantes (sentencia
que ha sido historicamente atribuida a Bernardo por Juan de
Salisbury). °

2. La historia como laboratorio filoséfico que mide los actos
filosoficamente factibles, o el ejercicio de la Filosofia

A partir del constante uso del término “empresa” para definir
génericamente la actividad de la filosofia y de la historia como un
laboratorio en el que se mide la verdad de las afirmaciones
filosoéficas por parte de Gilson, se hace evidente que éste coincide
con Adler en forma notable en este punto particular. Tanto es asi,
que él mismo consideraba que la comprobacion histdrica de las
afirmaciones filosoficas (esto es, aserciones psicoldgicas hechas
por el alma humana) era un primer paso para reconocer el
ejercicio cultural de la filosofia. Si asi no fuese ¢como podriamos
explicar la naturaleza de la magistral monografia de Gilson La
Unidad de la Experiencia Filosdfica? En esta obra, tras enfrentarse
con varios experimentos histdricos fallidos, en los que Gilson se
pregunta cudntas pruebas de este tipo se han de llevar a cabo
“antes de que los hombres consigan alguna experiencia filoséfica”,
Gilson, como buen entendedor de la psicologia humana,
diagnostica que la principal causa de los trastornos filos6ficos
contemporaneos es de indole psicoldgica: el intento de pensar y
elegir de la forma en que queramos en vez de pensar y elegir de la
forma en que podamos.’

6 Ralph M. McInerny, A History of Western Philosophy, vol. 2, Philosophy from St. Augustine
to Ockham (University of Notre Dame Press: Notre Dame, Ind. y Londres, Reino Unido, 1970),
160.

7 Etienne Gilson, La unidad de la experiencia filoséfica (Nueva York: Charles Scribner’s Sons,
1965, publicado por primera vez en 1937), 59. Esta obra fue reimpresa por Ignatius Press
(San Francisco, 1999), con un "Pr6logo" de Desmond J. FitzGerald. Véase también Gilson’s
1931-1932 University of Aberdeen Gifford Lectures (publicado en francés como L’esprit de
la philosophie médiévale ([Parfs, J. Vrin, 1932] y en inglés como The Spirit of Medieval
Philosophy [Nueva York, Charles Scribner’s Sons, 1932]).

168 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

3. Cuan temprano, en los debates franceses acerca de la
filosofia cristiana, Gilson adopté histéricamente una
distincion mariteniana para comprender los actos
filos6ficamente realizables.

Tal como Gilson nos dice en su obra maestra metafisico/estética
Pintura y Realidad, predicamos “posible” en dos sentidos: en un
primer sentido, lo predicamos para referirnos a la propiedad de
ser concebible conceptualmente, en la que “llamamos posible a
todo lo que no es intrinsecamente imposible -esto es, cualquier
objeto cuya nocion no sea contradictoria consigo misma”; y “en un
segundo sentido, llamamos posible a todo lo que, después de
concebido por la mente, puede existir verdaderamente en la
realidad”: un acto verdaderamente realizable. ®

Aunque Gilson no lo menciona explicitamente, la primera
interpretacion de “posible” se corresponde con un acto del alma
abstracto: el modo abstracto, especulativo y conceptual, de
considerar las esencias, en el que suelen incurrir los logicos
aristdtelicos. El segundo se ajusta a un acto del alma concreto: el
modo real de considerar que los seres humanos suelen usar
cuando deliberan sobre diversas opciones alternativas, como
cuando queremos realizar una accion determinada y se ve si es
algo humanamente posible. Mientras que, una cosa o accion, si se
la considera de forma abstracta, puede ser conceptualmente
concebible en principio y naturaleza, si se la considera de forma
concreta, y en la realidad y en sentido estricto, quizas no pueda ser
capaz de existir, o de ser realizable por cualquiera, o por cualquier
cultura o civilizacién, en cualquier lugar y tiempo (por ejemplo,
estrictamente hablando, el ejercer la filosofia cristiana por un
antiguo filésofo pagano griego).

Es crucial, pues, advertir la distincion entre estas dos formas de
entender posible, por dos razones: primero, porque Gilson la usa
repetidamente para entretejer diferentes escenarios en La Unidad
de la Experiencia Filosdfica, 1o que hace que este trabajo pase de
ser un relato de experimentos psicoldgicos dispares en la actividad

8 Etienne Gilson, Pintura y realidad, vol. 4 de las A. W. Mellon Lectures in the Fine Arts
(Nueva York: Publicado para la Fundacién Bollingen por Pantheon Books, vol. XXXV de la
Serie Bollingen, 1958), 158.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 169


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

filosoéfica a ser un libro poderoso, organico y completo de historia
filoséfica. Segundo, porque a principios de los debates sobre la
filosofia cristiana que se habian iniciado en Francia durante las
primeras dédacas del siglo XX y mas tarde, Gilson se referird a esta
doble distincion en términos acufiados por Jacques Maritain de la
diferencia entre: 1) “el orden de la especificacion” y 2) “el orden
del ejercicio”.

Para apoyar la primera de estas dos afirmaciones que acabo de
hacer sobre estas dos formas de entender “posible” (abstracta y
légicamente, en oposicion a concreta y realmente), y la forma en la
que se refieren a los ordenes de especificacion y ejercicio,
considérese, pues, lo que Gilson dice sobre esta narracion del
relato historico de los experimentos intelectuales que €l ha titulado
La Unidad de la Experiencia Filosofica:

Los eventos filosoficos que hemos descrito en los capitulos
anteriores no pueden comprenderse cabalmente bajo la sola luz
de la biografia, de la historia literaria o incluso de la historia de
los sistemas en los que puede observarse. Indican mas bien el
hecho de que, en cada instancia del pensamiento filosé6fico, tanto
el filésofo como su doctrina particular son regladas desde arriba
por una impersonal necesidad. En primer lugar, los filésofos son
libres de establecer su propia serie de principios; mas una vez que
lo han hecho, ya no son capaces de pensar de la forma en que
quieren, sino que piensan de la forma en que ellos pueden. En
segundo lugar, parece resultar de las cosas que estamos
discutiendo, que cualquier intento por parte de un filésofo de
evadir las consecuencias de su propia posicion esta condenado al
fracaso. Lo que el mismo se niega a decir lo diran sus discipulos,
si es que los tiene; si no tiene ninguno, puede que quede
eternamente sin explicitarse, pero esta ahi, y si alguien vuelve
sobre los mismos principios, aunque sea varios siglos después,
tendra que enfrentarse con las mismas conclusiones. Parece,
pues, que aunque las ideas filoséficas nunca pueden hallarse
separadas de los filésofos y de sus filosofias, son, hasta cierto
punto, independientes tanto de los fildsofos como de sus filosofias,
tomadas en su desnuda e impersonal necesidad, tanto de sus
contenidos como de sus relaciones. La historia de esos conceptos
y de sus relaciones es la misma historia de la filosofia. La filosofia
consiste en los conceptos de los fildsofos, tomados en su desnuda
e impersonal necesidad, tanto de sus contenidos como de sus

170 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

relaciones. La historia de esos conceptos y sus relaciones es la
misma historia de la filosofia. °

En cuanto a mi segunda afirmacion (“Gilson se referia a esta doble
distincion en términos acufiados por Jacques Maritain sobre la
diferencia entre el orden de especificacion y el orden de
ejecucion”), en su Ensayo sobre la Filosofia Cristiana, Maritain
directamente cita a Gilson en El Espiritu de la Filosofia Medieval
como estando de acuerdo con €l en este punto:

Considera cualquier sistema filos6fico. Ahora pregunta si es
“cristiano”, y, de ser asi, ¢por qué caracteristicas puedes
reconocerlo como tal? Desde el punto de vista del observador, es
una filosofia, y por tanto, una obra de la raz6n. El autor es un
cristiano, y su cristianismo, por mas influencia que haya tenido
en su filosofia, sigue siendo esencialmente distinto de él. El unico
medio del que disponemos para detectar esa accion interior es
comparar estos datos que podemos observar exteriormente. La
filosofia sin revelacion y la filosofia con revelacion. Eso es lo que
he intentado hacer. Y puesto que unicamente la historia es capaz
de desempefiar esta tarea, he declarado que unicamente la
historia puede dar sentido al concepto de filosofia cristiana. [...].
Puedo decir, pues, que la filosofia cristiana es una realidad
objetivamente observable s6lo para la historia, mas una vez se ha
establecido asi su existencia, esa nocion puede ser analizada en si

misma. Esto deberia hacerse como lo ha hecho el Sr. J. Maritain;

de hecho, estoy completamente de acuerdo con é1.10

4. Algunas observaciones y postulados acerca de los principios
que Gilson utiliz6 histéricamente para examinar la
actividad filosofica

Los hechos que mas llaman la atencidon acerca de las distintas
repeticiones histdricas de la inexperiencia filoséfica que Gilson
recoge en su thriller filosofico La Unidad de la Experiencia
Filosofica son: 1) los numerosos intentos fallidos de Gilson a lo
largo de varias décadas precisamente para explicar el significado

° Gilson, La unidad de la experiencia filoséfica, 301-302.
10 JTacques Maritain, Ensayo de filosofia cristiana, trad. Edward H. Flannery (Nueva York:
Philosophical Library, 1955), x, n. 1.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 171


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

de “filosofia cristiana” a si mismo y a otros; y 2) lo que causé que
esos intentos fallen.

Pasando a considerar la primera de las varias observaciones y
afirmaciones sobre los principios que Gilson utilizd
historicamente para examinar la actividad filosofica, a modo de
ejemplo, se ve que Gilson acepta con firmeza la sentencia de
Aristoteles de que los pequefios errores cometidos en torno a los
primeros principios en el comienzo de una investigacion tienden a
multiplicarse repetidas veces a medida que los estudios
contindan. La principal razén por la cual afirmo que Gilson
acepta esta sentencia es que él utiliza este principio en La Unidad
de la Experiencia Filosofica como su medida de laboratorio
historico de la legitimidad filosofica.

En segundo lugar, sobre las distintas repeticiones histdricas de la
inexperiencia filoséfica que Gilson reune en su trabajo, es
necesario destacar también algunas similitudes y diferencias entre
ellas y otros varios eventos historicos. Asi, es llamativo 1) los
numerosos intentos fallidos de Gilson para explicar durante
décadas el significado de “filosofia cristiana” ylos muchos avatares
por los cuales pasd su definicion; 2) qué fue lo que causo
principalmente esos intentos fallidos; 3) como fue que Gilson
reacciono a esos fallos; y 4) algo crucial que podemos aprender de
esos fallos histdricos sobre la naturaleza del fracaso filosofico-
cientifico en general.

5. Algunas causas principales de los numerosos intentos
fallidos de Gilson para explicar precisamente el significado
de “filosofia cristiana” a si mismo y a otros

Como sabe cualquiera que haya estudiado los cuantiosos intentos
que Gilson efectud a la hora de explicar el significado de “filosofia
cristiana”, la concepcion que €l tenia de dicha filosofia adoptd
varias formas de concrecion. Comenzo el 21 de marzo de 1931
cuando, en una reunion de la Société francaise de philosophie, ély
Jacques Maritain intentaron defender la nociéon de una filosofia

1 Aristételes, Sobre los cielos, trad. J. L. Stocks, en Richard Mc Keon (ed.), The Basic Obras
de Aristételes, Tomo 5, Cap. 1, 271b 9-10.

172 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

cristiana en respuesta a un articulo de Emile Bréhier de 1928 en el
que, desde la historia, Bréhier habia negado su existencia.'” Este
debate duro6 al menos hasta la monografia de Gilson de 1962, El
filosofo y la teologia.

En mi opinidn, por increible que pueda parecer la siguiente
afirmacidn, la causa principal de estos numerosos intentos fallidos
es que, al igual que todas las demas figuras destacadas implicadas
en este debate desde el principio, y al igual que los muchos
intelectuales a los que habia criticado a través de su analisis
psicolégico/filosofico, Gilson habia comenzado su investigacion
escaso de experiencia filosofica: €l y los que debatian con él no
habian comprendido adecuadamente como Aristoteles y Santo
Tomds habian entendido y definido con precision “filosofia". Al no
haber asido perfectamente esto, los diferentes participantes en el
debate afirmaron entonces ver, o no ver, que la filosofia, y la
filosofia cristiana, existia, o no existia, dentro de la historia
intelectual de Occidente.

Por ejemplo, es bien sabido que Gilson tenia asumido que lo que él
llamaba “filosofia” se habia dado en la historia como una empresa
cultural, desde el final de la cultura griega antigua hasta la cultura
cristiana medieval. Todo su método de laboratorio para probar la
existencia de la filosofia dependia de la transicion historica de esta
empresa filosofica.

Tal como Gilson tenia entendida la situacion histdrica, en sentido
estricto, los antiguos griegos eran quienes habian originado la
filosofia, y la cultura cristiana medieval habia heredado lo que los
griegos habian originado. En realidad, no se habia producido tal
transicion. Como he demostrado en mi Odisea de la sabiduria de la
filosofia al sofisma trascendental, antes del advenimiento del
cristianismo, los antiguos griegos habian perdido en gran medida
su comprension de la filosofia tal y como la habian entendido
pensadores como SoOcrates, Platon y Aristoteles. Y los primeros
Padres de la Iglesia no estaban fundamentalmente interesados en
comprender la naturaleza de la empresa filosofica griega
considerada como tal; estaban interesados en ella

12 £mile Bréhier, “Y-a-t-il une philosophie chrétienne”, Bulletin de la Société francaise de
philosophie, 31, n° 2 (1931).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 173


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

fundamentalmente por razones apologéticas. Hasta la aparicion de
San Alberto Magno y Santo Tomas, los intelectuales catolicos
confundieron generalmente la filosofia con una o mas de las artes
liberales (jcosa que siguen haciendo hoy en dia!).”

Ademads, cuando Gilson escribié La unidad de la experiencia
filosdfica, defini6 de manera precisa y abstracta aquello que la
cultura cristiana habia heredado de los antiguos griegos,
especialmente de Aristdteles, de la siguiente forma: “La filosofia
consiste en los conceptos de los filosofos, tomados en su desnuda
necesidad impersonal tanto de sus contenidos como de sus
relaciones”.

Si bien habia admitido que “las ideas filosoficas nunca pueden
encontrarse separadas de los filosofos y de sus filosofias” (es decir,
de la existencia dentro de un alma humana), inmediatamente
sostuvo que “hasta cierto punto, estas ideas son independientes de
los fil6sofos y también de sus filosofias, tomadas en su necesidad
desnuda e impersonal tanto de sus contenidos como de sus
relaciones”. Al hacerlo, dejaba claro que utilizaba el término
“filosofia” de forma andloga; y cuando seguia con una definicion
especifica de filosofia, dejaba igualmente claro que consideraba a
la filosofia, independientemente de donde existiera,
principalmente como un sistema logico de esencias abstractas, o
ideas, y sus relaciones impersonales y sentimentales (no como un
acto verdaderamente realizable, ni como un acto del alma
humana, o mejor, de la persona humana). Ademas, explicitaba: “La
historia de estos conceptos y sus relaciones es la misma historia de
la filosofia”.

En otras palabras, Gilson sostenia que, cuando una persona con
saber suficiente en el campo filosofico contempla un cuerpo
sistematico de conocimientos, un sistema de ideas o un conjunto
de premisas logicas dentro de la historia, esa persona esta
experienciando el ejercicio filosofico y la historia filosofica en
ciernes. Ese no experimenta la filosofia como naturaleza pura o
esencia abstracta especificada por su esencia abstracta.
Experimenta el ejercicio de la filosofia en un estado concreto,

13 Peter A. Redpath, Wisdom’s Odyssey from Philosophy to Transcendental Sophistry
(Amsterdam y Atlanta: Editions Rodopi, B.V., 1997).

174 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

especificado por su estado existencial. Dado que lo que es
realmente actual debe ser realmente posible, Gilson considero que
dicha experiencia era una prueba historica del estado posible de
la filosofia, de su posible existencia en un alma, ya sea cristiana o
pagana. ™

Atendiendo a la forma en que €l la habia descrito, la naturaleza
pura de la filosofia se asemeja (como el colega de Gilson Anton C.
Pegis se habia referido una vez) a una especie de “esencia absoluta
aviceniana”, que existe en algun lugar aparte del alma humana. En
virtud, afiadiria yo, de su propio esse essentiae, en una especie de
limbo esencialista, hasta que finalmente vuelve a entrar en el
mundo de la existencia [esse existentiae] a través del ejercicio
dentro de un alma humana. Lo sorprendente del modo en que
Gilson habia definido la filosofia en 1937 es lo poco aristotélico y
poco tomista que sonaba, a la par de lo idealista, esencialista y
logicista que era. Lo ird6nico y paraddjico del modo en que Gilson
habia definido la “filosofia” en esta monografia es que el primer
experimento fallido que menciona en La unidad de la experiencia
filosdfica lo titula “Logicismo”.

Resulta igualmente irdnico y paraddjico que, poco después de
escribir esta obra (1937), en 1939, Gilson publicara otra, titulada El
realismo tomista y la critica del conocimiento, en la que afirmaba,
en un tono mucho mas personalista y realista, que la aprehension
sensorial del ser de las naturalezas singulares es el primer
principio de todo conocimiento, incluido el filosofico. Asi
considerada, esta aprehension es mds proxima en su naturaleza al
razonamiento filos6fico que el principio ldégico de no
contradiccion, el cual es el primer principio de todo razonamiento
16gico, pero no de todo conocimiento. **

En el proceso de llegar a esta conclusion, Gilson habia prestado
especial atencion al hecho de que la aprehension del ser sensible
implica esencialmente una conjuncion de dos facultades
cognoscitivas: la razon universal y la razon particular o cogitativa

14 Anton C. Pegis, “Sub Ratione Dei: A Reply to Professor Anderson”, New Schol- asticism 39
(1965), 154.

15 Etienne Gilson, El realismo tomista vy la critica del conocimiento, trans. Mark A. Wauck (San
Francisco: Ignatius Press, 1986), 197; publicado inicialmente en francés en 1939 por la
Librairie Philosophique J. Vrin con el titulo Réalisme thomiste et critique de la connaissance.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 175


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

(ratio particularis o cogitativa), que, en los seres humanos, es
analoga al sentido estimativo (instinto) de los animales brutos. *¢
Siguiendo a Santo Tomas, Gilson habia sostenido que ni el intelecto
humano ni los sentidos conocen inmediatamente la existencia o
naturaleza de los seres sensibles. En cambio, la persona individual

los capta mediante una conjuncion de razon universal y particular.
17

La causa principal de todos los fracasos posteriores de Gilson, que
duraron décadas, a la hora de explicar adecuadamente la
naturaleza de la filosofia cristiana a si mismo y a los demads, me
parece que tiene tres causes. Al entrar por primera vez en este
debate, primero, Gilson se habia formado la errénea idea de que la
filosofia, tal como la practicaban los antiguos griegos, era
principalmente un sistema l6gico de ideas, una esencia abstracta
que se especificaba como filoséfica por ser sistematicamente
légica, puramente racional (no tener contradicciones
conceptuales; por ejemplo, no mezclar premisas de fe y razon).
Segundo, Gilson aplicado y hecho suya la interpretacion
equivocada de Maritain de la especificacion por la esencia
abstracta o pura como un acto distinto del de la especificacion por
el ejercicio, e incluso capaz de ser inteligible sin referencia previa
a él. Tercero, iGilson parece no haberse dado cuenta
explicitamente de que, segun Aristdteles y Santo Tomas, toda
especificacion de la actividad humana existe primero en el alma
humana en un orden de ejercicio psicoldgico (un acto realizable)
en relacion con un objeto formal relacionado con una facultad o
habito del alma humana! Después de existir asi, puede entonces
ser transferida a través de un proceso intelectual por los légicos a
la consideracion conceptual abstracta de una esencia, o definicion,
sin referencia real y explicita al ejercicio concreto. En resumen, a
pesar de que, al menos en 1939, Gilson parece haber sido

16 Etienne Gilson, El realismo tomista, 197.

17 Etienne Gilson, El realismo tomista y la critica del conocimiento, 171 215. Véase Santo
Tomds de Aquino, Summa theologiae, Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici. Opera
Omnia. Iussu Leonis XIII, Roma: Vatican Polyglot Press, 1882-, 1, q. 78, a. 4; Sobre la verdad.
Trans. Robert W. Mulligan, J. V. McGlynn y R. W. Schmidt (3 vols., Chicago: Henry Regnery
Company, 1952-1954), q. 2, a. 6, ad 3; Comentario a la Etica a Nicémaco de Aristételes, Bk. 6,
lect. 1, nn. 1118 y 1123; lect. 9, nn. 1249 y 1254-1255; A Commentary on Aristotle’s De anima,
trans. Robert Pasnau (New Haven, Conn. and London: Yale University Press, 1999), Bk. 3,
lect. 745.

176 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

claramente consciente de la distincidon que estoy haciendo, parece
haber olvidado temporalmente que el acto abstracto y 16gico de la
conceptualizacion y el acto concreto de la especificacion filoséfica
son actos del alma genéricamente diferentes, actos personales que
implican un alma humana como su generador proximo.

Es necesario sefialar aqui que, en este caso, contrariamente a los
numerosos fracasos filosoficos que habia examinado en su La
unidad de la experiencia filosofica, Gilson no culpd de sus derrotas
a la filosofia. Como Socrates, se culpod a si mismo. Esta es una
leccion sobre la experiencia filosofica que Gilson consideraba
crucial que aprendieran todos los aspirantes a filosofos.

Como todo buen investigador y buen cientifico, Gilson se habia
dado cuenta de que el fracaso filosofico es parte esencial de la
especificacion de su naturaleza genérica. Al comportarse asi, a
través de muchos pequenios fracasos, progresivamente, a lo largo
de varias décadas, fue capaz de desechar su definicion erronea de
la naturaleza de la filosofia como principalmente un sistema de
premisas logicas, o un cuerpo de conocimiento (o habito del alma
cuyo objeto formal es un sistema de premisas logicas) y mas
exactamente acercarse a especificar adecuadamente su definicion
como un habito del alma cuyo género no es el mismo que el género
del 16gico. Sin embargo, a partir de 1939, si hubiera seguido con la
concepcion de la filosofia que habia comenzado a articular en El
realismo tomista y la Critica del conocimiento, en lugar de la que
habia expresado en La unidad de la experiencia filosdfica, podria
haber mejorado su comprension de la filosofia cristiana mucho
antes, con incluso menos fracasos.

6. Como la investigacion de Armand A. Maurer sirve como
partera para a dar a luz la plena concepcion de la naturaleza
de la Filosofia Cristiana

Cuatro afos antes de la muerte de Gilson en 1978, uno de sus dos
alumnos mas famosos, Armand A. Maurer (el otro era Joseph
Owens) contribuyd con un articulo, desde entonces, muy poco
leido y apreciado, titulado “La unidad de una ciencia: Santo Tomas

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 177


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

y los nominalistas”’®, Si Gilson hubiera leido este articulo unos
cincuenta afnos antes de que Maurer lo escribiera, sospecho que
habria cambiado su plan tactico para explicarse a si mismo y a los
demas la naturaleza de la filosofia cristiana. Probablemente, 1o que
le habria llamado la atencion de este articulo son dos afirmaciones
de Maurer: primero, que Santo Tomdas habia entendido que el
género, o subjectum®, del fildsofo era esencialmente diferente del
género del 16gico; y segundo que la filosofia era principalmente un
hdabito del alma humana particular, no un cuerpo, o sistema, de
conocimiento; soélo secundariamente, considerado de forma
analoga, es un sistema ldgico, o cuerpo de conocimiento.

Aunque no lo dijo explicitamente en aquel momento, en sentido
estricto, lo que Maurer sostenia sobre el género de la filosofia era
lo opuesto a lo que, durante décadas, Gilson y Maritain habian
declarado y enfatizado desde temprano sobre ella en relaciéon con
la filosofia cristiana como algo histéricamente observable.
(Habiendo mantenido correspondencia con Maurer en esta época
y hasta el final de su vida, estoy convencido de que nunca habia
reconocido explicitamente esta implicacion respecto a la
enseflanza de Gilson y Maritain sobre la filosofia cristiana). Segun
Maurer, la concepcion de la filosofia principalmente como un
sistema o cuerpo de conocimiento se habia originado con
Guillermo de Ockham y sus seguidores nominalistas, no con Santo

18 Maurer, Armand A. “La unidad de una ciencia: Santo Tomas y los nominalistas”. Estudios
conmemorativos de Santo Tomds de Aquino 1274-1974.Vol. 2. Ed.-en-jefe, Armand A. Maurer.
Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 1974.

19 Me tomo la libertad, aqui, de traducir subject del original por subjectum en latin. En inglés
“subject”, conserva el sentido tradicional de la palabra latina subjectum, es decir, aquello en
torno a lo cual gira una ciencia determinada y por lo cual se especifica, en algun sentido.
Con el correr del tiempo, esta palabra comenzé a designar la disposicién intelectual y
psicolégica bajo la cual considero una cosa real. El acento, pues, no estaba ya en el objeto el
asunto que se estudiaba, sino en el aspecto particular en que la mente lo consideraba. Por
eso, con el correr del tiempo, sujeto designa no ya el asunto u objeto real, sino la persona
que estudia tal objeto. En el espafiol no queda en la palabra sujeto ningun residuo de su
original sentido, sino todo lo contrario. Como llevaria a un sinfin de aclaraciones, y como la
palabra en el inglés no sélo proviene del latin, sino que es usada en el especifico sentido en
el que se usa en el latin, lo mds conveniente es colocarla en latin, aunque el autor no lo haya
usado asi. [N. del T.]

178 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

Tomds de Aquino. Llamo a Ockham “su tedrico y popularizador (p.
271)”20.

En oposicion a la concepcion ockhamista de la filosofia, Maurer
afirmaba con razon que Santo Tomas habia mantenido que toda
filosofia y toda ciencia, era, ante todo, un habito del alma humana
particular que estudia un género real. A su vez, nota que el género
real, filosofico o cientifico, consiste en algun subjectum proximo
realmente existente, considerado abstractamente como

generador, causa proxima, de accidentes esenciales (propiedades).
21

Por ejemplo, como sefiala el P. Charles Bonaventure Crowley, una
forma material, para poder causar una acciéon limitada y, por
tanto, ser completa como sustancia, es necesario que tenga, como
accidente esencial, o propiedad, lo que por medio del cuerpo
sustanciado genera: 1) limites dimensivos para si mismo como
sustancia material (es decir, genera una superficie material, o
material figurado, superficie-limite, que sirve como el sujeto
tridimensional, proximo, en el que pueden existir figuras
realmente diferentes como propiedades, o accidentes esenciales,
creando limites materiales para un cuerpo substanciado; el cuerpo
sustanciado que estudia el gedmetra), y 2) cony a traveés del cuerpo
superficial que ha generado, genera posteriormente todas las
propiedades cualitativas que existen en ese cuerpo superficial
(como los drganos vivos en un cuerpo vivo) mediante las cuales
una sustancia, a través de las facultades internas que genera, esta
capacitada para generar actos externos (cuyas acciones
cualitativas estudia el fisico). **

20 Maurer, Armand A. “La unidad de una ciencia: Santo Tomas y los nominalistas”. Estudios
conmemorativos de Santo Tomds de Aquino 1274-1974.Vol. 2. Ed.-en-jefe, Armand A. Maurer.
Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 1974.

21 Etienne Gilson, El realismo tomista y la critica del conocimiento, 171 215. Véase Santo
Tomdas de Aquino, Summa theologiae, Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici. Opera
Omnia. Iussu Leonis XIII, Roma: Vatican Polyglot Press, 1882-, 1, q. 78, a. 4; Sobre la verdad.
Trans. Robert W. Mulligan, J. V. McGlynn y R. W. Schmidt (3 vols., Chicago: Henry Regnery
Company, 1952-1954), q. 2, a. 6, ad 3; Comentario a la Etica a Nicémaco de Aristételes, BK. 6,
lect. 1, nn. 1118 y 1123; lect. 9, nn. 1249 y 1254-1255; A Commentary on Aristotle's De anima,
trans. Robert Pasnau (New Haven, Conn. and London: Yale University Press, 1999), Bk. 3,
lect. 745.

22 peter A. Redpath, “Editor’s Prescript”, Charles B. Crowley, Aristotelian-Thomistic

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 179


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

Maurer habia observado que esta concepcion del género difiere
esencialmente de la del ldogico, el cual, por ejemplo, significa
abstracta y univocamente la esencia de una especie (como el
animal es el género del hombre). En cambio, el género filosofico es
el subjectum propio de distintas especies de accidentes (accidentes
esenciales, propiedades, como la cantidad y la cualidad) y no puede
concebirse adecuadamente sin considerar: 1) el modo en que
existe y 2) su relacion esencial con el alma humana como hébito
numeéricamente unico dentro del alma.

Si, analogamente, aplicamos la afirmacion de Maurer sobre la
existencia de estos dos tipos esencialmente diferentes de géneros
(logico y filosdfico) como medidas de lo que Maritain y Gilson
habian dicho repetidamente hasta el final de sus vidas sobre las
naturalezas de la filosofia y de la filosofia cristiana como
realidades histéricamente observables, es razonable concluir que,
al menos por implicacion de sus principios, cuando hablaban de
filosofia y de filosofia cristiana, Maurer estaria acusando a
Maritain y a Gilson de dar cuenta de una comprension analoga y
secundaria, nominalista, de la filosofia y de la filosofia cristiana.

Frente a esta concepcion andloga, Maurer afirmaba que Santo
Tomads habia sostenido que “cada una de las ciencias especulativas
tiene su propio subjectum genérico, u objeto formal, concebido a
través de su modo unico de abstraccién. Cada ciencia tiene
también sus propios principios y modo de proceder, que producen

en el intelecto un habitus distinto del de cualquier otra filosofia”.
23

iConsiderada como tal, afiadia Maurer, una ciencia es
numéricamente un solo hdabito del alma (jun habito del alma
humana particular!) generado por actos repetidos de un objeto
formal, o género de subjectum, en el habito!** Es decir, Maurer en
esencia estaba diciendo que Santo Tomdas tenia entendido,
primeramente, que la filosofia y la ciencia, genéricamente, son

Filosofia de la medida y Sistema Internacional de Unidades (SI): Correlacién del
International System of Units with the Philosophy of Aristotle and St. Thomas, ed. con
prologo de Peter A. Redpath (Lanham, Md., Nueva York y Londres, Reino Unido: University
Press of America, 1996), xii-xviii.

23 Maurer, La unidad de una ciencia: Santo Tomas y los nominalistas, 291.

24 Maurer, La unidad de una ciencia, 271-274.

180 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

ante todo un habito del alma particular, cuyo objeto formal, o
subjectum (estimulo externo), es siempre un todo compuesto y
organizado, y que es abstractamente considerado. Segundo, que,
especificamente, las divisiones dentro de este género filosoéfico, o
cientifico, son a su vez habitos del alma cuyo objeto formal,
subjectum, son también siempre un todo compuesto y organizado,
abstractamente considerado; filoséfica o cientificamente,
diferenciados por el principal interés habitual, ratio u objetivo, en
relacion con el cual considera intelectualmente el todo organizado
que estudia.

Por ejemplo, las ciencias de la biologia y la medicina, en tanto
ciencias genéricas del corazon humano, se diferencian entre si
especificamente en la medida en que una (la medicina) se interesa
habitualmente por el corazén y pretende estudiarlo
principalmente como generador de salud, mientras que la otra (la
biologia) se interesa habitualmente por el corazén y pretende
estudiarlo principalmente como generador de vida. Hasta el
momento de su muerte, no creo que Maurer llegara a comprender
del todo que, basandose en la forma en que estaba interpretando
la ensefianza de Santo Tomas sobre la filosofia, habia dado lugar a
una comprension radicalmente nueva de la filosofia como un
ejercicio intelectual interior organizado®. Como hébito del alma,
la filosofia es esencialmente un ejercicio intelectual interior. Como
habito cuyo objeto formal es una organicidad genérica de especies,
ila filosofia se especifica como un ejercicio interno organizada por
su objeto!

En pocas palabras, al igual que cualquier habito humano, Maurer
estaba diciendo que la especificacion de una filosofia, o de una
ciencia, se da a raiz de un habitual interés fundamental en algun
acto cualitativamente diferente, causado de forma préxima por un
todo organizado cualitativamente diferente. Los habitos reales y
geneéricos siempre se especifican por sus actos. Y sus actos siempre

%5 La traduccién del término “organizational psychology” es realmente compleja. Se ha
optado por esta pequefia parafrasis para lograr conservar la idea de que la filosofia es un
acto interno del alma en oposicién a la concepcion abstracta de la misma (significado por el
término “interior”), de indole racional (significado por el término “intelectual”) en forma de
habito vital y operante (significado por el término “actividad”), que adquiere su organicidad
y habitualidad de su objeto propio (significado por el término “organizado” en participio de
la voz pasiva, si cabe hablar asi).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 181


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

se especifican por sus objetos formales: estimulos externos u
objetivos principales. (De ahi que el habito genéricamente comun
del atletismo se especifique como el habito atlético del tenis o del
golf por las formas cualitativamente diferentes en que los
musculos humanos estan habituados a armonizarse para generar
diferentes actos fisicos con el fin de alcanzar objetivos atléticos
principales cualitativamente diferentes).

Como se desprende de lo que Santo Tomas dice al comienzo de su
Summa theologiae (1, q. 1, a. 7, respondeo) sobre la naturaleza del
subjectum u objeto formal de una ciencia, Maurer tenia razon. Alli,
Santo Tomas afirma que “el subjectum es a la ciencia lo que el
objeto es a la potencia o el habito”.?® Esto es, el subjectum, u objeto
formal, de una ciencia considerada como hdbito psicoldgico
(habitus) se compara a un hdbito cientifico del alma humana del
mismo modo que un estimulo externo (el sonido) se compara a la
facultad de oir. jConsiderado como tal, es el objeto formal, el
estimulo externo, de un habito psicoldgico, un habito del alma
humana, el que es genéricamente diferente del objeto formal de
los habitos psicoldgicos de la 16gica y la historia!

Haciendo esta acotacion desde Maurer, en modo alguno estoy
afirmando, implicando o insinuando de Maritain y Gilson que no
comprendieran lo que Santo Tomads habia sostenido en torno a que
la filosofia o la ciencia comporta un habito del alma especifica y
numéricamente distinto. Sin embargo, sostengo explicitamente
que, al hablar de filosofia y filosofia cristiana, Maritain y Gilson
habian fallado en repetidas ocasiones en informar y subrayar lo
que Santo Tomas habia entendido principalmente por un género
filoséfico, o cientifico.

Estoy afirmando que, no solo Maritain y Gilson en numerosas
ocasiones no mostraron y enfatizaron precisamente lo que Santo
Tomas habia querido decir a la hora de hablar de un género
filoséfico, o cientifico, sino también que, durante décadas, habian
tendido a torcer su entendimiento, invertirlo y sublimarlo a un
analoga caricatura en la que el objeto formal de la filosofia ya no
era un subjectum actuante considerado abstractamente como un
todo organizado, o un género real, que generaba, mediante la

26 «[S]e habet subjectum ad scientiam sicut objectum ad potentiam vel habitum”.

182 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

accion armoniosa de sus partes especificas internamente
existentes, una operacion organica numéricamente una. En su
lugar, se convirtid6 en un cuerpo estatico de conocimiento, o
sistema de premisas logicas. Al hacerlo, tendian a reducir la
comprension dinamica y concreta que Santo Tomds daba a la
filosofia en tanto ejercicio intelectual interior organizado que nace
de la operacion organica, habito de estudiar las operaciones
organicas, a una caricatura estatica: la contemplacion de esencias
abstractamente consideradas. Décadas mas tarde, Gilson se
lamentaria indirectamente de lo que €l y Maritain habian estado
haciendo, un tanto inconscientemente, en aquel momento:
“Generacion tras generacion de hombres de escuela han
confundido el orden de los conceptos en la mente con el orden de
las cosas en la realidad”.

Al criticar la declaracion de Maritain sobre la naturaleza y la
forma de entender la filosofia con el que Gilson habia estado de
acuerdo inicialmente, no estoy negando que sea licita la distincion
entre “el orden de la especificacion” y “el orden del ejercicio”.
Tampoco estoy afirmando que Maritain y Gilson fueran totalmente
ajenos a la naturaleza dinamica de la filosofia tal como acabo de
definirla.

Admito la distincion y niego que Maritain haya tendido
propiamente a sostenerla y enfatizarla. Sostengo que, siempre y en
todas partes, la especificacion de un género real se da primero en
el orden del ejercicio. Una vez que existe alli, los 16gicos y otros
pueden analogamente transponerla y pensarla en términos de una
esencia abstracta. Precisamente porque se trata principalmente de
un habito del alma racional, la naturaleza de la filosofia no es, y
nunca puede ser, especificada como una naturaleza absoluta
(como una forma platonica o una esencia avicenniana) que exista
separada del alma humana en algun orden de especificacion
separado del ejercicio de la racionalidad de manera real e
individual, fundada en los sentidos.

27 Etienne Gilson, “En busca de las especies”, Armand A. Maurer (ed.), Three Quests for
Philosophy (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, The Etienne Gilson Series, 31,
2008), 62.

Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 183


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

Como prueba de esta afirmacion, pongo como testigo lo que Santo
Tomads dice en su famoso “Tratado sobre el hombre” (1, q. 77, a. 3,
respondeo) de su Summa theologiae acerca de la especificacion de
la racionalidad humana. Alli, para posible conmocién de algunos
lectores, Santo Tomds ubica la diferencia especifica de nuestra
racionalidad humana dentro la parte sensitiva y animal del alma
racional, algo por si mismo distinto a ella jque a veces se encuentra
con razon y a veces sin ellal En tanto cualidad que existe
esencialmente como propiedad accidental dentro de la
racionalidad humana, la racionalidad filosofica —al igual que la
racionalidad humana misma, y como toda division de un género
realmente existente- debe ser especificada como racionalidad
animal, dentro de su género real: la parte sensible o animal del
alma humana.

Sostengo explicitamente que, al hablar de filosofia y de filosofia
cristiana, Maritain y Gilson habian fallado a menudo en informar
lo que fundamentalmente Santo Tomas quiso significar por género
filoséfico o cientifico. Afirmo abiertamente que Santo Tomas habia
entendido la filosofia ante todo como un habito del alma cuyo
objeto formal es un género real abstractamente considerado, o una
sustancia genéricamente concebida: lo que hoy llamariamos una
"todo organizado operativo o dindamico"”, un todo organizado
abstractamente considerado como generador proximo de accion.
Solo secundariamente, en un sentido analogo, consideraba la
filosofia como un “cuerpo de conocimientos”, “sistema de premisas
légicas” o “logica sistematica”.

A mi entender, a pesar de que no ha habido ningun estudioso de
Santo Tomas antes que yo que haya sostenido nunca lo siguiente,
es crucial entender, sobre el género real de subjectum, que Santo
Tomads concibi6 como una divisidn de la filosofia para su objeto de
estudio, que se trata siempre de un todo compuesto,

28 Santo Tomas de Aquino, Summa theologiae, 1, q. 77, a. 3 respondeo: “Sed tamen con-
siderandum est quod ea quae sunt per accidens, non diversificant speciem. Quia enim
coloratum accidit animali, non diversificantur species animalis per differentiam coloris, sed
per differentiam eius quod per se accidit animali, per differentiam scilicet animae sensitivae,
quae quandoque invenitur cum ratione, quandoque sine ratione. Unde ratio- nale et irrationale
sunt differentiae divisivae animalis, diversas eius species con- stituentes. Sic igitur non
quaecumque diversitas obiectorum diversificat potentias ani- mae; sed differentia eius ad quod
per se potentia respicit.”

184 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

jerdrquicamente ordenado, formado por muchas especies, las
cuales son cualitativamente desiguales, y van de lo mas a lo menos
perfecto, en relacion con la posesion del modo perfecto de existir,
de ser uno y de actuar. La filosofia siempre ha estudiado el
problema de lo uno y lo multiple en términos de relaciones
parte/todo. El subjectum genérico de la filosofia es un todo
organizado, u ordenado, dividido por opuestos contrarios
desiguales (especies), mas o menos perfectos, que poseen algun
tipo de acto genérico. Este acto genérico, ademas, existe dentro de
las especies como un principio de relacidon desigual que las une
para llevar este acto genérico a la unidad y la perfeccion como su
fin numéricamente unico.

Por ejemplo: 1) el tinico habito genérico de la medicina estudia los
opuestos contrarios de la posesion mas y menos perfecta de un
género sujeto, la salud (que se extiende, en las especies, desde los
que tienen la salud mas perfecta a los que tienen la més enferma)
con el objetivo principal de mantener y perfeccionar la salud
corporal y expulsar la enfermedad corporal; 2) la economia
estudia los opuestos contrarios de la posesion mas y menos
perfecta de la riqueza (los maximamente ricos y maximamente
pobres) para mantener y perfeccionar la riqueza econdémica y
expulsar la pobreza econdmica; 3) la ética estudia los opuestos de
la virtud y el vicio morales (los actos mas y menos prudentes de
eleccion) con el objetivo principal de mantener y perfeccionar la
eleccion prudente y expulsar la eleccion imprudente en la
situacion individual; y 4) la politica estudia los opuestos de la paz
y la guerra (los actos mas y menos perfectos de relaciones sociales
y personales) con el objetivo principal de mantener y perfeccionar
la paz y expulsar el conflicto dentro de una comunidad politica.

Dada la notoria naturaleza de la ensefianza de Santo Tomas acerca
del subjectum de una ciencia o de una division de la filosofia,
alguno podra preguntarse facil y razonablemente como es posible
que un erudito tan familiarizado con sus obras como Gilson pudo
haberse confundido durante tanto tiempo respecto a las
enseflanzas de Santo Tomds sobre las naturalezas de la filosofia y
la filosofia cristiana.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 185


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

En realidad, creo que Gilson siempre tuvo por lo menos cierto
sentido vago de esta verdad, y que lo que primero percibimos son
géneros y especies reales, no individuos totalmente separados, o
simplemente totalidades sin relacion con las partes, sino todos
organizados. Si no, ¢como explicar las sorprendentes afirmaciones
que hace en sus conferencias de 1972 tituladas “En busca de las
especies” (editadas posteriormente en una monografia por
Maurer) en las que, en respuesta a la pregunta: ;Qué percibimos
primero: los conjuntos o sus partes? Gilson afirma:

Aristdteles responde: ninguno de los dos, y creo que tenia razon.
“Lo que al principio nos parece claro y evidente -dice- son mas
bien masas confusas, cuyos elementos y principios nos son
conocidos mds tarde por el andlisis”. Sorprendentemente, el
Filésofo afiade a continuacion que, puesto que comienza con los
sentidos, el conocimiento debe proceder de las generalidades a las
particularidades, “porque es un todo lo que mejor conoce la
percepcion de los sentidos, y un género es una especie de todo,
que comprende en si muchas cosas, como partes”. He dicho
“sorprendentemente” debido al dicho sensus est particularius,
intellectus est universalium. S6lo percibimos los individuos, s6lo
conocemos los universales o, mas correctamente, los individuos
son objetos de percepcidn sensorial, los universales son objetos de

cognicion intelectual. 29

Como el nudo gordiano epistemolégico que Gilson trataba de
desatar era complicado, prosiguié su intento de desenredarlo
sefialando una aparente contradiccion relacionada con él, que
inmediatamente intento resolver. Si realmente no vemos especies,
¢como se explica el que digamos cosas tales como que vemos un
caballo, un hombre, etc.?

Bajo la tradicidn de Aristoteles y de los escolasticos, tal como €l los
habia entendido, Gilson respondio:

Lo que percibo por los sentidos es en si mismo algo particular,
pero mi percepcion de ello es algo confusa. Observandolo més de
cerca y analizadndolo, la razén se forma una nocién més clara de
ello. Visto de lejos, lo que veo es una cosa. Si se acerca, veo un
animal; aun mds cerca, un hombre. Finalmente, veo a Juan o a
Pedro. Al final, creo que estoy percibiendo por los sentidos, no las

29 Gilson, “En busca de las especies”, 37-38.

186 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

cualidades sensibles del objeto, sino su propia naturaleza. Por
supuesto, eso es en gran medida una ilusion; pero hay algo de
verdad en ello, y en su comentario al De anima de Aristoteles,
Tomds de Aquino dice por qué esa ilusion estd justificada hasta
cierto punto. El1 mismo hombre, la misma alma, percibe por los
sentidos y concibe por el intelecto. No hay que decir que los
sentidos perciben esto y el intelecto concibe aquello, sino que el
hombre conoce por los sentidos y por el intelecto. Los dos modos
de conocimiento se comunican en la unidad del sujeto que conoce.
En palabras del propio Tomas: “Tomado en su cumbre, el poder
de sentir del hombre participa de algin modo en el
entendimiento, porque en el hombre el sentido estd unido al
intelecto”. En resumen, como sé que lo que percibo es un perro,
digo que veo un perro. Al hacerlo, s6lo digo que veo lo que sé que

estoy viendo. 30

Si bien lo que dice Gilson sobre el hecho de que los seres humanos
percibimos actualmente géneros y especies reales es, en parte,
bastante profundo (tan profundo que creo que ha influido en el
articulo del P. Maurer “La unidad de las ciencias: Santo Tomas y
los nominalistas” que escribié unos afios mas tarde), no obstante,
hubiera sido aun mds profundo y exacto si hubiera considerado lo
que €l mismo decia en la nota a pie de pagina que aparece en la
pagina veinte de su monografia Pintura y realidad: “El orden es el
unico tipo de unidad que puede recibir la multiplicidad”. 3!

Silo hubiera considerado, y si le hubiera afiadido a esa afirmacion
los hechos de que: 1) la unica forma en que una multiplicidad
puede recibir orden es convirtiéndose en partes de un todo
organico, y 2) el unico modo en que una multiplicidad pase de ser
una multitud dispar a partes de un todo organico, es a traveés de la
actividad generadora, cooperativa y desigual de un objeto
numéricamente uno, o de un acto organizativo-cooperativo; si
hubiera hecho todo eso, pues, creo que habria revisado su analisis
de la respuesta de Aristoteles a la pregunta: “¢Qué percibimos
primero: el todo o sus partes?”. Pues, si tuvieran la ocasion de
responder a esta pregunta, ni Aristdteles ni Santo Tomas habrian
respondido: “Ni lo uno ni lo otro”. Habrian replicado: “Ambos”.

30 Gilson, “En busca de las especies”, 38-39.
%1 Gilson, Pinturay realidad, 20, nota 17.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 187


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

Como ambos se habian dado cuenta, junto con Gilson, lo primero
que percibimos y unico que podemos percibir es una unidad
existente. Si algo no existe, si no posee el acto de ser como una
unidad real, o un todo, no podemos conocerlo.

Lo que primera e invariablemente percibimos, y sobre lo que
después nos preguntamos como personas concretas que filosofan,
son subjectum actuantes, todos organizados numéricamente unos:
organicidades operativas individualmente existentes;
organicidades actuantes cualitativamente diferentes; generadores
organizados de accion que son numeéricamente uno, unificados de
forma organica a través de la relacidon desigual y armoniosa con
un acto final numéricamente uno. En resumen, lo que primero, y
siempre, percibimos es una unidad de orden. Y la unidad ordenada
s0lo puede existir dentro de una multitud de partes que
contribuyen desigualmente a generar una armonia organizativa
numéricamente una mediante la ejecucion, el ejercicio, de una
accion cooperativa numéricamente una.

Al percibir esto o aquello de forma confusa o mezclada, estamos
percibiendo una unidad compuesta que actia armonicamente y
que es cualitativamente diferente de otra unidad compuesta que
actua también armonicamente. Primero percibimos las cosas
percibiendo, dentro de una multitude, una unidad y un orden
armoniosos de partes armoniosamente ordenadas que constituyen
un todo organizativo.

En consecuencia, Gilson no puede estar en lo cierto cuando afirma
que, en primer lugar, percibimos confusamente un todo sensorial
y, posteriormente, mediante el andlisis intelectual, descubrimos
sus principios. Inducimos sensiblemente el todo en y a través de la
percepcidon y concepcion simultdneas de sus principios como
partes cooperativas y fuentes de una unidad orgdnica real
cualitativamente diferente: una armonia organica real.
Percibimos el todo real, numéricamente uno, simultdneamente en
y a través de la percepcion de sus principios organizativos reales
de accion.

A pesar de las afirmaciones en sentido contrario, como Sir Francis
Bacon habia comprendido correctamente hace siglos, y Santo
Tomas habia reconocido al hablar de diferentes especies de

188 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

abstraccion psicoldgica, la induccidn no es principalmente un acto
de ldgica, y no comienza con una percepcién confusa.** Es el acto
intelectual/sensitivo de percibir la wunidad dentro de la
multiplicidad -desconcertante, pero no confuso- una percepcion
Unica que capta la existencia de una armonia cualitativamente
unica dentro de wuna multitud de partes que cooperan
esencialmente: un todo organico que opera dentro de sus partes
para generar una unidad organizada. Considerado como tal,
precede al razonamiento, jy a la 16gica! Toda actividad filosodfica y
cientifica depende, pues, de esta induccion perceptiva y conceptual
de la unidad armdnica todas las especies de reflexion filosofica y
cientifica depende esencialmente, como de un principio per se, o
per aliud notum. La recta razon comienza con una recta induccion.

Por tanto, mi respuesta a como es posible que un erudito tan
familiarizado con las obras de Santo Tomas, como lo es Gilson,
pueda haber trastocado durante tanto tiempo su ensefianza acerca
de la naturaleza de la filosofia y de la filosofia cristiana es que,
desde el comienzo de este debate, tanto Maritain y como Gilson,
habian estado considerando la naturaleza de la filosofia
principalmente desde la perspectiva de historiadores y logicos, no
desde la perspectiva de historiadores y filosofos. El plan tactico que
maxime habian preferido para demostrar a su publico escéptico
(formado en gran parte por l6gicos nominalistas) la realidad de la
filosofia cristiana consistia en adoptar un método similar al de los
arqueologos y los 16gicos sistemadticos y dialécticos: mostrarles, a
través de los registros fosiles de una especie que alguna vez vivio,
como una nueva especie habia aparecido dentro de la geografia
cultural occidental y global, jsuperando en sus artefactos
arqueoldgicos a los restos culturales de su especie original!

Ademads, aunque Gilson estaba seguro de que, como principio
esencial de la civilizacion occidental y de lo que, en La unidad de la
experiencia filosofica, habia llamado el “credo occidental”, la
filosofia habia caminado por la cultura griega antigua hasta llegar
a la cultura cristiana, es evidente, a raiz de lo que dice desde sus
primeros hasta sus ultimos escritos, que nunca habia entendido

32 Sir Francis Bacon, Novum organum, “Aphorisms”, en Novum organum.
https://oll.libertyfund.org/title/bacon-novum-organum (Publicado por primera vez en
Londres, Inglaterra, por Bonham Norton y John Bill, 1620), 14 y 82.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 189


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://oll.libertyfund.org/title/bacon-novum-organum

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

con precision lo que los antiguos griegos, incluido Aristoteles, y
Santo Tomds, habian entendido por “especie”, ni cudl es
precisamente la naturaleza de una especie real en relacién con un
género real. Siendo tal el caso, nunca podria haber captado Gilson
adecuadamente lo que Aristoteles y Santo Tomas habian
entendido por la naturaleza de la filosofia, o de la filosofia
cristiana, si es que la tiene. Y, siendo asi, podemos comprender con
mayor precision la gran contribucion de la investigacion de
Maurer a la resolucion del debate sobre la existencia y la
naturaleza posibles y reales de la filosofia y de la filosofia cristiana,
y también de muchas otras cuestiones.

7. Reconsideracion de la naturaleza de la filosofia cristiana a
la luz de las observaciones precedentes

Siguiendo la investigacion de Maurer, si reconsideramos la
filosofia y la filosofia cristiana fundamentalmente como habitos
del alma humana, varias conclusiones se hacen evidentes de
inmediato. Primero, los términos “filosofo” y “filosofia” se
predican de forma analoga. Puesto que las personas de todos los
géneros de filiacion religiosa y no religiosa se preguntan
habitualmente por las causas de los todos organicos y de las
operaciones organizadas, los términos “fildsofo” y “filosofia” son,
de algun modo, licitamente aplicables a los paganos, a los
individuos religiosos y a una multitud de personas intermedias,
como los laicos, los no religiosos, los teistas y los no teistas (alguien
como el joven Mortimer Adler, por ejemplo). Segundo, puesto que
la filosofia es una empresa cultural, y puesto que los registros
historicos indican que son los antiguos griegos los que empezaron
a preguntarse por las causas de los todos organicos como parte de
una empresa cultural esencial, en cierto modo, si se habla
estrictamente, los términos “fildsofo” y “filosofia” parecerian ser
aplicables principalmente a ellos, y a aquellos que les sucedieran
y tuvieran la suficiente sagacidad para aplicar la actividad
filoséfica sustancialmente de la manera en que los grandes
filosofos griegos antiguos como Sdcrates, Platon y Aristoteles lo
habian hecho. Con respecto a todos los demds pensadores, en
sentido estricto, estos términos parecerian ser propiamente
aplicables de forma analoga.

190 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

Sin embargo, la forma en que los antiguos griegos habian
filosofado estaba esencialmente limitada por su concepcion del
universo, entendido como un género (que era el objeto formal
genérico, el estimulo externo, del habito psicoldgico de la antigua
filosofia y ciencia griegas). En esencia, este universo estaba
compuesto parcialmente de materia imperecedera (esferas de los
cielos y de la Tierra) que no tenia inicio temporal en el pasado ni
término temporal en el futuro. Dentro de sus esferas deterministas
de los cielos existia una multitud de dioses capaces de los actos
moralmente mas loables y mas vergonzosos.

Estas entidades viajaban constantemente a la Tierra para
interferir en la vida humana y otras actividades terrenales. Puesto
que estos dioses se veian involucrados en contradictorias, y en
ocasiones, moralmente vergonzosas actividades dentro del
universo griego antiguo, antes de la concepcion filosofica del
mismo, y puesto que, dentro de este universo mitico-poético, ellos
eran los primeros principios proximos de todas las acciones
especificas e individuales, desde su comienzo con Tales, por si
misma, la empresa filosofico-cultural griega de filosofar no buscd
consciente y explicitamente ninguna influencia divina, ni ninguna
inspiracion de los dioses, ni de sus hijos inspirados (los poetas) en
su actividad especifica e individual.

Asi concebido, este universo resultaba ser un todo organico y
compuesto de partes especificas eternas, en el que, estrictamente
hablando, ninguna nueva especie, influencia divina, inspiracion o
providencia podia entrar o salir jamas. Puesto que era
temporalmente imperecedero por naturaleza, la cuestion de qué
fue lo que caus6 que el universo existiera o0 permaneciera en la
existencia (la cuestion de que el universo fuera creado, o no
creado, ex nihilo) se la considerdo eventualmente como no
filosofico-cientifica por esencia, como una contradiccion
conceptual. Y, debido a que no habia sido inspirada ni deseada per
se por los dioses (que cada vez mas eran concebidos como ajenos a
los asuntos humanos por la filosofia y la ciencia, especialmente por
Socrates, Platon y Aristoteles), la nocidn cristiana de la gracia
entrando en el antiguo universo filosofico y cientifico griego era
también filosodfica y cientificamente incoherente, un oximoron.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 191


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

Dado que toda accion finita en este universo era generada por
individuos especificos (individuos existentes dentro de especies),
la antigua comprension griega de la accion excluia esencialmente
cualquier lugar para el progreso genérico y especifico. La idea
occidental de una novedad genérica y especifica, de progreso en la
accion individual y organizada (generacion espontdnea de alguna
accion especifica e individual que nunca antes habia existido)
estaba, en principio, practicamente ausente como nocion
culturalmente predominante y providencial.

Si bien es cierto que esa idea podria haber sido concebida en
principio y de hecho por alguno, (por ejemplo, por un ateo, o un
individuo no religioso -alguien como Aristdteles), no obstante es
verdad que nunca domind de manera tal que se volviera un
principio fundamental en la antigua empresa filosdfica griega.
Como su comprension de la accion era deficiente en lo esencial, lo
era también su forma de entender la posibilidad y la imposibilidad
conceptual y real -o conductual (contradiccion y no contradiccion).
Asimismo, resultaba deficiente también la comprensidon griega
antigua de la libertad humana, concebida principalmente como
una accidon libremente realizable, libertad que no pudieron
articular con precision por no haber logrado esclarecer
adecuadamente la naturaleza de la razdon particular. Ni siquiera
Aristdteles habia sido capaz de dar a luz plenamente la idea de una
racionalidad animal propia de un agente libre capaz de ejercer el
acto filoséfico, cientifico, de asombro de los sentidos. Asi
considerada, es razonable afirmar que, de principio a fin, la
concepcidon griega antigua de la filosofia y de la ciencia era
esencialmente deficiente, s6lo parcialmente nacida.

Dado que la concepcion de la filosofia y del conocimiento
cientifico, fue alcanzada por primera vez adecuadamente en su
naturaleza por Santo Tomadas de Aquino (quien afirmaba estar
operando bajo la influencia de la gracia divina y bajo el entramado
teoldgico-cultural cristiana y su ensefianza, incluyendo la
inmortalidad del alma humana en esta vida y la inmortalidad del
cuerpo humano en una vida celestial después de la muerte),
existen buenas razones para hacer dos afirmaciones. La primera
es que el género propio de la especulacion filosdéfica es el universo
cristiano, no el griego antiguo, y que la filosofia y ciencia cristianas

192 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

de Santo Tomds dieron a luz un nuevo concepto de la persona
humana, a partir del cual el ejercicio intelectual interior
organizado, que genera la filosofia y la ciencia, adquirié una
naturaleza completa, o, al menos, una nociéon mds adecuada de lo
que la filosofia y de la ciencia son, nocion que la cultura griega
antigua habia sido capaz de generar unicamente, y que por fin
pudo ser finalmente realizada. La segunda afirmacion es que, si
esta comprension de la filosofia y de la ciencia es la propia, o es
mdas adecuada al menos que la griega antigua, entonces es
razonable que se atribuyan propiamente los términos “fil6sofo”,
“filosofia”, “ciencia”, “cientifico”, en tanto analogado principal,® a
la filosofia cristiana de Santo Tomds de Aquino, y de forma
analoga, a la especulacion filosofica practicada por los antiguos
griegos y otros a los que les puede ser aplicable esto de alguna
manera.

Referencias

Adler, Mortimer J. “Pasado, presente y futuro de la filosofia”, The Great Ideas Online, 899
(enero de 2017).

Adler, Mortimer J. Las cuatro dimensiones de la filosofia: Metafisica, Moral, Objetiva,
Categorial. Nueva York: Macmillan, 1993.

Amsterdam y Atlanta: Editions Rodopi, B.V., 1997.
Aristételes. Metafisica. Trans. W. D. Ross, en Las obras fundamentales de Aristoteles.
Aristételes. Sobre el alma. Trans. J. A. Smith, en Las obras fundamentales de Aristételes.

Aristételes. Sobre los cielos. Trans. J. L. Stocks. W. D. Ross, en Richard Mc Keon (ed.), The
Basic Works of Aristotle. Nueva York : Random House, 1941.

Bréhier, Emile. “Y-a-t-il une philosophie chrétienne”. Bulletin de la Société francaise de
philosophie, 31, n° 2 (1931).

Gilson, Etienne. “En busca de las especies”. Ed. Armand A. Maurer (ed.). Three Quests for
Philosophy. Toronto: Pontificio Instituto de Estudios Medievales. Vol. 31 en The
Etienne Gilson Series, 2008).

Gilson, Etienne. El realismo tomista y la critica del conocimiento. Trans. Mark A. Wauck. San
Francisco : Ignatius Press, 1986. Publicado por primera vez en francés en 1939 por
Librairie Philosophique ]. Vrin con el titulo Réalisme thomiste et critique de la
connaissance.

Gilson, Etienne. L’esprit de la philosophie médiévale. Conferencias Gifford de Gilson en la
Universidad de Aberdeen, 1931-1932. Publicadas en Paris porJ. Vrin, 1932. Publicado

33 Me tomo la libertad de agregar este concepto, que hace mas sencilla la inteligencia del
texto. [N. del T.]

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 193


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Subirse a hombros de gigantes para pulir la ensefianza de Gilson sobre la filosofia cristiana

en inglés como The Spirit of Medieval Philosophy. Nueva York, Charles Scribner's
Sons, 1932.

Gilson, Etienne. La unidad de la experiencia filoséfica. New York: Charles Scribner’s Sons,
1965. Publicada por primera vez en 1937, esta obra fue reimpresa con un “Prélogo”
de Desmond J. FitzGerald por Ignatius Press: San Francisco, 1999.

Gilson, Etienne. Pintura y realidad. A. W. Mellon Lectures in the Fine Arts. Vol. 4. Nueva
York: Publicado para la Fundacién Bollingen por Pantheon Books, Vol. XXXV de la
Serie Bollingen, 1958.

Maritain, Jacques. Ensayo de filosofia cristiana. Trans. Edward H. Flan- nery. Nueva York:
Philosophical Library, 1955.

Maurer, Armand A. “La unidad de una ciencia: Santo Tomds y los nominalistas”. Estudios
conmemorativos de Santo Tomds de Aquino 1274-1974. Vol. 2. Ed.-en-jefe, Armand A.
Maurer. Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 1974.

Maurer, Armand A. Santo Tomds de Aquino, Las divisiones y los métodos de las ciencias,
Cuestiones Vy VI del Comentario al de Trinitate de Boecio. Trans. con introduccién y
notas de Armand Maurer. 4* edicién rev., vol. 3, St Michael's College Mediaeval
Studies in Translation, Toronto: Pontificio Instituto de Estudios Medievales,1986.

McInerny. Ralph M. A History of Western Philosophy. Vol. 2. Philosophy from St. Augustine
to Ockham. University of Notre Dame Press: Notre Dame, Ind. y Londres, Reino
Unido. 1970.

Pegis, Anton C. “Sub Ratione Dei: Una respuesta al profesor Anderson”. Nueva Escoldstica 39
(1965).

Redpath, Peter A. "Predmbulo del editor". Charles B. Crowley, Aristotelian-Thomistic
Philosophy of Measure and the International System of Units (SI): Correlacion del
Sistema Internacional de Unidades con la Filosofia de Aristételes y Santo Tomds. Ed.
Peter A. Redpath. Lanham, Maryland, Nueva York y Londres, Reino Unido:
University Press of America, 1996.

Redpath, Peter A. Odisea de la Sabiduria de la Filosofia al Sofisma Trascendental.

Sir Francis Bacon. “Aforismos”. Novum organum. https://olllibertyfund.org/title/bacon-
novum-organum. Publicado por primera vez en Londres, Inglaterra, por Bon- ham
Norton y John Bill, 1620.

Tomés de Aquino. Comentario a la Etica a Nicémaco de Aristételes. 2 Vols. Trans. C. L
Litzinger. Notre Dame, Indiana: University of Notre Dame Press, 1964.

Tomads de Aquino. Comentario al De anima de Aristdteles. Trans. Robert Pasnau. New Haven,
Conn. y Londres: Yale University Press, 1999.

Tomds de Aquino. Las Sentencias-Libro 1: El Misterio de la Trinidad. Vol. 42 en Mediaeval
Sources in Translation. Traducciones medievales del St Michael’s College. Trans.
Giulio Silano. Toronto: Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 2007.

Tomads de Aquino. Sobre la verdad. 3 Vols. Trans. Robert W. Mulligan, J. V. McGlynn y R.

Tomdas de Aquino. Summa theologiae, Opera Omnia. Iussu Leonis XIII, Roma: Vatican
Polyglot Press, 1882.

194 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Peter A. Redpath

El autor

Peter Redpath ha sido CEO Aquinas School of Leadership, LLC,
cofundador de la Gilson Society (USA), The International Etienne Gilson
Society 'y Rector del Instituto Adler-Aquinas (www.adler-
aquinasinstitute.org) Es el iniciador del movimiento intelectual
“Tomismo renacido del siglo XX” (Thomism born-again). Profesor
colaborador en el programa de posgrado de Estudios Tomistas de la
Universidad Abat Oliba, Barcelona, Espafia. Antiguo catedrdtico de
Filosofia en la Universidad St. John's de Nueva York, Redpath ha
impartido clases de filosofia en centros de ensefianza superior y
universidades durante mds de cuarenta y siete afios, ademds de cursos
en Staten Island, el centro penitenciario Arthur Kill y Riker's Island, en la
ciudad de Nueva York. redpathp@gmail.com

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 195


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:redpathp@gmail.com

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval
Numero especial 2025. Mendoza, Argentina
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo
ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 196-215
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index ® ,
Recibido: 04 de abril de 2024 - Aceptado: 02 de junio de 2024

d | https://doi.org/10.48162/rev.35.056

La cuestion de un “espiritu de la filosofia
medieval”: Etienne Gilson hoy

The Question of A “Spirit of Medieval Philosophy”: Etienne Gilson
Today

Maria Jesus Soto-Bruna
Universidad de Navarra,

Espafia

mjsoto@unav.es

Javier Ormazabal Echeverria
Universidad de Navarra,

Espafia

formazabal@unav.es

Sumario

1. La “construccién contemporanea” de la filosofia medieval

2. El espiritu de la filosofia medieval y la cuestién de una filosofia
cristiana en la actualidad.

Resumen: ;A qué se referia Etienne Gilson cuando hablé —a comienzos
del siglo XX~ de la existencia de un “espiritu de la filosofia medieval”?
¢No es cierto que la investigacion respecto al denominado pensar
medieval ya tenia elementos suficientes como para hallar al menos
cuatro tipos de especulacién en el periodo llamado medieval?
Recordemos: el judaismo, la corriente neoplaténica en sus diversas fases,
la obra sirfaca y su propia interpretacion de Platén y de Arist6teles, el
influyente pensamiento drabe, con su respectivo replanteamiento de los
pensadores griegos.

El presente articulo investiga los elementos que concurren a esa
determinacién y su validez actual.

Scripta Mediaevalia- Nmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 196


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.056
https://orcid.org/0000-0003-3762-3087
https://orcid.org/0000-0003-3762-3087
mailto:mjsoto@unav.es
https://orcid.org/0000-0002-5244-6851
mailto:mjsoto@unav.es

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

Palabras clave: Gilson, Aertsen, Beierwaltes, Marenbon, Mantas-Espafia,
filosofia medieval, espiritu de la filosofia medieval.

Abstract: What was Etienne Gilson referring to when he spoke -at the
beginning of the 20th century- of the existence of a “spirit of medieval
philosophy”? Is it not true that research into the so-called medieval
thought already had sufficient elements to find at least four types of
speculation in the so-called medieval period? Let us remember: Judaism,
the Neoplatonic current in its various phases, Syriac works and their own
interpretation of Plato and Aristotle, the influential Arab thought, with
its respective rethinking of Greek philosophers.

This article analyzes the elements that contribute to this determination
and its current validity.

Key words: Gilson, Aertsen, Beierwaltes, Marenbon, Mantas-Espaifia,
Medieval philosophy, spirit of Medieval hilosophy.

1. La “construccion contemporanea” de la filosofia medieval

Cuando Etienne Gilson estudiaba en la Sorbona, no era ajeno a la
posicion de una supuesta “filosofia medieval”. Hoy sabemos que
hace cinco siglos “edad media” era un término totalmente
despectivo. Significaba el “intermedio”, una especie de tiempo de
espera o intervalo en el que no sucedi6 nada relevante en lo que al
pensar concierne. Una época -en filosofia- inauténtica, situada
entre dos periodos auténticos: la antigiiedad grecorromana y la
edad moderna. Los humanistas del renacimiento fueron los que
acuflaron esta expresion: “edad media”. El término media
tempestas se conoce desde 1469'; media aetas es acuiiado en 1518;
medium aevum en 16042,

La expresion “edad moderna” expresaba en cuanto tal lo “valioso”
en cuanto “nuevo”, y apuntaba a la propia autoestima de esa época.
Con este término (“moderno”) se queria evidenciar que no habia
sucedido nada verdaderamente importante para la filosofia hasta
que no se dio un renacimiento, un resurgimiento de los clasicos
antiguos®. Desde esta perspectiva, Descartes apareceria como el

!Juan Andrea de Bussi. Cfr. J. Lomba, La raiz semitica de lo europeo (Madrid: Akal, 1997), 7-
9.

2 Cfr. F. Van Steenberghen, Introduction a Uétude de la philosophie médiévale (Lovaina:
Publications Universitaires / Paris VI, Béatrice-Nauwelaerts, 1974), 37.

3 El término “renacimiento” se ha utilizado muchas veces para delinear el comienzo de la
modernidad. No debe, sin embargo, olvidarse que esa misma nocion ha servido también
para sefialar diversos periodos de la época anterior. Asi, en el curso del medievo se

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 197


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

primer autor que de un modo sistemdtico habria defendido los
derechos de la razon humana desde la decadencia del mundo
antiguo.

Hegel -para quien la filosofia es la expresion conceptual de la
propia época- dice en sus Lecciones sobre historia de la filosofia que
él quisiera calzarse sus “botas de siete leguas”, para “salvar”
rapidamente los mil afios que distancian los siglos VI y XVI vy,
cuando, felizmente, llega a Descartes, grita, como el marinero:
“jtierra!”; sosteniendo que a nadie se le deberia exigir conocer la
filosofia de este periodo®.

La perspectiva hegeliana sobre la historia de la filosofia fue
superada poco después de su muerte (1831) y, desde finales del
siglo XIX, han ido sucediéndose estudios cada vez mas exhaustivos
sobre el pensamiento de la Edad Media. Aunque ya desde
comienzos de ese mismo siglo, y unido al movimiento del
romanticismo, se habian iniciado investigaciones estrictamente
cientificas sobre la filosofia medieval.

A este respecto, cabe sefialar en primer lugar el afio 1819, cuando
la Academie des Inscriptions et des Belles-Lettres de Paris propuso
como tema de concurso la cuestion de las traducciones latinas de
Aristdteles. Resultd premiado el trabajo de Amable Jourdain,
Recherches critiques sur l’dge et lorigine des traductions latines
d’Aristote, que fue traducido al aleman en 1831 y actualizado y
reeditado en 1843 por Charles Jourdain, hijo del autor®. La obra de

encuentran al menos tres “renacimientos” que suponen una incorporacién de la cultura
clasica: el renacimiento carolingio, el renacimiento del humanismo en el siglo XII'y, por fin,
el redescubrimiento de la ciencia griega en el siglo XIII. Los primeros dos movimientos a los
que acaba de aludirse puede considerarse que significan, propiamente, una vuelta al
espiritu clasico (a través de la inspiracién de Cicerdn y de Séneca); el tercero es sobre todo
el retorno (a través de la mediacién drabe y hebraica) a un cierto contenido cultural que
habia permanecido en el olvido.

El renacimiento que comienza a proyectarse en el siglo XIV posee un cardcter diverso a los
anteriores, e implica —en la historia de la filosofia— una fisura mas profunda que los
precedentes. Se trata, ciertamente, de una vuelta, de un resurgir del espiritu clasico; pero
ahora quiere ser ademds una regeneracion de la persona humana, que se considera como
renaciendo a una nueva forma de vida.

4 G. W. F. Hegel, Obras, Glockner, vol. 19, p. 119.

5 A. Jourdain, Recherches critiques sur 'dge et Uorigine des traductions latines d’Aristote et
sur des commentaires grecs ou arabes employés par les docteurs scolastiques (Nouv. Ed. / rev.
et augm. par Charles Jourdain), (New York: B. Franklin, 1974).

198 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

A. Jourdain doming la investigacion en filosofia medieval durante
mas de un siglo, siendo a su vez continuada con nuevos materiales.

En 1857, la Academie des sciences morales et politiques de Paris
propuso como tema de concurso la filosofia de Tomas de Aquino,
obteniendo el premio Charles Jourdain, con su trabajo —publicado
en 1858- La philosophie de saint Thomas d’Aquin. Estos trabajos
constituyeron sin duda un aliciente para la extension de las
investigaciones medievales, tanto en Francia como en el resto de
Europa®. Cabe recordar a este respecto, ademas de la obra de Victor
Cousin sobre Pedro Abelardo, las investigaciones de Charles
Thurot sobre la gramatica medieval y su filosofia del lenguaje’ y la
investigacion de Renan sobre Averroes y el averroismo?; asi como
la historia realizada por Delisle sobre las colecciones de
manuscritos en la Biblioteca Nacional de Paris®, y, en ese mismo
ambito, el trabajo de B. Hauréau®’.

Por su parte, Italia vive un renacimiento de la filosofia tomista,
descrito bien por A. Pelzer en su libro Les initiateurs italiens du
Néo-Thomisme contemporain. Extrait de la Revue Néo-Scolastique
de Philosophie (1911)"; sin olvidar, en Espafia, los trabajos de
Zeferino Gonzdlez, Menéndez y Pelayo o Bonilla y San Martin.

En el ambito aleman habia destacado —entre otras— la obra de
Staudenmaier sobre Eriiigena'?; ademas de la excelente historia de

§ Cfr. Excursions historiques et philosophiques a travers le Moyen Age (Frankfurt a. M.:
Minerva Vg., 1966).

7 Ch. Thurot, Extraits de divers manuscrits latins pour servir a Uhistoire des doctrines
grammaticales au Moyen Age (1869) (Frankfurt am Main: Minerva, 1964); De Uorganisation
de l’enseignement dans l'université de Paris (1850) (Frankfurt am Main: Minerva), 1967.

8 Cfr. la reciente traduccién al castellano: E. Renan, Averroes y el averroismo. Ensayo
historico. Traduccién de Héctor Pacheco Pringles, Prélogo de Gabriel Albiac (Madrid:
Hiperidn, 1992).

°L. V. Delisle, Inventaire des manuscrits latins: conservés a la Bibliothéque Nationale sous les
numéros 8.823 — 18.613 (1863), Hildesheim, Olms, 1974; Inventaire général et méthodique des
manuscrits frangais de la Bibliothéque Nationale, (Paris: Champion, 1876).

10 B. Hauréau, Initia operum scriptorum latinorum Medii potissimum Aevi ex codicibus
manuscriptis et libris impressis alphabetice digessit (1812-1896) (Turnholti: Brepols, 1973-
1974).

1 Cfr. al respecto: Melanges Auguste Pelzer: études d’histoire littéraire et doctrinale de la
Scolastique médievale offerts a Monseigneur Auguste Pelzer (Lovaina: Bibliothéque de
I'Université, 1947). Véase también: A. Masnovo, Il neo-tomismo in Italia, (Milan: Vita e
Pensiero, 1923).

12 A. Staudenmaier, Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit (1834)
(Frankfurt am Main: Minerva, 1966).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 199


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

la filosofia medieval de A. Stockl'®, o los estudios de K. Werner
sobre Tomdas de Aquino, Sudrez y la Escoldstica tardia. Es de
destacar asimismo el trabajo de ]. Kleutgen sobre la filosofia
escolastica'®, y la de Carl Prantl sobre la historia de la 14gica, autor
éste sobre quien escribié el propio Baeumker, destacando su
importancia®.

A pesar de la importancia de estos autores, habra que esperar a la
obra de H. Denifle y F. Ehrle para que la investigacion en el area
de la Filosofia Medieval tome un gran impulso desde la perspectiva
de la ampliacion de los estudios de los manuscritos'®. Puede
considerarse que a partir del Chartularium Universitatis
Parisiensis y de la edicion de los Archiv fiir Literatur und
Kirchengeschichte des Mittelalters —desde materiales inéditos- se
inicia una nueva era en el modo de escribir la historia de la
filosofia y de la teologia de la Edad Media®’.

Clemens Baeumker recibe el influjo de la orientacion hacia los
manuscritos dada por estos dos investigadores alemanes y, de
hecho, la fundacion de los Beitrdge en 1891 obedece al claro y
certero interés de rescatar y editar las obras de los autores
medievales.

Las investigaciones de Baeumker en el area de la historia de la
filosofia medieval adquirieron entonces, con la fundacion de los
Beitrdge, una gran amplitud, contribuyendo de un modo decisivo
al conocimiento de textos e investigaciones relativos a la historia
de la escolastica medieval. Se destaca con ello una personalidad
innovadora en la investigacion y con gran capacidad para la
organizacion de la actividad cientifica. A los 23 afios de su

13 A. Stockl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters (1864-1866), 4 vols. (Aalen, Scientia
Vg., 1868).

147, Kleutgen, La philosophie scolastique, tr. de R. P. Constant Sierp, (Paris: Gaume Fréres et
J. Duprey, 1869).

15 C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendland, Graz, Akademische Druck-U. Verlagsanstalt,
1955 (reimpr. de Leipzig, 1855); ClL. Baeumker: “Carl Prantl”, en Allgemeine Deutsche
Biographie, 55, 1910.

16 Cfr. M. Grabmann, “Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie”, en M. Grabmann (ed.), Gesammelte Vortrdge und Aufsdtze
von Clemens Baeumker, Beitrdige sur Geschichte der Philosophie des Mittelalters (Minster:
Band XXV, Heft %, 1927), 5.

7' V. Llamas Roig, “Octaedro 7. Las dos sendas de la ontologia medieval”. Scripta
Mediaevalia, 17, 1 (2024): 95. https://doi.org/10.48162/rev.35.038

200 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

existencia, y con ocasion de la edicion del volumen 14, Baeumker
especificd retrospectivamente la finalidad y la significacion
internacional de la empresa acometida con estas publicaciones:
“Los Beitrdge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, que
fundé en el afio 1891, obedecieron al objetivo inicial de reunir
trabajos que abarcaran la totalidad del pensamiento especulativo
de la Edad media, basandose fundamentalmente en las fuentes. No
se limitaron por tanto solamente al patrimonio latino, sino que
desde el principio han dirigido asimismo su atencion a la filosofia
medieval oriental, especialmente en la medida en que ésta ha
tenido gran significado para la edificacion de la escoldstica
occidental. Han abordado igualmente investigaciones sobre la
Antigiiedad y la Patristica, en cuanto que el desarrollo histdrico de
sus ideas ha encontrado una clara fuente de inspiracion en la Edad
media. No se han cerrado tampoco a la especulacion teoldgica
medieval, aunque han tenido en cuenta la especificidad propia de
la teologia y de la filosofia respectivamente. Tampoco han dado la
espalda a los trabajos sobre la ciencia en la Edad media”*®,

El volumen 18 se cerraba con unas palabras de agradecimiento al
que habia sido uno de sus mas estrechos colaboradores, G. von
Hertling. El propio Baeumker especificaba entonces que los
Beitrdge pretendian una amistosa, pero imparcial, inmersion en el
mundo del filosofar medieval; de tal modo que pudieran
proporcionar un conocimiento estrictamente cientifico de su
acontecer segun el estudio de las fuentes; una investigacion, en
suma, de la riqueza de sus multiples formas e irradiaciones y una
serena apreciacion de sus contenidos'®. Afios mas tarde de su
fundacion, los Beitrdge fueron editados en colaboracién con G. v.
Hertling, Fr. Ehrle, S. I., M. Baumgartner y M. Grabmann, estando
siempre a cargo del propio Baeumker el trabajo de redaccion. En
vida del autor se editaron 25 volumenes, con alrededor de cien
monografias®.

18 Citado por M. Grabmann, “Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie”, 16-17.

19 Cfr. Beitrdge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters (Miinster: Band XVIII, 1919),
cierre del volumen, tras el fasciculo (Heft) 6.

20 Otras colecciones importantes aparecen en ese momento; entre ellas, pueden destacarse
las siguientes: Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalter, impulsada por H.
Denifle y Fr. Ehrle; Les Philosophes Belges, por M. De Wulf; los Etudes de philosophie

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 201


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

Sirva el engranaje recién esbozado para la comprension de un
estatuto propio de la filosofia medieval. Ahora bien, queda por
examinar la actualidad de la posicion gilsoniana.

2. El espiritu de la filosofia medieval y la cuestion de una
filosofia cristiana en la actualidad

En las diez lecciones que conforman El espiritu de la filosofia
medieval, Gilson no sélo describe el cardcter de la filosofia
medieval como un pensamiento esencialmente cristiano, sino que
trata de alumbrar todas las resignificaciones que las categorias
filoséficas paganas reciben de la lectura de las Escrituras para
precisamente eso: para adentrarse en el espiritu
fundamentalmente cristiano de la filosofia medieval. En este
contexto, vale la pena hacer un balance de la discusion en torno al
caracter propio de la filosofia medieval, en primer lugar, midiendo
las tesis de Gilson a la luz de las clasicas criticas que hall6 en Jan A.
Aertsen y, en un espacio final, recuperando las aportaciones mas
recientes de John Marenbon y Pedro Mantas-Espafia sobre el lugar
de la historia de la filosofia medieval.

Gilson deja buena constancia de que sabe a qué criticas se expone
al definir la filosofia medieval como filosofia cristiana, pues ya en
el primer capitulo de El espiritu de la filosofia medieval discute la
cuestion de la autonomia de la filosofia como disciplina,
amenazada segun algunos por la intromision de pensamiento
teoldgico. El problema, dice, puede ser rastreado muy atras en la
historia de la filosofia: “Si ciertos tomistas modernos niegan que el
agustinianismo sea una filosofia, los agustinianos de la Edad Media
les tomaron la delantera negando que el tomismo sea fiel a la
tradicién cristiana”*’. No obstante, es esta una de las criticas que
recibe de Aertsen en La filosofia medieval y los trascendentales:
para el tedlogo holandés, Gilson acabaria caracterizando la
filosofia medieval como un pensamiento que, por cristiano o
teoldgico, parte de Dios y sOlo después avanza hacia las causas
naturales y criaturas, inversamente a como lo haria un

médiévale, de E. Gilson; los Archives d’histoire docrinale et littéraire du moyen dge, dirigidos
por E. Gilson y P. G. Théry O. Pr.
2 E. Gilson, El espiritu de la filosofia medieval (Madrid: Rialp, 2009), 17.

202 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

pensamiento propiamente filosofico. La justificacion que este
proceder halla en Gilson responde a que la filosofia en la Edad
Media es un instrumento de la teologia; sin embargo, si no es mas
que eso, entonces no es propiamente filosofia. Tal seria la
conclusion del contraargumento filosofico de Aertsen:
paraddjicamente, Gilson habria inventado la nocidn de “filosofia
cristiana” para dar una cohesion unitiva a la filosofia medieval,
pero acabaria debilitando el componente filosofico del
pensamiento medieval haciéndolo consistir primariamente en
teologia®.

La filosofia medieval, por ende, no habria de ser definida
esencialmente como cristiana; si hay una verdadera koiné en el
pensamiento medieval, piensa Aertsen, no puede ser otra que la
trascendentalidad, y es que no es casualidad que “el comienzo de
la teoria de los trascendentales coincida con el momento en que,
por primera vez, el mundo latino se enfrentaba a una explicacion
filoséfica comprehensiva de la realidad”?. Es lo que se deriva de
las afirmaciones de los teologos sobre la fundamentacion del
conocimiento en general: Tomdas de Aquino, Buenaventura,
Eckhart, Duns Escoto; todos ellos acaban poniendo en la base los
trascendentales como primeros objetos del intelecto, como
anteriores a todas las cosas. Y es que la filosofia medieval resulta
ser genuinamente definitoria de lo que es filosofia: por la obligada
diferenciacion entre filosofia y teologia al aparecer los escritos de
Aristdteles, la filosofia medieval constituye un hito para la toma de
conciencia de la actividad filos6fica misma?*, para su
caracterizacion, para la demarcacion de sus objetos y métodos
propios, y en esa demarcacion la base fundamental de la filosofia
resultan ser los trascendentales, puesto que “en la reduccion de los
contenidos de nuestro pensamiento a conceptos evidentes por si

22 En toda esta cuestion resulta clave el reciente libro, editado por Manuel Alejandro Serra
Pérez: La cualidad metafisica del ser respecto de la forma. Estudio de la critica de Lawrence
Dewan a Etienne Gilson, (Pamplona: Eunsa, 2021).

237, A. Aertsen, La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomds de Aquino
(Pamplona: EUNSA, 2003), 31.

24 T. Suarez-Nani, Appunti sulla metafisica nel pensiero medievale: tra Aristotele e
Descartes. Scripta Mediaevalia, 11, 2 (2019), 19.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 203


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

mismos, ellos resultan ser los primeros”*. Asi quedaria dibujada
la critica de Aertsen a Gilson.

No obstante, este tipo de critica incurriria en lo que el propio
Gilson denomina “racionalismo filosofico”. Gilson sostiene que
Anselmo y Buenaventura -extensible asimismo a otros muchos
autores—, siguiendo a Agustin, reconocen la autonomia de la
filosofia como disciplina, pero a la vez no desligan su quehacer
filosofico factico de lo religioso, ya que la “incursion” del
cristianismo ha transformado las categorias filosoficas
precedentes sin vuelta atrds. Es mas, segun Gilson, la filosofia
medieval tendra por regla proceder sin separarse de la Revelacidn:
“Fides quaerens intellectum: he ahi el principio de toda
especulacion”®. La filosofia es, en su dimensién tedrica, muy
dificilmente separable de sus condiciones histdricas facticas, y en
esto radicaria el racionalismo de Aertsen. Separar la filosofia del
cristianismo en la Edad Media constituiria una amputacion
artificial, y aun mds implicaria no comprender el modo de filosofar
propio de los medievales. Si la filosofia ha de ser tomada como
disciplina atdomicamente aislada, tedricamente independiente a
cualquier tipo de influjo, efectivamente, el pensamiento medieval
no podria considerarse filosofia. Pero si asi fuera, la acusacion a
Gilson de desfilosofizar la filosofia deberia entonces extenderse a
una buena parte de la filosofia moderna. El propio Gilson cita,
entre otros, los ejemplos de Descartes y Malebranche como
filésofos absolutamente influidos por el pensamiento cristiano
medieval hasta el punto de imbricar en sus obras fe y razon.

En esto, Aertsen estaria tirando piedras sobre su propio tejado,
pues su esbozo de la filosofia medieval como filosofia
trascendental dificilmente escaparia del filtro de sus propias
exigencias. Aertsen argumenta que Aristoteles fue precursor de la
filosofia trascendental al emplear “el método de resolucion o
reduccion de los contenidos de nuestro pensamiento a un primer
concepto”, pero que al mismo tiempo, al darle al “ente” un
cardcter trascendental, acaba alejandose de la filosofia
trascendental, pues no incluye verdad y bien como concomitantes

251, A. Aertsen, La filosofia medieval, 31.
26 E. Gilson, El espiritu de la filosofia medieval, 16.
277, A. Aertsen, La filosofia medieval, 31.

204 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

al ente —al no ver que el ente procede de un Ser Supremo sabio y
bueno-. ¢Pero precisamente qué puede haber mas cristiano que
reparar en este Ser supremo sabio y bueno que opera como
fundamento de toda la doctrina de los trascendentales? El propio
Aertsen comenta que Alberto Magno si observa esa plena
trascendentalidad —superadora de Aristoteles- realizada ya en los
tedlogos, lo cual ilustra la importancia del lugar de la demarcacion
entre filosofia antigua y medieval, a saber, la transformacion de
todas las categorias filosoficas griegas por obra de la idea
originalmente cristiana de la creacion ex nihilo: “los medievales
renovaron el pensamiento filosoéfico, sus nociones de ser,
necesidad, contingencia y causalidad, difieren de las del
pensamiento griego”*®. Segun lo visto, es dificilmente discutible
que todo esto no sea en virtud de la transformacion cristiana de las
categorias filosoficas.

Una critica interesante que hallamos tanto en Aertsen como en
Beierwaltes es que, si Gilson afirma que la Revelacion transforma
las categorias filosoficas, no es menos cierto que las categorias
filosoficas condicionan e influyen en la interpretacion de las
Escrituras. Siguiendo la critica, si intentdramos determinar de qué
parte de este mutuo influjo esta el elemento mas pesado, quizas
viésemos que la incursion del cristianismo es mas repentina y
violenta, y por lo tanto mas influyente y, sobre todo, mas
independiente, al menos en el sentido de que la Revelacion
cristiana ya incluye seminalmente una filosofia, mientras que la
filosofia pagana carece de una dimension teoldgica revelada. En
cualquier caso, las criticas de Aertsen y Beierwaltes en este punto
tratan de responder a la insistente remisién de Gilson a Exodo 3,
14 (origen de una metafisica del ser) como el fundamento absoluto
del pensamiento cristiano. En efecto, esta critica de caracter mas
historico halla buenos fundamentos si consideramos que la
normatividad referida por Gilson -la filosofia medieval entendida
como filosofia cristiana, entendida a su vez como filosofia del
Exodo- choca en ocasiones con la realidad histérica y acaba
descartando a autores plenamente cristianos o los pone en
comunion de modo artificial. No todos los filésofos medievales
llaman a Dios primariamente Ser, y esto es lo que hace a Gilson

2871, A. Aertsen, La filosofia medieval, 37.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 205


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

excluir, por ejemplo, a Dionisio de la tradicion filosdfica cristiana
por llamar a Dios primariamente Bien, cuando el mas medieval de
entre los fildsofos medievales (Buenaventura, segun Gilson) no
sdlo bebe de Dionisio sino que defiende la primacia del Bien como
nombre divino, fundamentadndose sobre la base de que para
nombrar a Dios pueden seguirse las dos vias existentes: la del Ser
del Antiguo Testamento, y la del Bien del Nuevo Testamento. Por
otro lado, la filosofia medieval como “filosofia” cristiana es ajena a
la propia autoconcepcion de los autores medievales, que oponen
“filosofo” (pagano, mundano) a “cristiano”, aunque no esta claro
por qué el hecho historico de que un autor medieval como Tomas
de Aquino nunca haya llamado filésofo a ningun cristiano deberia
privarnos de poder llamar cristiana a una filosofia que trata de
guiarse por la fe cristiana y, mds aun, explicar y demostrar por la
razon las verdades de esa fe.

Por ultimo, quizds merezca la pena observar una serie de criticas
menores que Aertsen no deja de incluir: entre otras aparece la
critica de que el interés que suscita la filosofia medieval en los
ultimos tiempos no encuentra casi conexion alguna con el modo
en que Gilson la caracterizd. Este interés no viene tanto de la
metafisica, como habria esperado Gilson, sino de la logica, la
filosofia del lenguaje y otras disciplinas en alza desde el giro
linguistico. “Asi como la concepcion de Gilson se apoya en lo que
concierne a los contenidos de la revelacidon cristiana en la filosofia
medieval, la justificacion del enfoque légico-analitico estriba en
otro elemento caracteristico del pensamiento medieval, a saber, su
caracter ‘escolastico’ [...]. Dentro de la facultad de artes, se
desarroll6 incluso un aparato conceptual sofisticadisimo para el
analisis de las ‘propiedades de los términos’ —esto es, el efecto del
contexto sintdctico de una palabra sobre su funcién semantica-y
para la interpretacion de las proposiciones”®. Las corrientes
universitarias coetdaneas a Aertsen de logica y semantica —sobre
todo en el entorno anglosajon- se topaban con que sus discusiones
ya se hallaban vivas en el s. XIV. Podemos entender esta actualidad
de la filosofia medieval si consideramos que en disciplinas como la
légica no hay diferencias relevantes ni siquiera entre milenios,
pero hay que plantearse si los contempordneos no estan asi

297, A. Aertsen, La filosofia medieval, 22.

206 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

minimizando y reduciendo la filosofia medieval quedandose de
ella s6lo con una parte que para los medievales era instrumental,
e ignorando los problemas filosoficos y teoldgicos que servian de
objetos propios de su quehacer filosofico.

A modo de sintesis, podemos decir que el influjo general del
cristianismo sobre el modo de filosofar de los medievales si parece
ser un hecho histérico; en funcion de doénde en concreto se
coloquen las bases fundamentales de ese pensamiento cristiano,
sin embargo, si es posible que la identificacion de la filosofia
medieval como filosofia cristiana choque con lo historico y
descarte injustamente a algunos autores. Estas colisiones
probablemente ocurran si se colocan como bases premisas
tedricas, si se toma a la filosofia en abstracto como disciplina
separada, pero no ocurriran si las bases de ese caracter cristiano
de la filosofia se colocan en una cuestion procedimental del
filésofo medieval o, en particular, en el convencimiento factico
entre autores medievales de que la razon requiere la asistencia de
la fe. En esta linea, que la filosofia medieval sea constitutivamente
trascendental no significa que no sea, precisamente en el mismo
profundo sentido, cristiana, cuando su trascendentalidad le viene
dada por la consideracidn de que el principio de todo ente es el Ser
supremo bueno y sabio: teniendo este Fundamento de todo lo real
y algunos de sus atributos, el fildsofo puede ya proceder a
reconstruir todo lo demds y puede llevarlo todo a su maxima
fundamentalidad, haciéndose asi trascendental. Diremos entonces
que Aertsen parece aun madas aventurado que Gilson por mas
especifico; en efecto, parece que Aertsen, a pesar de su critica a
Gilson, acaba aceptando su tesis de la filosofia medieval como
filosofia cristiana, y yendo mas alld formula ese caracter cristiano
de la filosofia medieval como filosofia trascendental, pues ¢qué
habria mas cristiano que construir todo el arbol filoséfico sobre
una base trascendental, es decir, sobre la aceptacion del Ser que,
trascendiendo todo lo que es en parte bueno, verdadero y bello, es
sumamente bueno, verdadero y bello?

Quizas Aertsen no se equivoque al colocar aqui el punto de partida
tedrico compartido por los autores medievales; quizas el punto de
partida procedimental del autor medieval deriva necesariamente
en tedrico en el caso de un fildsofo cristiano, pero si ni siquiera ese

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 207


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

punto de partida procedimental existe y Gilson se equivoca,
creemos que Aertsen se equivoca con €l. En concreto, ese punto de
partida procedimental es el mencionado convencimiento y la
eleccion de objeto y método: “Mientras el creyente estriba sus
asertos sobre la conviccion intima que su fe le confiere, permanece
puro creyente y aun no ha entrado en el dominio de la filosofia;
pero en cuanto halla entre sus creencias verdades que pueden
llegar a ser objetos de ciencia, se convierte en filosofo. Y si esas
luces filosdficas nuevas se las debe a la fe cristiana, se convierte
entonces en un fildsofo cristiano”®. La fe ofrece una serie de
verdades, y la forma en que guia a la razon es entregando un puzle
completo: en la reconstruccion de ese puzle mediante piezas
pequenas, la filosofia no pierde su autonomia como disciplina,
puesto que ni su método ni su objeto se han trastocado. Las
verdades de fe, entonces, si parten de Dios, pero a la razon le toca
recorrer el camino para demostrar esas verdades, y recorrerlo
desde abajo, es decir, filos6ficamente.

Ciertamente, la discusion sobre las tesis de Gilson y sus criticas
parece dificilmente agotable, y por su riqueza y su actualidad
quizds quepa aun arrojar una ultima luz sobre estas cuestiones
desde las contribuciones de John Marenbon y Pedro Mantas-
Espafia. Si quisiéramos hacer un analisis de El espiritu de la
filosofia medieval de Gilson haciendo uso de las categorias que
emplea Marenbon en Why Study Medieval Philosophy?*,
hallariamos un buen numero de criticas incluso a la propia
pretension gilsoniana de cohesionar como disciplina aquello que
solemos llamar “filosofia medieval”. De hecho, no hay que ir mas
alla de la primera linea de su articulo para encontrar, en expresion
intencionalmente provocadora, la afirmacion de que “jla filosofia
medieval no deberia ser estudiada de ningin modo!”*?. Esta
radicalidad queda matizada y explicada al final de su articulo,
donde Marenbon aboga por el abandono de la divisidn cronoldgica
estdndar dada la tremenda vaguedad e inexactitud del término
“medieval”, que por otra parte es heredera de una ya mencionada

30 €. Gilson, El espiritu de la filosofia medieval, 40.

31 J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?” en Warum noch Philosophie?:
Historische, systematische und gesellschaftliche Positionen, ed. M. Ackeren, T. Kobusch, and
J. Miller (Berlin: De Gruyter, 2011).

82 1. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 65.

208 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

intencion originariamente despectiva. En este sentido, la
permanencia de su uso y aplicacion en la academia, en los
programas universitarios, etc., es para Marenbon poco mas que
inercial. Y, con todo, algunas de sus tesis siguen siendo utiles para
profundizar en la caracterizacion gilsoniana de la filosofia
medieval como filosofia cristiana.

Lo que Gilson entiende por “filosofia medieval” quedaria
enmarcado en el grupo de estudios que Marenbon llama “filosofia
anticuada”. Por “filosofia anticuada” Marenbon entiende toda
filosofia que no tiene conexion directa con las corrientes actuales;
es decir, si hay algo en la filosofia medieval que haya sido
recuperado y sea realmente actual, quedaria fuera de lo que
Marenbon llama “filosofia anticuada”. La cuestion a resolver que
se propone Marenbon en su articulo es que, si esas filosofias
pasadas son actuales, no necesitan justificaciones especiales para
ser estudiadas hoy dia, pero si son realmente filosofias anticuadas,
entonces necesitan una justificacion especial, y el texto de
Marenbon tratara de recorrer las virtudes y defectos de diferentes
clases de justificaciones, hasta llegar a su posicion personal, que
no hace sino excluir de las anteriores sus defectos y potenciar sus
virtudes.

La justificacion para estudiar filosofia anticuada quedaria
formulada, en sintesis, del siguiente modo: “estudiar la historia de
la filosofia (la mayor parte de la cual esta anticuada) es una
manera -una muy buena manera, y probablemente
indispensable- de llegar a comprender qué es la filosofia”*. Esta
formulacion recupera especialmente las virtudes de la sexta
justificacion del catdlogo que elabora Marenbon, es decir, “hacer
de lo familiar algo extrafio”, justificacion que se esfuerza
precisamente en hacer del caradcter anticuado de la filosofia
anticuada su mayor virtud: la justificacion del estudio de la
filosofia anticuada no puede venir mas que de su caracter
anticuado, y en este sentido no nos ensefiara algo directamente
sobre nuestros debates actuales, sino que nos ensefiard a
cuestionar las asunciones de las que parten nuestros debates
actuales, que no podrian haberse dado bajo la mentalidad

33 1. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 72.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 209


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

anticuada en cuestion. Queda por analizar la posible aplicacion de
esta justificacion al estudio de la filosofia medieval en concreto,
problema que Marenbon se plantea seriamente porque la
frecuente conexion de esta filosofia anticuada con las religiones
reveladas hace que suela querer estudiarse por razones ajenas a
su filosoficidad o descartarse por las mismas razones. Marenbon
define la filosofia como una familia de practicas humanas, no un
tipo natural abierto a algin tipo de definicion esencial®*, y
partiendo de esa nocion es como puede concluir que precisamente
estudiar las relaciones entre filosofia y religion ayuda a entender
mejor qué es la filosofia.

Asi pues, bajo las categorias de Marenbon, la nocidn gilsoniana de
filosofia cristiana quedaria amparada por un principio de
facticidad histdrica, y quien le reprochara a la filosofia medieval
no ser suficientemente filoséfica por ser demasiado teoldgica
incurriria —tal como Gilson ya decia- en racionalismo, en una
artificial amputacion de la filosofia y sus condiciones y practicas
historicas. Como colofén de esta argumentacion, comenta
Marenbon que, “asi pues, en lugar de rechazar gran parte de la
filosofia medieval porque gran parte de ella incluya premisas
tomadas de la religion revelada o esté circunscrita por doctrinas
aceptadas unicamente por la fe, los filsofos deberian darse cuenta
de que estudiando esta misma caracteristica de la filosofia les
ayudara a comprender mejor lo que estan haciendo ahora, por
poco que las cuestiones religiosas figuren en su version de la
agenda contemporanea”®, Siguiendo esta linea de razonamiento,
seria razonable decir que estas criticas a la actitud racionalista por
parte de Marenbon son las mismas que se le pueden aplicar a
Aertsen al considerar que la nocion gilsoniana de filosofia
cristiana desfilosofiza la filosofia medieval. No pretendemos dar a
entender que Aertsen excluiria de la filosofia a muchos autores y
textos medievales por sus conexiones religiosas; ciertamente, no lo
haria, pero por los motivos mencionados las sospechas que vierte
sobre la caracterizacion gilsoniana de la filosofia medieval

34 “For philosophy is not a natural kind, but a human practice, or rather, a family-resemblance
of human practices, and understanding what it is rests on understanding how it has been
practised in history, what has been common to it, and what diverse, in different social and
cultural circumstances”. . Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 72.

35 J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 74.

210 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

parecen poco razonables. En sintesis, la tesis de que exista
realmente una “filosofia cristiana” no pone en riesgo a esa filosofia
misma como filosofia; por el contrario, no significaria sino una
valiosa toma de conciencia —-diriamos, junto con Marenbon- de que
una buena parte de la historia de la filosofia resultaria
incomprensible si se la desliga del cristianismo, y de que esa parte
de la historia de la filosofia es la que de forma corriente se designa
como “filosofia medieval”. Si de veras es asi, podriamos acoger el
rechazo de Marenbon al término “medieval” -mdas por motivos
connotativos que demarcatorios**~ sin por ello renunciar a la
aspiracion de cohesionar esa “parte de la historia de la filosofia”
como disciplina individual por derecho propio.

Entonces, en palabras de Marenbon, el estudio de la filosofia
medieval —en tanto que anticuada- queda justificada como
disciplina historica especializada dentro de la filosofia, concebida
para ayudar a los filésofos a comprender mejor su materia y
responder a preguntas de segundo orden sobre ella. Esta seria la
justificacion por excelencia porque sola bastaria para
fundamentar la historia de la filosofia como una disciplina
académica individual, y porque de ella se derivarian
necesariamente dos justificaciones secundarias: a) el estudio de la
filosofia anticuada “dentro de la historia intelectual mas
ampliamente accesible, junto con otros fendmenos intelectuales,
por historiadores intelectuales”, y b) “como parte de la educacion
general, en forma de lectura y comentario introductorio de
grandes textos filos6ficos del pasado™’.

% Esta es una postura compartida con Gilson: “De la Edad Media salen las doctrinas
filosoficas y cientificas con que se la quiere aplastar; la Edad Media criticd las especies
intencionales, las formas especificas y las demés abstracciones realizadas. Fue, ademads, la
primera en practicar una filosofia libre de toda autoridad, incluso humana. Hay que relegar,
pues, al dominio de la leyenda esa historia de un renacimiento del pensamiento que
sucederia a siglos de suefio, de oscuridad y de error. La filosofia moderna no ha tenido que
luchar por conquistar los derechos de la razén contra la Edad Media; por el contrario, la
Edad Media los conquistd para ella, y el acto mismo por el que el siglo XVII se imagina abolir
la obra de los siglos precedentes no hace sino continuarla”. E. Gilson, La filosofia en la Edad
Media: Desde los origenes patristicos hasta el fin del siglo XIV, (Madrid: Gredos, 1976), 702.
871. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 73.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 211


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

Cabe, por ultimo, una reflexion sobre el articulo de Mantas-
Espafia®. Puesto que el grueso del articulo es una profundizaciéon
en las tesis de Marenbon, lo mds interesante podrian ser sus
razones para considerar la actitud racionalista una pérdida. Igual
que Gilson, Mantas-Espafia argumenta que, “aunque es cierto que
muchas de las aportaciones intelectuales de cardcter filosofico que
se producen en la Edad Media surgen como respuesta a problemas
que tienen su origen en cuestiones doctrinales, tanto su
fundamentaciéon como su estructura argumental poseen un
caracter filos6fico”®, y, en ese sentido, una filosofia cristiana sigue
siendo filosofia en pleno derecho. Si excluyéramos a los autores
medievales cuya filosofia parte o se dirige hacia cuestiones
doctrinales y religiosas, dice Mantas-Espafia, no s6lo perderiamos
un asombroso numero de textos filos6ficamente agudos, sino que
“también se estaria haciendo un flaco favor a la verdad histdrica,
al sentido que, en su contexto, poseian aquellas obras y el
conocimiento de su época que sus textos nos aportan”. Este
argumento, que engarza plenamente con los planteamientos de
Marenbon, es el mismo del que depende la validez en general de
la historia de la filosofia como disciplina filosoéfica.

La ultima razon alegada por Mantas-Espafia es que “es indudable
la contribucidn discursiva y conceptual de estas obras, no sélo en
sumomento histdrico sino también en el contexto del pensamiento
moderno y contemporaneo”!. Ante esta idea, cabe matizar que
aunque se ha de suscribir que el estudio de los medievales nos
aportan un importante contexto del pensamiento moderno y
contemporaneo, la cuestion ha de ir necesariamente mas alla, pues
si se redujese a una cuestion contextual bastaria eliminar de los
programas de estudio la historia de la filosofia moderna y
contemporanea para justificar la eliminacion de la historia de la
filosofia medieval con ellas. Esta posicion, aunque radical, se ha
sostenido desde ciertas esferas de la filosofia analitica*, y vuelve a

38 p. Mantas-Espafia, “;Para qué una Historia de la Filosofia Medieval? John Marenbon y la
tesis de lo ‘intempestivo’”. Revista Espafiola de Filosofia Medieval 52, 2 (2019).

39 P. Mantas-Espaiia, “;Para qué una Historia de la Filosofia Medieval?”, 363.

40 p. Mantas-Espafia, “;Para qué una Historia de la Filosofia Medieval?”, 364.

41p, Mantas-Espafia, “;Para qué una Historia de la Filosofia Medieval?”, 364.

42 Existen propuestas de remodelaciones curriculares que excluyan de los estudios de
Filosofia las asignaturas “mads histéricas” (historia de la filosofia antigua, historia de la

212 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

poner de relieve la cuestion de la validez de la historia de la
filosofia como disciplina filos6fica. Mas fundamental es que el
estudio de los autores medievales nos permite tomar conciencia de
las significaciones primarias del lenguaje filosofico con el que
abordamos los problemas aun hoy, y asimismo de una buena parte
del sentido de los problemas mismos a los que nos enfrentamos,
conque esto se cifra, en sintesis, en que el estudio de la filosofia
medieval nos aporta un dominio y un conocimiento fundamental
de la filosofia en si misma, como ya afirmaba Marenbon y suscribe
Mantas-Esparia.

En sintesis, Marenbon y Mantas-Espafia comparten con Gilson la
opinion de que la filosofia no puede ser separada de sus
condiciones histdricas concretas: “la propuesta de Marenbon se
orientaria en este sentido: limitando el valor de la Historia de la
Filosofia en relacion con el efecto que puede mantener para los
intereses de primer orden del filésofo contemporaneo —un valor
que si podria conservar al abordar cuestiones y conceptos
centrales de segundo orden—"%. En cuanto a la pregunta de por
qué el historiador de la filosofia habria de tener un lugar al lado
de los fildsofos hoy en dia, Mantas-Espafia concluye que “el
descubrir un pasado que forma parte activa de nuestro presente,
se asume no solo como una legitimacion de la perspectiva que el
historiador de la filosofia puede aportar al debate filosofico; se
plantea como un intento inspirador con el que tratar de responder
a las tesis del viejo antagonismo entre quienes excluyen al
historiador de la filosofia como parte de la comunidad filoséfica”.
Las tesis de Gilson aqui resuenan con mds actualidad que nunca:
“nadie avanzara muy lejos en sus reflexiones filosoficas si antes no
ha estudiado la historia de la Filosofia [...]. Por eso no se deben
considerar las diversas doctrinas [..] como fragmentos
arbitrariamente seleccionados de un resumen de la filosofia
medieval y moderna, sino como series de experimentos filosoficos
concretos que presentan una importancia dogmatica [...]; tomados
en conjunto, constituyen una experiencia filos6fica”®. Y asimismo,

filosofia moderna...) y se queden unicamente con las asignaturas de cardcter sistematico
(16gica, filosofia del lenguaje, estética, epistemologia...).

43 p. Mantas-Espafia, “;Para qué una Historia de la Filosofia Medieval?”, 376.

44 p. Mantas-Espafia, “;Para qué una Historia de la Filosofia Medieval?”, 378.

45 E. Gilson, La unidad de la experiencia filoséfica (Madrid: Rialp, 1998), 7-8.

Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 213


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La cuestion de un “espiritu de la filosofia medieval”: Etienne Gilson hoy

como parte de esta discusidn, las tesis de Gilson acerca de la
filosofia medieval encuentran un lugar privilegiado en la
actualidad, pues en las razones por las que una “filosofia cristiana”
pueda realmente decirse filosofia se encontraran también las
justificaciones de la historia de la filosofia como disciplina, del
estudio de las “filosofias anticuadas” y en general de toda
aproximacion filosofica que acoja en su seno la historicidad de sus
problemas, de sus puntos de partida, de sus objetos y métodos.

Referencias

A. Jourdain, Recherches critiques sur I’age et ’origine des traductions latines d’Aristote et
sur des commentaires grecs ou arabes employés par les docteurs scolastiques (New
York: B. Franklin, 1974).

A. Masnovo, Il neo-tomismo in Italia, (Milan: Vita e Pensiero, 1923).

A. Staudenmaier, Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit (Frankfurt am
Main: Minerva, 1966).

A. Stockl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters (1864-1866), 4 vols. (Aalen: Scientia
Vg., 1868).

B. Hauréau, Initia operum scriptorum latinorum Medii potissimum Aevi ex codicibus
manuscriptis et libris impressis alphabetice digessit (1812-1896) (Turnholti: Brepols,
1973-1974).

C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande (Leipzig: S. Hirzel, 1855).

Ch. Jourdain, Excursions historiques et philosophiques a travers le Moyen Age (Frankfurt
am Main: Minerva, 1966).

Ch. Thurot, De ’organisation de I’enseignement dans l'université de Paris (Frankfurt am
Main: Minerva, 1967).

Ch. Thurot, Extraits de divers manuscrits latins pour servir a l'histoire des doctrines
grammaticales au Moyen Age (Frankfurt am Main: Minerva, 1964).

D. Philippe, Melanges Auguste Pelzer: études d’histoire littéraire et doctrinale de la
Scolastique médievale offerts a Monseigneur Auguste Pelzer (Lovaina: Bibliothéque
de I'Université, 1947).

E. Gilson, El espiritu de la filosofia medieval (Madrid: Rialp, 2009).

E. Gilson, La filosofia en la Edad Media: Desde los origenes patristicos hasta el fin del siglo
XIV, (Madrid: Gredos, 1976).

E. Gilson, La unidad de la experiencia filoséfica (Madrid: Rialp, 1998).
E. Renan, Averroes y el averroismo. Ensayo histérico (Madrid: Hiperidn, 1992).

G. W. F. Hegel, Obras completas vol. 19: Lecciones de historia de la filosofia III (Stuttgart:
Frommann-Holzboog, 1988).

214 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Maria Jesiis Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverria

F. Van Steenberghen, Introduction a l'étude de la philosophie médiévale (Lovaina:
Publications Universitaires / Paris VI, Béatrice-Nauwelaerts, 1974).

J. Kleutgen, La philosophie scolastique (Paris: Gaume Freéres et J. Duprey, 1869).

J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?” en Warum noch Philosophie?: Historische,
systematische und gesellschaftliche Positionen, ed. M. Ackeren, T. Kobusch, and J.
Miller (Berlin: De Gruyter, 2011).

J. A. Aertsen, La filosofia medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Toméas de Aquino
(Pamplona: EUNSA, 2003):

J. Lomba, La raiz semitica de lo europeo (Madrid: Akal, 1997).

L. V. Delisle, Inventaire des manuscrits latins: conservés a la Bibliothéque Nationale sous
les numeéros 8.823 — 18.613 (Hildesheim: Olms, 1974).

L. V. Delisle, Inventaire général et méthodique des manuscrits francais de la Bibliotheque
Nationale (Paris: Champion, 1876).

M. Grabmann, “Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie”, en M. Grabmann (ed.), Beitrdge zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters (Miinster: Aschendorff, 1927).

M. A. Serra Pérez, La cualidad metafisica del ser respecto de la forma. Estudio de la critica
de Lawrence Dewan a Etienne Gilson (Pamplona: Eunsa, 2021).

P. Mantas-Espafia, “;Para qué una Historia de la Filosofia Medieval? John Marenbon y la
tesis de lo ‘intempestivo’”. Revista Espafiola de Filosofia Medieval 52, 2 (2019).

T. Suarez-Nani, “Appunti sulla metafisica nel pensiero medievale: tra Aristotele e
Descartes”. Scripta Mediaevalia, 11, 2 (2019).

V. Llamas Roig, “Octaedro t. Las dos sendas de la ontologia medieval”. Scripta Mediaevalia,
17,1 (2024).

Los autores

Maria Jesus Soto-Bruna es Doctora en Filosofia por la Universidad de
Navarra e investigacién en Miinster (Alemania)- Es profesora Ordinaria
de Filosofia Medieval y Moderna en la misma Universidad, donde
imparte, ademas, Filosofia del Renacimiento y Filosofia de la imagen.
mjsoto@unav.es

Javier Ormazdbal es licenciado en Filosofia y en Literatura por la
Universidad de Navarra. Master en lenguas cldsicas en el Instituto Polis
de Jerusalén. Realiza estudios de doctorado en la Universidad de Navarra
donde imparte clases de Filosofia Medieval. formazabal@unav.es

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 215


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:mjsoto@unav.es
mailto:formazabal@unav.es

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval
Numero especial 2025. Mendoza, Argentina
Facultad de Filosofia y Letras, Universidad Nacional de Cuyo
ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea), pp. 216-246
Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported
URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index ® ,
Recibido: 15 de mayo de 2024 - Aceptado: 03 de junio de 2024

d | https://doi.org/10.48162/rev.35.057

Laraiz de la finitud del ente: autodeterminacion
y potencialidad del esse segtin Etienne Gilson

The Root of the Finitude of Ens: Self-Determination and
Potentiality of Esse According To Etienne Gilson

Cecilia Giordano

Universidad Nacional de Villa Maria,
Universidad Nacional de Cérdoba,
Cordoba, Argentina
cgiordano@unvm.edu.ar

Sumario

1. Lanocion de actus essendiy los limites de la argumentacién dialéctica.
Planteo de un problema.

2. El descubrimiento del esse.

3. Essey esencia: el ser finito.
Conclusién

Resumen: El trabajo tiene por objeto plantear el tema de la finitud del
ente a partir de sus principios constitutivos, en la lectura que hace Gilson
de Tomas de Aquino. Siendo la esencia, principio limitante y sujeto
receptor del esse, parece recaer en ella la finitud entitativa. Sin embargo,
exploramos la hipétesis de que el mismo esse — relativamente a la esencia
-, es principio de tal finitud. Esto parece indicar Gilson al hablar de
autodeterminacidn del esse, grado propio de intensidad, reciprocidad, y
cantidad o medida de ser, todo lo cual supondria un aspecto potencial en
el acto de ser. Ello cuestionaria la relacién potencia-acto; recipiente-
recibido sostenida por Aquino. Al respecto, entendemos que el desarrollo
que hace Gilson de la nocién de virtus essendi es clave para redefinir la
hipdtesis anterior, y responder al tema planteado.

Palabras clave: Ente - finitud — autolimitacién - acto de ser - virtus
essendi.

Scripta Mediaevalia- Nmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 216


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.057
https://orcid.org/0009-0007-6257-2740
https://orcid.org/0009-0007-6257-2740
mailto:cgiordano@unvm.edu.ar

Cecilia Giordano

Abstract: This paper aims to raise the issue of the finitude of ens based
on its constitutive principles, in Gilson's interpretation of Thomas
Aquinas. Being the essence, limiting principle and receiving subject of
esse, the entitative finitude seems to fall upon it. However, we explore
the hypothesis that it is the very esse — relatively to the essence — the
principle of such finitude. This seems to be indicated by Gilson when
speaking of self-determination of esse, a degree of intensity, reciprocity,
and quantity or measure of being, all of which would imply a potential
aspect of the act of being. This would question the relationship between
act and potency, as well as the relationship between recipient-received,
held by Aquinas. In this regard, we understand that Gilson's development
of the notion of virtus essendi is key to redefining the previous hypothesis,
and responding to the issue raised.

Keywords: Ens - finitude - self limitation — act of being — virtus essendi.

1. Lanocion de actus essendi y los limites de la argumentacion
dialéctica. Planteo de un problema.

Etienne Gilson ha sido y sigue siendo uno de los referentes
ineludibles para el estudio de Tomas de Aquino y del medioevo en
general. Ello, no sélo por su vasta erudicion y su habil condicion
de historiador del periodo, sino sobre todo por su inusual agudeza
y penetracion filosoficas para comprender, justamente, las
filosofias mds variadas, aptitud que excede ampliamente las del
erudito y del historiador; que no es facil encontrar en otros, y
mucho menos, de adquirir uno mismo. Sin embargo,
generosamente nos da él mismo en varias de sus obras, indicios
mas o menos explicitos sobre como hacerlo y en qué consiste. En
principio, lo propio de una filosofia es su unidad, dada por los
principios o puntos de partida que la articulan y la hacen
inteligible:
No importando qué ser, una filosofia debe ser una para ser. Una
filosofia no es una si se compone de trozos sacados a filosofias
diversas y cosidos mas o menos habilmente (...) La unidad de una
doctrina no es necesariamente rigida, puede tomar su bien donde
lo encuentre, visto que sea verdaderamente su bien (..) Los
filésofos dignos de ese nombre no son rapsodas, costureros,
curanderos.!

1 Etienne Gilson, Introduccion a la filosofia cristiana (Madrid, Encuentro, 2009) 36.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 217


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

Es asi como advierte una diferencia entre una habil e ingeniosa
argumentacion légica; y una reposada meditacion sobre —o, mejor
dicho, desde- principios filosoficos dandose a la inteligencia y
constituyendo alli, una ciencia una. Esto es lo que denomina
Gilson, una “experiencia filosofica”, de la cual la historia de la
filosofia nos instruye variadamente.” Lo que esta en juego, es la
capacidad para reunir una multiplicidad en la unidad de un
principio que la atraviesa. Es lo propio de la inteligencia. Se
denomina, justamente, “inteligencia de los primeros principios” y
se distingue de la razon discursiva (aunque concurre a ella) al
punto que nos atrevemos a decir que, a mayor inteligencia, menos
necesidad de raciocinio®. Asilo expresa nuestro autor:

Es en la espesura nativa del principio donde el pensamiento del
metafisico hace su morada. En ella se encuentra en contacto con
lo mas intimo del ser, que es el objeto propio de la metafisica. Su
abordaje es dificil, y, una vez que se ha llegado hasta él, es por lo
menos igualmente dificil mantenerse en él (...) Hoy, que la
metafisica ocupa tan poco lugar en los estudios de filosofia; seria
bueno que el océano de dialéctica que la reemplaza... no

2 Cfr. Etienne Gilson, La unidad de la experiencia filoséfica (Madrid, Rialp, 2004). Sobre todo,
el cap. XII.

3 “El razonamiento es a la inteleccion lo que el movimiento es al reposo o la adquisicion a la
posesion; hay, pues, entre estos términos la misma relaciéon que entre lo imperfecto y lo
perfecto. Asi...el razonamiento procede de términos iniciales aprehendidos por el intelecto:
son los primeros principios; y su término final estd igualmente marcado por los primeros
principios, a los que vuelve para confrontarles las conclusiones de su busqueda (...) El
hombre no posee un intelecto puro que le permita aprehender inmediatamente y sin
discurso...la verdad, sino que participa en tal modo de conocer por una cierta disposicién
natural que es la inteleccién de los principios” Etienne Gilson, El Tomismo. Introduccién a
la filosofia de Santo Tomds de Aquino. (Pamplona, EUNSA, 1978). 384-385. Luego agrega:
“Estos principios son las primeras concepciones que forma el intelecto al contacto con lo
sensible. Decir que preexisten en él no es decir que el intelecto los posea actualmente en si,
independientemente de la accién que los cuerpos ejercen sobre el alma; es decir
simplemente que son los primeros inteligibles que nuestro intelecto concibe
inmediatamente a partir de la experiencia sensible. La inteleccidn actual de los principios
no es mds innata en nosotros de lo que son las conclusiones de nuestros razonamientos
deductivos, pero mientras que descubrimos espontdneamente los primeros, debemos
adquirir los ultimos por un esfuerzo de busqueda” Ibid. 391. Pensemos entonces que, si los
primeros principios fuesen ellos mismos, objeto o resultado de tal busqueda racional, ésta
ultima no tendria sentido ni resultado. Entendemos que los principios son efectivamente,
en la metafisica, objeto de una cierta elucidacién discursiva que tiene el propdsito de
mostrarlos con la mayor precision conceptual posible, mas no siendo ellos mismos,
conceptos, su conocimiento resulta inagotable, y su demostracién, circular.

218 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

difundiera la ilusién de poseerla en aquellos a quienes aparta del
esfuerzo requerido para adquirirla. *

Lo que da unidad a una filosofia — y particularmente a la de Santo
Tomas a la cual se dedico toda su vida — son los principios que la
hacen ser, y ser una. En Tomads de Aquino, su nocién de acto de ser
(actus essendi). Este tiene en el pensamiento de Gilson una
centralidad expresa y operante, que se extiende a todos los
ambitos del ser y del obrar sin excluir ninguno, simplemente
porque lo unico que excluye el ser es la nada, que no es. Si hay algo
que el francés deja claro, es que éste es el centro de su especulacion
metafisica y que no se llega a él, precisamente, por ningun “océano
de dialéctica”, prueba ni contraprueba discursiva. Es, mds bien, el
ser del ente, el que sale al encuentro®, no sin dificultades. Esta es,
para el filésofo, la “verdad fundamental”®, aunque indemostrable:

(...) Ningun filésofo cristiano ha llegado a este punto, pero muchos
no ocultan su disgusto cuando se les exhorta a considerar vy, si es
posible, aceptar, una verdad primera que, entendida asi, no es
objeto de demostracion. Por eso, considerando la composicion de
esencia y existencia en lo finito como la verdad fundamental de
la filosofia cristiana, no han podido soportar la idea de
considerarla como una afirmacién arbitraria y han intentado
demostrarla.”

Efectivamente,

la nocién primera de ser antes que toda otra, es para la metafisica
un dato (...) Este dato, y la experiencia intelectual que de él
tomamos, es el verdadero principio de la metafisica. Toda la
sabiduria filoso6fica esta virtualmente contenida en el sentido de
la palabra “es”. No debe convertirse en, como llega a decirse, un
“punto de partida”. Hay que permanecer en ella mucho tiempo y
no alejarse mds que para volver cuanto antes. El ser es la mas
universal y la mdas evidente de las nociones, pero es también,
como conviene al nombre mismo de Dios, la mas misteriosa.®

* Etienne Gilson, Las constantes filoséficas del ser (Pamplona, EUNSA, 2005) 45.
5 Cfr. Gilson, Las constantes, cap. IV.

6 Cfr. Gilson, “La verdad fundamental”, en Introduccion, 73.

7 Gilson, Introduccion, 73.

8 Gilson, Introduccion, 90 — 91.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 219


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

Por ello,

antes de ponerse a demostrar lo demostrable, (el buen maestro de
filosofia) explica la verdad indemostrable para desvelar su
evidencia. Es todo un arte (...) Es preciso trascender las imagenes
para alcanzar, en un destello, lo inteligible. Lo poco que se ve, se
esperard que sea el entendimiento quien suscite su vista en los
otros”.?

Antes de toda demostracion se impone, segun Gilson, mostrar la
evidencia de lo evidente procurando que otros lo vean, sin
mediacion demostrativa. ¢Como? “procediendo al andlisis
ostensivo del contenido de la nocién”.'® Es decir que, tratandose de
la nocion de ens, su analitica no sera deductiva sino mostrativa, lo
cual es lo mismo que decir que de €1, no se deduce nada, por ser
anterior y supuesto en toda deduccion.

Luego, ;qué queda, de este analisis?: “(...) es preciso trascender las
imagenes para alcanzar, en un destello, lo inteligible”."
Finalmente, advierte que “ligada a la aprehension simple de donde
surge el primer juicio'?, a ella le faltaran pronto las palabras, como
se lo ve muy bien en lo que acaba de ser dicho”’®. En resumen: 1.
El ente no se demuestra; 2. Del ente nada se deduce por via de
analisis; antes bien, su “analitica” consiste en la mostracion de su
constitucion, a saber, de los principios que componen en él.

Ahora bien: siendo todo lo que es (ens), algo que tiene ser (habens
esse) Tomas de Aquino ve ahi presentes dos principios: la esencia
y el acto de ser (esse). En cuanto coprincipios del ente, no subsisten
en si mismos separadamente, sino en el ente, en una participacion
intrinseca que se entiende a partir de la relacion acto-potencia'* y
recibido a recipiente’. A su vez, hablar de tal composicion o

9 Gilson, Introduccion, 93.

10 Gilson, Introduccion, 93.

11 Gilson, Introduccion, 93.

12 Gilson, Introduccién, 93. Se refiere al juicio segun el cual “algo es”, anterior a toda
predicacion.

13 Gilson, Introduccioén, 93.

14 Cfr. Tomas de Aquino, De Potentia V11, 2, Summa Theologiae 1, q. 4, a. 1, ad. 3, entre muchos
otros.

15 Tomas de Aquino, Summa Theologiae 1 q.4 a.1. ad 3.

220 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

participacion, es hablar de la finitud del ente: su ser no es el Puro
Ser, sino un ser finito y participado.

Esta expresion: ser finito, puede significar, en su acepcion mas
comun, cualquier ente en tanto es determinado ente, y no otro. Por
ejemplo, ser un arbol y no una mesa. Tal “finitud” es propia de cada
ente en tanto es lo que es (esencia; substancia) y no, otra cosa'®.
Pero aun asi nos planteamos las preguntas siguientes: ;toda la
finitud del ente radica en la determinacion-restriccion-recepcion
segun la cual la esencia limita al acto de ser? ¢Es posible decir -y
en queé términos — que esa finitud alcanza también al mismo esse
del ente? ;Es el mismo esse del ente, finito; o 1o es exclusivamente
por la limitacion esencial? Si fuera éste el caso, el esse mismo del
ente ¢no seria i-limitado? Si no fuera ése el caso, ¢seria el esse del
ente, auto-limitado?'’A su vez, en un esse finito, por el hecho de
serlo, debe haber algo de potencial, en este caso, en relacion con su
esencia, lo cual invertiria la relacion potencia (esencia) acto (esse),
inversion que no encontramos afirmada expresamente por Tomas
de Aquino, pero si, por su discipulo francés.'® Finalmente, ;no sera
este aspecto del esse, el mentado en la expresion tomasiana virtus
essendi?

Este particular “aspecto” de la relacion esencia-esse no vemos que
haya sido desarrollado por Gilson, mdas que en textos acotados, que
van a constituir el marco de esta indagaciéon, en la que
pretendemos elaborar y responder las preguntas anteriores.

En orden a ello, consideramos necesario comenzar exponiendo la
diferencia entre ser finito y Ser Puro, analizando, por una parte,
cudl es el punto de partida de la filosofia y su relacion con el dato
revelado respecto al descubrimiento del esse; y por otra, las
dificultades que presenta este descubrimiento. Ello, en el segundo
apartado.

En el tercer apartado, analizaremos los textos en los que Gilson
plantea la finitud del mismo ser del ente relativamente a su

16 Asi, en una metafisica de la substancia (i.e. en la que el ser se resuelve en la misma) como
la aristotélica, cada ente es lo que es. Agregar que, en razon de ello, es finito, resultaria
superfluo.

17 Esta es una expresion de Gilson, segin veremos. Pero ]. Wippel usa el término self-limiting
dicho del acto de ser, en dos articulos que referiremos oportunamente.

18 Cfr. apartado 3 b. nota 43.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 221


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

coprincipio, en términos de reciprocidad acto-potencia,
autodeterminacion, grado propio de intensidad, y cantidad o
medida de ser.

Finalmente, concluiremos que la nocion de virtus essendi es clave
para mostrar la posicion del francés, y responder a las preguntas
que nos formulamos.

2. El “descubrimiento” del esse.

En Introduccion a la filosofia cristiana, afirma Gilson:

“...es obligatorio que el espiritu vacile, cada vez que la nocién de
ser estd en discusion, entre concebir la causa a partir del efecto,
segun el orden filoséfico, o concebir el efecto en funcién de la
causa, segun el orden teoldgico. El filésofo cristiano hace las dos
cosas, pues teologiza, y el tedlogo no se priva de filosofar. Por lo
tanto se puede decir que, puesto que Dios es «ser» (esse), y toda
causa produce un efecto que se le asemeja, el efecto propio de Dios
es el ser de la criatura; crear es producere esse rerum; o,
inversamente, puesto que las criaturas son existentes porque
tienen el ser (esse), podemos decir, remontdndonos desde él hasta
Dios, que, para ser su causa, es preciso que El sea el acto puro de
ser: ipsum purum esse. Desde el momento en que se capta el
sentido tomista de la nocién de esse, las dos sendas no son mas
que dos sentidos de una unica via.®

Existen dos vias: una, que conduce del Esse divino, al ente; la otra,
del ser del ente, al Ser de Dios. Cada una de ellas tiene un punto de
partida del cual se concluye una verdad posterior. El punto de
partida de la primera es el punto de llegada de la segunda, y a la
inversa: el punto de partida de la segunda es punto de llegada de
la primera. Cada punto de partida es, a la vez, conclusion. ;Como
no ver alli, un circulo y una peticion de principio?

El unico modo de escapar a ello es que ambas vias constituyan
géneros distintos de demostracion; es decir, que sean
demostraciones de distinto orden. Cada género de demostracion es
tal, por su principio o punto de partida, que sera, entonces, de
distinto orden.

19 Gilson, Introduccion, 109.

222 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

Ahora bien, mientras la tradicion metafisica habia visto en lo que
es (ens), esencia/substancia, Tomds de Aquino traspasa ese orden,
para ver su acto: el acto de ser (esse). La mirada inteligente de
Santo Tomads ve al ente, en tal composicion, como evidente. Pero
convengamos en que resultaba — como aun en estos tiempos lo
sigue siendo en cuestiones en las que no hay tiempo - inusual, poco
frecuente, dificil. Era “sobrepasar la nocidon de ente concebida
hasta entonces como una nocion simple, descomponiéndola en
otras dos: la de essentia y la de ser (esse), afirmando finalmente
que, de estas dos nociones, la una, la de ser, designa, dentro del ente

mismo, la perfeccion suprema y el acto de la otra”.*

Asi lo expresa en Elementos de Filosofia cristiana:

Ciertamente es el resultado de un supremo esfuerzo de
abstraccion, puesto que para formarla (a la nocién de esse), el
intelecto debe concebir, ademas de la condicién de ser y
existente?!, el acto debido al cual el existente se encuentra en esta
condicidn: ipsum esse significatur ut quiddam abstractum. Ahora
bien, evidentemente, abstraer esta nocion de la de substancia y
distinguirla de la nocién de esencia fue precisamente crearla?2.
¢Como llegd Tomas a esta nueva nocién? Esta no es una nocion
universalmente evidente a toda mente humana, ni mucho
menos.?3

Segun Gilson, esto ultimo fue posible, histdrica y metafisicamente,
por la meditacion que surge del nombre que Dios se da a Si mismo,
en Exodo 3,14: Ego Sum Qui Sum. En la respuesta dada a Moisés,
Dios revela Su Nombre propio: El que Es. Tal es su Palabra.

Desde aqui nos preguntamos: 1. ;Como es que ésa, su Palabra, se
relaciona con el Ser largamente buscado por los filésofos? 2.
¢Como pudo Tomas de Aquino entender en esta formula, un Esse
Puro? 3. ¢Qué tipo de inferencia realiza al concluir, del Esse Puro,
el esse finito?

20 Gilson, Introduccion, 79.

21 Aqui entendemos por “ser”, la substancia o entidad; y por “existente”, el estar siendo del
ente donde la existencia es un “estado”, del cual Gilson distingue el acto de ser. Cfr. Etienne
Gilson, Elementos de filosofia cristiana (Madrid, Rialp, 1981) 163.

22 Descubrirla, en sentido de inventio.

23 Gilson, Elementos, 164.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 223


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

Segun Gilson:

el sentido literal de la férmula cuestionada no implica la
revelacién divina de una nocién metafisica. El que atribuye un
sentido metafisico a una palabra cualquiera de la Escritura es, en
la misma medida en que ese sentido es metafisico, responsable de
su verdad.?*

El nombre Ego Sum Qui Sum no es metafisico, porque la metafisica
es una ciencia que se constituye desde evidencia y demostracion.
Sin embargo, hay en este nombre revelado una indicacion
metafisica. Es dificil negar que este Nombre diga Ser. La Palabra
divina induce a la inteligencia a meditar y buscar su nocion. Ello
es bastante natural, en primer lugar, porque lo que Dios revela, en
general, no es ininteligible sino suprainteligible. Es decir, aunque
no sea inteligible para nosotros, sin embargo, lo es en si mismo, de
modo tal que no excluye; mdas bien invita a la inteleccion. El
Nombre reune - en la mente del filésofo — aquél Ser visto por
Parménides, con la realidad del Dios vivo y verdadero. Y esta
coincidencia no es meramente externa, sino que, poniendo al
filésofo en cuanto creyente ante la certeza de que el Ser, es el mismo
Dios; insta al creyente en cuanto filosofo a inteligir tal indicado (por
El mismo) ser divino. En este sentido, lo que diga/entienda de Dios
va a estar iluminado, fecundado internamente, por su misma
Palabra.

Por otra parte, y esto es mas especifico, la “indicacion metafisica”
mas profunda y directa de este nombre, es la de un ser puro sin
restriccion; y el modo mads “irrestricto” de ser, es existir, sin mas.
Esto es lo que vio Santo Tomds. La simplicidad se sigue
inmediatamente del Es divino. Asi, el Ser Puro en su simplicidad
no es ya una abstraccion razonada cuyo atributo mas propio sea la
autoidentidad — que parece ser el atributo primero dicho en el Ser
de Parménides - sino que su pureza y simplicidad son las de un
puro acto de existir, el unico subsistente en si mismo y no, en una
naturaleza. Porque tal, es su naturaleza. A este descubrimiento el
tedlogo Tomdas de Aquino, ordinariamente reacio a los
calificativos, lo llama “sublime verdad”:

24 Gilson, Constantes, 180.

224 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

El mismo ser divino es su esencia o naturaleza. Esta sublime
verdad aprendié Moisés del Sefior, al cual cuando le pregunté (Fx
3:13,14): “Si los hijos de Israel me dicen cudl es su nombre, ;qué
voy a responderles?”, dijole el Sefior: “Yo Soy el que Soy. Asi
responderas a los hijos de Israel: El que Es me manda a vosotros”,
mostrando que su nombre propio es El que Es. Pero todo nombre
estd impuesto para dar a entender la naturaleza y esencia de una
cosa. Queda pues, que el mismo ser divino es su esencia o
naturaleza.?

En este punto se separa el aquinense de toda la tradicion filosofica,
al vislumbrar un principio, como dijimos, de otro orden que el de
la substancia o esencia.

Sin embargo, nos seguimos preguntando lo que el mismo Gilson se
ha preguntado explicitamente en, al menos, dos textos*: cémo
llega Tomas a vislumbrar un acto de tal magnitud; como llega a ver
este principio que traspasa, de suyo, el orden esencial, y verlo
separadamente, es decir, como principio distinto de aquél.
Conjeturamos que el Es dicho por Dios de Si mismo, lo induce a
entender alli un Existir en continuidad inteligible con el existir de
los entes. Desde el punto de vista de lo que una mente humana
puede concebir, es dificil sostener que exista una tal
intuicion/experiencia del Existir divino - al menos, en metafisica -.
Esta experiencia directa del mismo divino EXistir permanece
“oscura” en esta vida; pero su objeto es real porque asi Dios lo
afirma; y el encuentro con el ser del ente permite conocerlo
indirectamente:

Porque Dios se ha revelado como El que es, el filosofo sabe que es
preciso situar en el origen y en el corazdn de los existentes el acto
puro de existir. La palabra divina trasciende irreductiblemente

25 Tomas de Aquino, Summa Contra Gentiles 1, c.22

26 Cfr. Supra nota 23. También en, Etienne Gilson, “Dios y la existencia” en La existencia en
Santo Tomds de Aquino. Conferencias pronunciadas en Bogotd durante los dias 16 a 20 de
abril de 1956, Version castellana de F. Rivas Sacconi, Cortes. “El Grafico”, Bogota, 24: “;Acaso
en la Palabra de Dios no hay ciertas verdades a cuya sola mencion se llena de luz nuestra
razon? En este caso sucede algo de esto. Nunca sabremos si Santo Tomds, como gran
metafisico, concibid la nocion de ser, para luego confirmarla en la Sagrada Escritura, o si al
leer la Sagrada Escritura intuy¢ su doctrina del ser, del Ser Supremo (...) {qué se produjo en
el espiritu de Santo Tomds? Desde luego no lo sabemos. Muy probablemente una de esas
intuiciones que brotan al contacto de dos luces; en este caso, de la luz de la palabra divina
y la de la inteligencia...”

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 225


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

las nociones filoséficas concebidas a su luz; incluso por eso, éstas
no podrian deducirse de aquéllas. No hay nada mas que decir:
puesto que la Escritura lo afirma, las nociones filoso6ficas de ser y
de Dios se identifican finalmente con la del acto de ser; en efecto,
la Escritura no lo dice, pero si afirma que el nombre propio de
Dios es: Quien Es; porque asilo ha dicho, lo creo; de este modo, el
entendimiento fecundado por esta adhesion al objeto de la fe,
profundiza mds en el conocimiento de la nocién primera de ser.
Con uno y el mismo movimiento descubre, en el sentido filoséfico
del primer principio, una profundidad imprevista y adquiere una
inteleccidon, imperfecta pero verdadera, del objeto de la fe. Toda
esta dialéctica es puesta en movimiento, dirigida y concluida a la
luz de la Palabra del Exodo. Es metafisica por su método y
estructura, pues nada en el texto sagrado la sugiere ni la
anuncia.?’

La revelacion del nombre propio de Dios no quita evidencia al ser
del ente. Mas bien, al ser de otro orden - que, de suyo, es
suprarracional — invita a la inteligencia a entender “lo que es” en
mayor profundidad: en su ser. Pero esa inteleccidn sigue siendo
tal. Aun cuando se sostenga que Dios revela un nombre metafisico,
sigue siendo cierto que tal nombre, dicho por Fl mismo, es creido
primeramente y su contenido excede la ciencia del metafisico,
quien solo llega a vislumbrarlo desde el “es” del ente. Sabemos
cabalmente que el ente no se demuestra, y que el conocimiento del
Es divino es mediato; de ello se sigue que estrictamente, lo que se
demuestra es el Ser divino, desde el ser del ente.

Entonces, ;qué decir de las inferencias aludidas en el punto 3?

No son pocas las ocasiones en que Aquino recurre a
demostraciones cuyo punto de partida es el mismo Esse divino —
por ejemplo, en su simplicidad - para inferir de ello la composiciéon
del ente. Efectivamente,

si la esencia de Dios es su ser, todo el resto sera necesariamente
compuesto de ser y esencia distinta. Y nada es mas evidente, si se
demostré verdaderamente que Dios es el acto puro de ser. Sin
embargo, no todos los tedlogos han leido esta verdad en el texto

27 Gilson, Introduccion, 46 — 47.

226 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

de la Escritura...por la simple razén de que no la tenian en el
espiritu.?®

La inferencia teoldgica exige la demostracion filoséfica (de que
Dios es verdaderamente acto puro de ser). Al punto de que los
tedlogos que no lo han visto asi, es porque no han concebido (el
esse); “no lo tenian en el espiritu”. Para Tomas, el Acto Puro de ser
no se tiene en el espiritu, sin mas, pues “no se pretende que haya
una experiencia del ser, o de un ser cuya naturaleza toda seria ser”.*

Lo que se tiene en el espiritu es “lo que tiene ser”.

Como deciamos, existen efectivamente, en la obra de Tomas,
muchas inferencias teoldgicas, que, desde la naturaleza divina,
concluyen en la naturaleza del ente. A partir del texto del Exodo
podemos formar proposiciones verdaderas sobre Dios, tales como
Dios es el ser; el Ser divino es Existir puro y, por tanto, simple. Pero
no conocemos qué sea un puro y simple existir. También podemos
deducir de tales proposiciones verdaderas, otras tantas relativas al

28 Gilson, Introduccion, 81. Cfr. Summa Contra Gentiles 1, 22, Summa Contra Gentiles 11, 145,
2, Tomds de Aquino, De ente et essentia IV, entre otros.

29 Gilson, Constantes, 118. En la Nota 2 a pie de pagina, el traductor aclara que “algunos
autores reprochan a Gilson aceptar una intuicion del ser en estos sentidos pero, como se ve,
lo que él llama "experiencia del ser” no es una captacion del ser “aislado’, “separado’. Yo
creo — sigue el traductor - que es una intuicion en la que estd incluido el ser, pero no un ser
“aislado” del ente””. Sin embargo, encontramos en textos de Gilson varias expresiones que
resultan relativamente ambiguas, por ejemplo, en Elementos de Filosofia cristiana
conjetura, usando siempre el condicional: “Para alcanzar la nueva nocién metafisica de ser,
que lo identifica con su mismo acto, es suficiente con aceptar las Palabras de la Escritura en
el sentido en que se exponen. Pues, si se hace asi, ¢qué otro significado puede darse al
nombre propio de Dios, Yo Soy? Es posible que la nocién tomista de ser naciera cuando, por
primera vez, un metafisico plenamente informado sobre la historia filosé6fica de la nocién
fue al mismo tiempo un tedlogo versado en la Escritura. Si esto fuese cierto, el origen de la
nocion enlazaria con la reflexion teoldgica; el esse que Dios es habria sido conocido por la
fuerza de su propia palabra, antes que una anticipacion de ella fuese concebida como el acto
de una esencia finita y, por consiguiente, como unida a ella. En este punto la historia alcanza
una vez mads, uno de sus limites insuperables: la psicologia individual. El resultado al menos
es claro: es una y la misma cosa concebir a Dios como Puro Esse, y concebir las cosas, en
cuanto que son, incluyendo en su estructura metafisica una imagen participada del puro
Acto de ser”.166 (la cursiva es nuestra). En el mismo sentido: “(la importancia de Tomas es)
la intrepidez intelectual que implica haber aislado e individualizado, en su estado puro, la
nocién de acto de existir. Tomds se percaté bien a las claras que, de hacerlo, rebasaba los
limites de lo representable y de lo concebible. Y, sin embargo, no retrocedio. Si Dios lo dijo,
es posible - dedujo — ser pura y simplemente sin ser esto o aquello...Eso es Dios”. Gilson,
“Dios y la existencia”, 20. A estas afirmaciones nosotros las entendemos en el contexto de su
analitica del ente y su composicién metafisica, por una parte; y de la relacion entre
revelacién y razén, por otra.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 227


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

ente: si Dios es simple, y el ente no es Dios, sera compuesto, por ser
un existir ejercido por un sujeto. Todas estas proposiciones son
verdaderas. Mas ello supone, a su vez, el camino filosdfico que
parte de la evidencia del ente, que es el principio segun el cual
entendemos, antes de demostrar®:

Para comprender la doctrina de Santo Tomads, es necesario ver
que su noética estd enteramente condicionada por una metafisica
del ser, y que esta metafisica requiere una nocion de ser tal que
contenga en si, y entregue al primer golpe de vista, lo que liga lo
finito a su causa primera, y lo que lo distingue de ella. A partir de
este momento, que es el primero, se vuelve igualmente imposible
concebir lo finito como independiente de su causa y de
confundirlo con ella. Nada es sin Dios y nada es Dios (...) Ahora
bien, lo que dice Santo Tomads al respecto sobre este punto es
precisamente que la nocion primera formada por el intelecto no
es una nociéon del ser tan indeterminada que convendria
igualmente a Dios y a las creaturas. Por el contrario... es principio
primero en el orden de la aprehension simple, que es la del ente
(ens) propio de la creatura concebida como “lo que tiene ser”
(habens esse) y, en consecuencia, inaplicable a Dios bajo esta
forma. Puesto que Dios no es un ente, E1 no tiene el ser; F1 Es.3!

Entonces decimos que “cabalmente, es a la luz de un Puro Acto de
Ser que crea libremente, que se entiende el alcance y profundidad
del esse del ente, es decir, se comprende sefialadamente lo que
significa, para un ente, su acto de ser”*. El “encuentro” con el ser
del ente es lo propio de la experiencia metafisica, la cual se une a
la Palabra divina, en cuanto la inteligencia ve como verdadero,
real - fundado en el ente — y por analogia, aquello que Dios revela.

Es un circulo virtuoso: de El que Es - recibido en la Palabra divina-
como Ipsum Esse -formulado, aunque mediatamente conocido- por
el ser del ente -inmediatamente concebido-. Alli se resuelve la

%0 Tomaés de Aquino, Summa Contra Gentiles 111, c.47: “(...) el conocimiento de Dios que puede
suministrar la mente humana no supera el género de conocimiento que parte de las cosas
sensibles; pues incluso el alma conoce su propia esencia partiendo del conocimiento de las
naturalezas sensibles, segun se dijo (cc. 45, 46). Luego por este camino no puede conocer a
Dios de una manera mads elevada que la de conocer la causa por el efecto”.

31 Gilson, Introduccion,103 - 104.

32 Cecilia Giordano, “Sobre el lugar del esse en la ontologia de Tomads de Aquino y su punto
de partida”. Perspectivas contempordneas sobre la filosofia medieval: II Coloquio
Intercongresos RLFM. Actas (2020): 12.

2.2.8 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

meditacion filosofica: en un transito del Ser Puro al ser finito; y de
éste a Aquel, respetando y conservando su diferencia. Alli habita 'y
esa es su casa... en el tiempo.

3. Essey esencia: el ser finito
a. Retomando el problema

Pensar lo que sea un ser finito, es pensar la relacion de un esse a la
esencia con la que compone, es decir, pensar la relacion de estos
coprincipios que constituyen la misma estructura metafisica del
ente.

Para dilucidar convenientemente esta estructura, es menester
distinguir realmente estos coprincipios, es decir, ver en el acto de
ser, un principio distinto de la esencia. Ello fue posible, como
dijimos, a la luz del conocimiento de un Puro Ser recibido en la fe
y formulado filos6ficamente.

Encontramos importante sefialar esto, porque lo que se entienda
por ser finito de alguna manera supone un conocimiento del Ser
Puro, seguin lo indicado en el apartado anterior®. Y esta es la
justificacion mas importante de haberlo introducido: la finitud del
ente — que es lo mas inmediatamente evidente a la mente — sélo se
aprehende en su justa profundidad en la medida en que se
entienda la finitud de un esse que, impotente de ser el Ser pura y
simplemente®, es el ser de un ente y, por tanto, es por y en una
esencia.

En estos coprincipios podemos ver cuatro aspectos, que tomamos
provisoriamente para el desarrollo del tema®:

33 Con esto queremos decir que la especulacion sobre el ente en su finitud - sin dejar de ser
filosofica segun se atiene al ente y sus constitutivos, supone un contexto teoldgico, pues se
perfila y se hace visible desde la nocién de Dios Infinito, y del Ser (Esse) de Nuestro Sefior
Jesucristo, en Quien la naturaleza humana estd unida al Verbo de Dios, que es el Ser divino.
Ver al respecto Etienne Gilson “De la notion d"Etre divine dans la philosophie de Saint
Thomas D’Aquin”. Doctor Communis 18 (1965): 113-129; Etienne Gilson, “L’ esse du Verbe
incarné selon Saint Thomas d’Aquin”. Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen
dge (1927) : 23-37. También Nemesio Yaccuzzi, Y ustedes, ;quién dicen que Yo Soy? (Cérdoba,
Advocatus, 2020). Agradecemos al Dr. Nemesio Agustin Yaccuzzi su didlogo y observaciones.
34 Gilson, Introduccion, 117.

35 Nos planteamos este tema a proposito de las palabras de Tomas de Aquino en Summa
Contra Gentiles 1, 26, 3: “Las cosas se diferencian por esto, que tienen diversas naturalezas
por las cuales el ser es adquirido de diversos modos” (La cursiva es nuestra); y del siguiente

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 229


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

1. Lo que les es propio
2. Lo que poseen en relacion con su coprincipio
3. Lareferencia a la causa de la que proceden

4. Lo que se sigue de ellos (en el orden de las operaciones, de los
accidentes, etc).

Atenderemos a los dos primeros aspectos®, que son los que
componen en el ente, principio de todo conocimiento humano.

1. Segunlo expresa Tomas en El entey la esencia (cap.I) es ésta
un constitutivo de todo ente en cuanto “pone algo en la
realidad”. Y ello se dice en primer lugar, de la substancia de
las cosas, y derivativamente, de los accidentes.
Propiamente, la esencia de la substancia es “aquello por lo
que la cosa se constituye en su propio género y especie y es
significado en la definicion” (quididad); “aquello por lo que
una cosa ha de ser tal cosa” y “que constituye su certeza”
como tal cosa (forma); “aquello segun lo cual la cosa se
ordena a su propia operacion” (naturaleza). En definitiva,
“lo que hace que algo sea lo que es, es decir, tal cosa”.

Ahora bien, la esencia no seria, en absoluto, sin su coprincipio, de
tal modo que “el nombre de quididad se toma de aquello que se
significa en la definicion; pero se dice esencia en cuanto por ella 'y
en ella el ente tiene ser”. El nombre de quididad expresa un aspecto
de la esencia — como los de forma y naturaleza — pero (conjuncion
adversativa) esencia se dice propiamente en y desde su relacion al
ser, pues sin éste, su coprincipio, simplemente, seria nada. La
conjuncion adversativa implica que este dltimo sentido de esencia

comentario: “Es claro que en las cosas, hay diversas naturalezas...Pero se nos afirma méas
aun: el ser es adquirido de diverso modo. ;Como es ello, si el ser produce siempre el mismo
efecto, hacer que un ente sea?” Etienne Gilson, “Elementos de una metafisica tomista del
ser”. Espiritu: cuadernos del Instituto Filosdfico de Balmesiana, Afio 41,105 (1992): 11.
También nos motivéd el siguiente texto: “Aunque el ser tenga siempre la misma funcién,
hacer que algo sea, al ser recibido éste por una determinada esencia, es...contraido por ella,
tornandose finito. Asi, por ej., el ser de una planta es afectado por ella tanto que con su
muerte, ya ‘'no es” mds planta. No pasa lo mismo con el ser del hombre. Con la muerte de
éste, su ser sigue haciendo que su alma sea tal, esto es, que subsista; por lo que no hay
muerte para el alma espiritual, sino para el hombre. También observamos que el ser de una
cosa material estd contraido a un tiempo y un espacio determinado... no pasa lo mismo con
el ser de un édngel” Yaccuzzi, Y ustedes, 53-54.

%6 En adelante nos referiremos a estos aspectos de los coprincipios, por su namero.

230 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

no se suma simplemente, al de quididad, sino que introduce una
diferencia fundamental, que es su relacion al ser y su “funcién”
respecto a €l.

Por su lado, el esse es el acto primero y mas intimo de cada cosa®’,
por el cual cada cosa es, simplemente; “lo mas perfecto de todo.
Porque se compara con todo, como un acto; pues ningun ser tiene
actualidad sino en tanto es. De donde se deduce, que el ser es la
actualidad de todas las cosas; incluso las formas”*. El ser es la
primera de las cosas creadas®; “el primer efecto de Dios en las
cosas creadas...que esta supuesto en todos los demas efectos, de los
cuales es fundamento”®. En tal sentido, “el ente es por su ser”*'.

2. Los coprincipios no son tales sino en su relacion con el otro:
el acto de ser de un ente es tal, en tanto hace ser a una
esencia o naturaleza sin la cual no seria tal acto de ser, i.e.,
no seria nada. A su vez, una esencia no es nada en si misma,
sin el acto de ser por el cual es la esencia de un ente. Incluso
en cuanto concebida o conocida por un intelecto, introduce
una cualidad en éste sujeto inteligente, el cual es, por su ser
(esse).

Entonces, tenemos que: una esencia es tal esencia (quididad,
naturaleza, forma essentiae -punto 1), y es por el acto que la hace
ser, sin mas (punto 2). Por su parte, el acto de ser hace ser al ente
(y, en tal sentido, algo es o no es: punto 1.), actualizando una
esencia por la cual y en la cual adviene al ente, quedando asi,
restringido: es el ser de tal ente; y no el Puro Ser (punto 2).

Este es precisamente el problema que queremos plantear, segun lo
anticipado en el primer apartado: si el ser es determinado,
restringido, contraido a tal ente por la esencia, es porque puede ser
afectado, recibido en ella. Es decir que guardaria una
potencialidad respecto a su esencia (punto 2). Si puede ser
recibido, no es el Ser Puro. Pero no lo seria, no sélo en razon del
recipiente (esencia) sino de su propia referencia a la esencia, sin la

% Tomas de Aquino, Summa Theologiae 1, q.8, a.1.

3% Tomas de Aquino, Summa Theologiae 1, 4, a.1, ad3.

%9 Tomas de Aquino, Super librum De causis expositio, prop. IV.
40 Tomas de Aquino, Compendium Theologiae, cap. 68.

1 Tomds de Aquino, Summa Contra Gentiles 1, 25, 10

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 231


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

cual no constituiria entidad. Entonces, seria menester considerar
al esse no solo en lo que tiene de propio, sino bajo el segundo
aspecto (punto 2) para poder dar cuenta de la finitud de los seres.

b. Gilson, lector de Tomas de Aquino

Como dijimos, no son muchos los textos en los que Gilson refiere
directamente a este aspecto del ser del ente. Trataremos tres
parrafos acotados que encontramos en El ser y los filosofos,
Introduccion a la filosofia cristiana y El Tomismo.

En el primero, el francés habla de una reciproca relacion de acto y
potencia:

Aunque la existencia*? es la actualidad suprema de cualquier
substancia existente, no es acto con respecto a todo lo que hay en
esa substancia (...) En otras palabras, la existencia no monopoliza
toda la actualidad de la substancia existente. Mas bien, asi como la
esencia esta en potencia en cuanto al acto de su propia existencia,
asi también el acto de existencia estd en potencia al acto formal de
su propia esencia.*®

Efectivamente, si el acto de ser “monopolizara toda la actualidad
de la substancia existente”, la substancia seria su ser, es decir,
estariamos ante un Puro Ser; no, ante un ser finito. Si el acto de ser
finito justamente por serlo, no es puro ser, entonces, dice Gilson,
habra en €l algo de potencia. Pero en la composicion entitativa, el
coprincipio potencial es la esencia. ;Como puede serlo, también, el
acto por el cual, es? A su vez, si este acto estd en potencia, seria
“recipiente” respecto a algo que deba “recibir”, en cuyo caso, no
seria “lo mas formal con respecto a todo lo que hay en la cosa
existente”. Asi planteadas las cosas, el esse seria una nueva esencia
o forma susceptible de ser actualizada por otra, sin soluciéon de
continuidad. Pero no es esto lo que sostiene Gilson ni su maestro
de Aquino. Por ello aclaran que la relacion es de recibido (esse) a
recipiente (esencia), siendo el primero lo mas formal del ente, es
decir -por analogia con la forma en el orden substancial- su acto
ultimo y mas perfecto.

42 Aqui existencia esta usado como acto de ser.
43 Ltienne Gilson, El ser y los fildsofos, (Pamplona, EUNSA, 1985) 254.

232 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

Sin embargo, el ser “recibido” en la substancia, supone que el acto
del que hablamos no es puro. Por el contrario, si es “recibido”
poseeria un remanente potencial.

Un modo de explicar esto, es a partir de los dos aspectos del esse,
sefialados. Segun ello, se podria decir que el acto de ser esta en
potencia, no respecto a lo que posee en si mismo (punto 1) ni
respecto a nada que reciba extrafio a si mismo, porque en un ente,
mas alla de su esse, no hay nada, literalmente: es, o no es. Estaria
en potencia en relacion a su coprincipio, es decir, en relacion al
“modo” con que ha de ser determinado por la esencia (punto 2).
Este modo segun el cual ha de ser determinado, es real: el esse
adquiere una modalidad por la esencia que actualiza, y esta
modalidad no seria sélo la determinacién que supone una
naturaleza o forma en si misma, sino que afectaria realmente al
mismo ser del ente. De lo contrario, no habria composicion real de
los coprincipios. Segun este razonamiento, si toda la actualidad
respondiera al esse; y toda la determinacion, a la esencia, no se
veria como “componen” realmente. Tendriamos acto puro, y
esencia determinada.

Luego, debe existir una reciprocidad potencia-acto en los
coprincipios: la esencia estd en acto por su forma substancial
segun lo cual tiene un modo y determinacion propios, y recibe
(potencia) el esse que hace que todo esto, sea, determinandolo para
si. El esse es aquello sin lo cual nada del ente, es (acto), pero
actualiza una esencia segun la cual es el ser de un ente (potencia),
al punto que sin esta referencia, no habria ente. S6lo habria Ser
Puro.

Esta reciproca determinacion acto-potencia no seria
contradictoria (algo no puede ser acto y potencia respecto a lo
mismo) porque ambos principios, con su actualidad vy
potencialidad propios, no son del mismo orden: la esencia no es
ser, ni el ser es esencia, aunque componen.

Ahora bien, llegados a este punto, no vemos que sea posible
introducir una potencia en el mismo esse del ente (aunque
relativamente a la esencia) y, a la vez, conservar su orden (punto 1),
que siempre tiene primacia, pues no es lo mismo ser-no ser, que
ser tal o cual ente.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 233


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

Creemos que Gilson introduce este aspecto potencial del esse, para
dar cuenta de que el ente no es Ser Puro. Pero advertimos que el
acto de ser del ente no es acto puro de ser, no porque esté en
potencia, sino porque, siendo el ser de un ente, es asi creado.

En definitiva, la razoén de la finitud del ente no esta en que su esse
tenga potencia: respecto a Dios, su Causa, no puede tenerla porque
nada es, sin el ser que le es dado; de lo contrario, seria anterior a
si mismo*!. Descartado esto, queda evaluar si tiene potencia en
relacion a la esencia.

Entendemos que no puede afirmarse esto con propiedad, del acto
ultimo del ente porque, si su razon formal es hacer ser a su
coprincipio esencial (ente), introducir una potencia seria
complejizar un acto innecesariamente, dado que este acto siempre
es acto de la esencia®, su coprincipio. Entendemos que esto es
suficiente, y es el limite en nuestra comprension del ente.

Por lo demas, el exhaustivo desarrollo que hace Etienne Gilson de
los principios formulados por Santo Tomas, excede las alusiones al
tema en las obras del dominico. Si bien Tomas es claro al respecto,
podemos preguntarnos si este tema de la reciprocidad acto-
potencia en los coprincipios le puede ser atribuida. En principio,
no pareciera que, para Tomads, la relacién acto-potencia sea
reciproca: huelgan los textos tomasianos referidos al acto de ser,
en lo que le es propio (punto 1). A ellos afiadimos este extenso
parrafo, de los mas explicitos al respecto. Dice en De Potentia VII,
2,ad 9:

Esto que llamo ser es lo mas perfecto de todo, lo que a partir de
esto se hace evidente porque el acto es siempre mas perfecto que
la potencia. Pues, cualquiera que sea la forma dada, no se
entiende en acto si no es puesta por esto que es el ser...pero esto
que tiene el ser resulta existente por el acto. De donde se evidencia
que esto que llamo ser es la actualidad de todos los actos y la
perfeccidon de todas las perfecciones. No debe entenderse que a
esto que llamo ser (esse), se le afiada algo que sea mas formal que
él, siendo que él mismo es el que determina como acto a la
potencia: pues el ser que es de este modo, es algo esencialmente
distinto de aquello a lo cual se afiade determinandolo.

4 Tomas de Aquino, De Potentia, q. 3, a. 2.
45 No porque la esencia sea, de suyo, sino porque es el sujeto sin el cual no se da el esse.

234 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

Pues nada puede afiadirsele al ser, que sea extrafio a él mismo,
puesto que nada es extrafio a él, a no ser el no ente que no puede
ser ni forma ni materia. De donde el ser no es delimitado por otra
cosa al modo de la potencia por el acto, sino mds bien como el acto
por la potencia” “Esto que llamo ser es lo mas perfecto de todo”.*6

Lo primero destacado en cursiva responde a la necesidad de
aclarar el sentido del verbo efficitur (llega a ser, resultado). Segun
Gilson, este término no debe entenderse como causalidad eficiente
del esse del ente. Este es una causa, como lo dice repetidamente
Tomads, mas cercana al orden de la causalidad formal: asi como la
forma hace que el ente sea lo que es, andlogamente el esse del ente
hace que todo lo que hay en un ente sea (no sea nada), esto es, su
esencia y todo lo que es del orden segundo incluido su “estar
siendo”, su “ser fuera de su causa”, su ser extramental, todo lo cual
responde, con mayor o menor precision, ala nocion de “existencia”
como un estado*’. Los entes, entonces, estan siendo (existen) por
su ser (acto), al modo (analogamente) en que las sustancias son lo
que son por su forma (acto). Evidentemente que los dos actos no
son del mismo orden, lo cual explica que no se excluyan ni sean
superfluos, y que sea valido analogarlos.*

Lo segundo resaltado indica que el ser no recibe un acto ulterior,
sino que, como acto, es determinado por la potencia esencial.

El segundo texto de Gilson que consideramos es el siguiente
parrafo de El Tomismo:

46 Tomds de Aquino, De Potentia, V11, 2, ad 9: “Hoc dico esse est inter omnia perfectissimum:
quod ex hoc patest quia actus est semper perfectior potentia. Quaelibet autem forma signata
non intelligitur in actu nisi per hoc quod esse ponitur;sed hoc quod habet esse efficitur actu
existens. Unde patest quod hoc quod dico esse, est actualitas omnium actuum, et propter hoc
est perfectio dmnium perfectionum. Nec intelligendum est quod ei quod dico esse, aliquid
addatur quod sit eo formalius, ipsum determinans sicut actus potentiam: esse enim quod
hujusmodi est, est aliud secundum essentiam ab eo cui additur determinandum.

Nihil autem potest addi ad esse quod sit extraneum ab ipso, cum ab eo nihil sit extraneum
nisi non ens, quod non potest esse nec forma nec materia. Unde non sic determinatur esse
per aliud sicut potentia per actum, sed magis sicut actus per potentiam” “hoc quod dico esse
est inter omnia perfectissimum”. El resaltado en cursiva es nuestro.

47 Cfr. Gilson, Elementos de una metafisica, comentario a la Tesis 6: 6; Gilson, Elementos, 164;
Yacuzzi, Y ustedes, 39.

8 Este tema es tratado en Manuel A. Serra Pérez, “La actualidad del esse en la metafisica
tomista: perspectivas criticas”. Revista de Filosofia UNESP 45, 3 (2023): 129-152 con variantes
en nuestra interpretacion; también en Manuel A. Serra Pérez “;Es necesario un acto de ser?
La raiz del tomismo en cuestién”. Carthaginesia 40, 78 (2024): 505-524.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 235


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

Esta determinacion especifica de los actos de existir, que sitda a
cada uno de ellos en una especie definida, es precisamente lo que
llamamos su esencia (...) Cualquier cosa que pueda imaginarse
que determina al existir, la forma o la materia por ejemplo, no
puede ser una pura nada, pues es parte del ente y no puede ser
parte del ente mas que en virtud de un acto de existir. Es, pues,
imposible que la determinacion de un acto de existir le venga desde
fuera, es decir, de otra cosa que de si mismo. En efecto, la esencia
de un acto finito de existir consiste en no ser mds que tal o cual
esse, no el esse puro, absoluto, unico... El acto de existir se
especifica, pues, por lo que le falta, si bien aqui es la potencia la
que determina al acto, en el sentido al menos en que su grado
propio de potencialidad estd inscrito en cada acto finito de existir
(...) Cada esencia es puesta por un acto de existir que ellano esy
que la incluye como su autodeterminacion. Fuera del Acto Puro de
Existir, nada puede existir sino como tal o cual existir; es, pues, la
jerarquia de los actos de existir la que fundamenta y regula la de
las esencias, pues cada una de ellas s6lo expresa la intensidad
propia de un cierto acto de existir”4°.

La esencia de un ente no tiene, segun Gilson, un estatuto propio —
al modo aviceniano — fuera del ente al cual esencia. Y este ente, es
por su ser. De tal modo que entendemos que Gilson en este parrafo,
analiza la especificidad, determinacion o limitacion del ente desde
su acto, el que, haciendo ser a la esencia, asi se autolimita. La idea
es que, no sosteniéndose la esencia, sin ser (esse); es éste el que,
sosteniéndola en el ser, se (auto) determina. El uso de este prefijo
es indicativo, por una parte, de la referencia del ser a la esencia,
en la que se especifica; pero definitivamente, indica que ésta
determinacion y todo lo que es del ente no pueden provenir sino
de él mismo, porque sin él, nada son.>

4 Gilson, El Tomismo, 252-255. La cursiva es nuestra.

50 El tema de la condicién de limitado/ilimitado en la relacidn entre los coprincipios del ente
puede ser entendido en términos tanto neoplaténicos, como aristotélicos. En el primer caso,
se usa frecuentemente el lenguaje de recipiente-recibido, lenguaje que Toméas de Aquino
utiliza efectivamente. Pero lo que permite al Aquinate reinterpretarlos en términos de su
propia nocién de ente, es la dupla aristotélica acto-potencia. Su nocién de acto de ser es mds
profunda que la nocién de “recibido”. En otros términos: el esse es recibido y no recibe nada,
porque es el acto primero del ente sin el cual, nada seria. Esta discusién estd planteada en
el articulo clasico de William Norris Clarke, “The limitation of Act by Potency:
Aristotelianism or Neoplatonism”. The New Scholasticism 26 (1952): 167-194. El autor no
acuerda en el cardcter decisivo de la influencia aristotélica en este punto. En la misma linea,

236 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

Al final del parrafo, Gilson afirma que cada esencia expresa la
intensidad propia de un acto de existir, y el grado de potencialidad
inscrito en el mismo, segun el cual se especifica por lo que le falta.

Aca el autor no refiere la intensidad, el grado de potencialidad ni
la especificacion a la esencia en lo que le es propio (punto 1), sino
que lo dice del esse con relacion a la esencia (punto 2). Ella expresa
su intensidad y lo especifica por lo que le falta. Pero ;qué le puede
faltar al ser de un ente, silo propio del esse es hacer que el ente sea
(punto 1)? En este sentido propio, no se puede decir que le falte

critica a Gilson (Nota 54, 194) por sostenerlo, y sugiere incorporar los aportes de la nocién
neoplaténica de participacién — tal como lo hace C. Fabro - a la lectura de Tomés. Cfr.
también John F. Wippel, “Cornelio Fabro on the Distinction and composition of Essence and
Esse in the Metaphysics”. The Review of Metaphysics 68 (2015): 573-592. Sin embargo, Clarke
afirma algo muy sugestivo: que la razon de la trasposicion del lenguaje de la participacion,
al lenguaje del acto y la potencia, es que “only in terms of act and potency can the intrinsic
unity of any composite being, be maintained” (193). Esto no es menor, dado que el punto de
partida del edificio tomasiano es, justamente, el ente y no, dos principios separados. Este
tema es tratado por John F. Wippel, “Thomas Aquinas and the Axiom that Unceceived Act is
Unlimited”. Review of Metaphysics 3 (1998): 535-567. El autor analiza aqui el principio segun
el cual “unreceived esse is unlimited”. Si ello es asi, entonces “received esse is limited”. Para
este filésofo, el acto de ser es ilimitado, de suyo, a menos que sea recibido por un principio
potencial distinto, del que recibe toda su determinacion: “It is the reception of esse that
accounts for its limitation to a given degree, and not viceversa” (551). Lo contrario, segin
Wippel, seria admitir que el esse es limitado en tanto creado en un grado finito, acorde a su
naturaleza receptiva (535). Para Wippel, existe suficiente evidencia que indica que, segin
Tomas, si el esse no fuese recibido en algo mas, no seria finito sino infinito (558), de lo que
concluye que “according to Thomas’ thinking, act, especially the act of being, is not self-
limiting” (ibid). De alli que “Thomas would conclude to the need for an intrinsic principle
therein that receives and limits its act of being (559). Segun el autor, “a distinct intrinsic
limiting principle is also required, in order to account for the limitation of that which is not
self-limiting” (564). Finalmente — y nuevamente — Wippel admite que el axioma en cuestién,
y en general, el planteo segun el cual algo es limitado en tanto recibido; y es ilimitado en
tanto no recibido, es de origen neoplatonico, “especially in the sense in which it rests on the
recognition of an intensive infinity , or infinity seen as perfection”. Como afirmamos
anteriormente, nosotros entendemos que esta doctrina puede dar cuenta de la intrinseca
relacion esencia-esse; es decir, de la composicidn entitativa, en la medida en que es asumida
desde la dupla acto- potencia participdndose intrinsecamente. La versiéon de Wippel
impresiona mas bien, como una participacién extrinseca que dificilmente pueda justificar,
como reconoce Clarke, la unidad de cada ente. En tal sentido, advertimos que cuando
Wippel habla del ser como “actualidad de todos los actos y perfeccién de todas las
perfecciones”, no refiere al acto ultimo del ente, sino al ens commune (ser en general) (546).
De ello se sigue coherentemente que, para constituir al ente es menester una limitacién
esencial. La esencia aporta toda la determinacion porque el acto de ser es, de suyo, ilimitado.
No es ésta, entendemos, la concepcién de Gilson, segin venimos exponiendo: “La naturaleza
conceptual de nuestro conocimiento nos inclina de un modo natural a concebir el existir
como un valor indeterminado al cual se afiadiria la esencia desde fuera, para determinarlo”
Gilson, El Tomismo, 253.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 237


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

nada: la nada no es, el ente, es. De lo contrario, no seria el acto mas
perfecto del ente®’.

Mas, segun los términos resaltados, entendemos que lo unico que
permite “medir” intensivamente al ser del ente, es un Ser que
posea toda la intensidad del ser, es decir, un Ser al que no le falte
nada, por ser la plenitud del Ser. Pero esto, para nosotros, supone
un corrimiento a otra metafisica: la dionisiana.

El tercer texto, de Introduccion a la filosofia cristiana, es el que

sigue:
(...) la esencia es la restriccidn y encogimiento del esse. Es 1o que
Santo Tomas da a entender cuando dice que la esencia es un modo
de ser. La expresion significa una “manera de ser”, que es
efectivamente su sentido, pero las diversas “maneras” de ser son
ante todo, si puede decirse, “medidas” de ser. Nos movemos aqui
seguramente en el plano de la metdfora, pues uno no podria
comprender literalmente las diferencias cualitativas de las
esencias como diferencias cuantitativas de ser, pero parece que
esta es la mejor féormula que Santo Tomds imagina.>?

Reuniendo los elementos de ambos parrafos, decimos que el esse —
por y en la esencia - tiene intensidad, medida y, por tanto, grados.
Digamos que la esencia sujeta el ser a grados, pero “estos grados
de potencialidad estan inscritos en cada acto de existir”, segun
afirma en El Tomismo, donde reconoce estas expresiones en
Tomas, aunque las adscribe a un lenguaje mas metaforico e
imaginativo, que propio.

Parece ser que Gilson lo interpreta como una concesion que hace
Tomads al lenguaje de Dionisio, de quien toma una expresion que
redne, precisamente, estos aspectos del esse: virtus essendi*.

c. Lanocion de virtus essendi

51 Decir que al ser del ente no le falta nada no implica confundirlo con el Puro Ser.
Simplemente, implica que, dado un ente, por su ser, es. A ello no hay mucho que agregar.
52 Gilson, Introduccion, 136.

5% Analizamos este tema en nuestro articulo "La nocién de Virtus Essendi en Tomas de
Aquino y el limite entre fisica y metafisica". Temas y problemas de filosofia medieval:
misceldnea, Red Latinoamericana de Filosofia Medieval (2019): 81 — 89.

238 Scripta Mediaevalia - Nimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

Santo Tomas toma esta nocidon de pseudo Dionisio Areopagita, en
dos textos de referencia, de los cuales escogemos el siguiente:

El modo segun el cual una cosa posee el ser marca el grado de
perfeccion de esa cosa. Segun que el ser de una cosa sea
determinado a un modo especial de perfeccién, mas o menos
elevada, decimos que esa cosa es mds o menos perfecta. Por
consiguiente, si existiese una cosa a quien pertenezca toda la
virtualidad del ser, no le puede faltar ninguna de las perfecciones
que convienen a una cosa. Pero la cosa que es su ser, posee el ser
con toda su virtualidad. Si existiera, por ejemplo, una blancura
separada, no podria carecer de lo que es propio de la blancura; en
tanto que si a una cosa blanca le falta algo de esa cualidad, ello se
debe a los limites del sujeto receptor, que la recibe segun el modo
que le es propio, no segun toda la potencialidad de la
blancura...”>*

El ser, segun se indica, posee modo, perfeccion, potencialidad,
virtualidad, segun grados. Asi, Dios posee toda la virtualidad del
ser, pues es su ser. Los demas entes tienen el ser segun grados
variables de perfeccion o potencialidad, de acuerdo con los limites
de las formas en que es recibido. Ademas, se dice que “el modo de
ser (esse) marca los grados de perfeccion de la cosa (esencia)”.

Respecto a esto, dice nuestro autor en su articulo Virtus Essendi:>

Porque estd siempre atento a hacer justicia al lenguaje de sus
predecesores, sobre todo tratdndose a tan alta autoridad como la
de Dionisio, Santo Tomds toma prestada ocasionalmente la
palabra virtus. Para la imaginacion, virtus, dinamis, es una fuerza,
y si se la refiere como una cosa que puede darse en su totalidad, o
bien bajo la forma de una participacion limitada, es inevitable que

4 Tomas de Aquino, Summa Contra Gentiles 1, 28,2: “Sic ergo secundum modum quo res habet
esse, est suus modus in nobilitate: nam res secundum quod suum esse contrahitur ad aliquem
specialem modum nobilitatis maiorem vel minorem, dicitur esse secundum hoc nobilior vel
minus nobilis. Igitur si aliquis est qui competit tota virtus essendi, ei nulla nobilitatum deese
potest quae alicui rei conveniat. Sed rei quae est suum esse competit esse secundum totam
essendi potestatem: sicut, si esse aliqua albedo separata, nihil ei de virtute albedinis deese
posset; nam alicui albo aliquid de virtute albedinis deest ex defectu recipientis albedinem, quae
eam secundum modum suum recipit, et fortasse non secundum totum posse albedinis”. El otro
texto mencionado es Super De Divinis Nominibus., c.5, lect. 1.

55 Hemos seleccionado los textos de Gilson de este tercer apartado s6lo en funcién del tema
que nos ocupa. Una vez hecho esto, advertimos que fueron escritos en el mismo corto
periodo: la 6° edicion de El Tomismo y el articulo Virtus Essendi son de 1964; e Introduccion
a la filosofia cristiana es de 1960.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 239


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

la imaginemos como una cantidad variable. Lo mds simple es
atribuirle diversos grados de intensidad.5®

Para Gilson, atribuir esto al esse, constituye una concesion a la
imaginacion, pues es trasponer caracteres del orden fisico - cuya
inteligibilidad se atiene a las imagenes de los seres proporcionadas
por los sentidos- al plano metafisico -cuyas nociones y conceptos,
si bien abstraidos de lo sensible, son, de suyo, puramente
inteligibles, como el ser, sus principios y causas-.

Aclara mas adelante:

El esse escapa a todas esas determinaciones, pero como, a pesar
de todo, hay diferencias entre los seres, nos representamos los
grados de pureza y de actualidad formal bajo el aspecto de grados
de intensidad cuantitativa que de ningiin modo convienen al ser
(...) Tomariamos un camino equivocado buscando en Santo
Tomds una doctrina que reconociera al esse una intensidad
intrinseca variable a la cual correspondiesen, en la naturaleza,
diferentes grados de perfeccién.>’

56 Etienne Gilson, “Virtus essendi”. Mediaeval Studies (1964): 1-11. Traducimos nosotros.

57 Ibid., p. 9. Esta posicion ha sido objeto de critica por parte de Fran O’Rourke. “Virtus
Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas” Dionysius (1991): 637-651. Segun
este autor, Gilson aqui niega que el acto de ser pueda presentarse segun grados de
intensidad, y que pueda hablarse de “cantidad” de ser, porque no advirtio la distincion
tomasiana entre cantidad dimensiva y cantidad virtual: “Lo finito y lo infinito se entienden
con respecto a la cantidad...Pero hay un doble tipo de cantidad: la dimensiva, que se
considera segun la extension, y la virtual, que se toma segun la intensidn: pues la virtud de
una cosa es su perfeccion...Asi, la cantidad virtual de cada forma se mira segin el modo de
su perfeccion...La cantidad virtual se divide en tantas clases cuantas naturalezas o formas
hay, cuyo grado de perfeccion constituye toda la medida de la cantidad...” Tomds de Aquino,
Quaestiones disputatae de veritate, 29, 3. A ello afiade Tomas: “...por el hecho de que diga
ente se considera en €l la cantidad virtual en cuanto a la perfeccién de su ser...” (ex hoc
quod dicitur ens, consideratur in eo quantitas virtualis quantum ad perfectionem essendi”)
(ibid). Seguin Martin Echavarria en “Virtud y ser en Tomds de Aquino”. Espiritu LVIII 138
(2009): 9-36 la cantidad virtual es la intensidad en que se da el ser en una naturaleza,
“medida” por ésta. Luego, se relaciona con la nocién de virtus essendi, que es fuerza,
intensidad de ser: “La nocién de cantidad virtual se conecta con la de virtus, porque se trata
de la cantidad de perfecciéon de la que se participa. En este sentido se debe destacar
especialmente la nocién de virtus essendi. Al ser Dios el ser segin toda la virtud de ser, se
puede decir que El es el Ser segun toda su virtud o intensidad, es decir, segiin toda su
cantidad virtual. Por eso, es la medida de todas las cosas, si bien se trata de una medida que
trasciende todos los géneros..porque su cantidad de perfeccidn trasciende toda
participacién posible”. Martin Echavarria, “La cantidad virtual (quantitas virtualis) segun
Tomés de Aquino”. Logos, Anales del seminario de metafisica, 46 (2013): 258. Retomando la
critica de O’Rourke, diremos que, siguiendo el articulo de Gilson, no es atribuible al esse, de
suyo, una intensidad gradual, no porque desconozca la diferencia entre cantidad dimensiva

240 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

Finalmente, observa lo siguiente:

Ante todas esas dificultades, sentimos que la reflexion se
aproxima alo que es para el pensamiento, su objeto limite, porque
en realidad, el ser, es Dios, e incluso en sus formas finitas, sigue
siendo una participacion de El Que Es misterioso, escondido en la
desnudez desde donde se hace escuchar, sin dejarse ver.>8

Es, pues, claro que, siendo el esse, el acto por el cual el ente es, sin
mas, (punto 1) no admite atributos. Es el orden ultimo, fundante.
Sibien no se da mas que en un sujeto con sus atributos, calificarlo
es hacerlo sujeto/atributo. Es esencializarlo, retrotrayéndolo a un
orden que no es el suyo. Es introducir en el ser, el lenguaje de las
formas™. Esto supone una concesién a la imaginacién, porque es
hacer, de algun modo, representable, un principio que no lo es.
Podemos representarnos un ente -lo que tiene ser- por su esencia
conceptualizable, pero el plano del esse, siendo condicion primera
y ultima de toda representacion cognitiva, no es representable.

¢Podrd la mente humana rondar en torno a un principio que
vislumbra inteligible, pero que no puede asir plenamente porque
no le es totalmente asimilable?

Gilson advierte® que la mente tiende a neutralizarlo, asimilandolo
a lo cognoscible conceptualmente. Pero lo que late en el fondo de
cada ente, es un acto irreductible tanto al orden esencial, como a

'y virtual, sino simplemente, porque la cantidad es de otro orden que el del ser. Aun cuando
la cantidad virtual o intensiva se gradue segun las perfecciones esenciales o formales, y sus
grados mds perfectos se atribuyan a las formas puras, aun entonces, la cantidad virtual no
se dice del acto de ser. Para Gilson, segun su esse, el ente es; segun su forma, es tal o cual -
una naturaleza mas o menos perfecta -; segin su cantidad virtual, sus propiedades formales
y cualitativas son mds o menos intensas. Notemos que la intensidad es la variacion propia
de las cualidades, que se dan segun grados, son de orden accidental, e inhieren en la
substancia en razéon de su forma. Por tanto, para el fildsofo francés, atribuir intensidad al
esse, es retrotraerlo al orden substancial.

58 Gilson, “Virtus essendi”, 9.

59 En tal sentido, el Ser Puro no es la suma de todas las perfecciones, ni la plenitud de la
totalidad del ser, ni el Ser que posee toda la virtud del ser. O, mejor dicho, es todo ello,
porque todo en Fl es ser. Y todo en El, es ser porque, simplemente, Es. Santo Tomas lo llama
Puro Existir Subsistente.

6 Ftienne Gilson, L’étre et l'essence, (Paris, Vrin, 2015) Troisiéme édition, Introduction. Le
vocabulaire de I’étre. Al comienzo de esta Introduccién, Gilson plantea la naturaleza
conceptual de nuestro conocimiento, y la irreductibilidad del esse, a ese plano.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 241


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

su Causa. El acto de ser es la huella, en el ente, de El Que Es y, en
tal sentido, permanece inefable.®

Dicho esto, habra que solucionar la contradiccion planteada en los
textos reunidos. Por una parte, se atribuye al acto de existir una
intensidad propia. También un grado de potencialidad respecto a
la esencia conforme alo cual se establecen grados de ser o cantidad
de ser (punto 2). Por otra, se afirma que el acto de ser estd mas alla
de ello, y que, dandose segun estos modos, los hace ser (punto 1).

Llegados a este punto, y viendo la contundente respuesta de Gilson,
a proposito de la nocion de virtus essendi, decimos, que no
entiende al esse ni lo resuelve en grados intensivos variables, pues
éstos son propios del ente por su coprincipio formal. Introducir
una virtus en el acto de ser del ente — es decir, entenderlo en
términos de tal virtus - seria, como dijimos, reducirlo al
constitutivo formal. En tal sentido, tal como, a su entender, lo hace
el mismo Aquino, Gilson toma el lenguaje de Dionisio, pero lo
reconduce al suyo propio.

4. Conclusion

Habida cuenta de lo antedicho, podemos afirmar que:

1. Mostrandose el ente a la inteligencia como “lo que tiene
ser”, es éste principio primero sin el cual, nada es, ni
puede ser conocido.

2. En la unidad de “lo que tiene ser” componen los
coprincipios, Estos no son anteriores, no son cosas, no
subsisten sino en el ente. Abordarlos de manera
excesivamente analitica puede ocasionar la pérdida del
ente por un corrimiento de la consideracion de esencia
y ser hacia el plano l6gico, teoldgico, etc.

3. En tal sentido, el conocimiento primero del ente y el
analisis ostensivo de sus constitutivos no puede ser
reemplazado, tal como afirma Gilson, por ningun
“océano de dialéctica”.

61 Cfr. Raul Echauri, El Pensamiento de Etienne Gilson (Pamplona, EUNSA, 1980) 21.

242 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

4. Eldescubrimiento del esse como acto del ente constituye
la originalidad de la metafisica tomasiana, segun Gilson;
y, entendemos, la originalidad del pensamiento de
Gilson, por el desarrollo y comprension del mismo en el
centro de su obra.

5. Esalaluz del texto de Exodo 3,14, que Tomaés vislumbra
la nocion de esse.

6. Esdesde el esse del ente, punto de partida y horizonte de
lo que podemos conocer naturalmente, que entendemos
todo lo demas, incluido el ser divino.

7. El tema de la finitud del ser se abre por una cuestion
teoldgica, cuya clave es la revelacion de Dios como El
que Es, y la nocion de creaciéon®.

8. En ese contexto, el filosofo se pregunta por ello, desde el
ente, lo primero conocido: en la nociéon de ente y sus
coprincipios, debe estar la explicacion de su propia
finitud.

9. La explicacion provisoria que desarrollamos es que,
como el ente no es puro ser, su ser, sin dejar de hacer
que el ente sea, estaria en potencia respecto a la
contraccion esencial. Gilson habla de reciproca relacion
de acto y potencia (punto 2) lo cual permitiria explicar
la finitud del ente, desde el esse.

10. Finalmente, vimos problematico hablar de una potencia
en el mismo ser del ente, pues se estaria introduciendo
una complejidad en el esse que, tarde o temprano,
terminaria por ocasionar su pérdida (punto 1).

¢Significa ello —i.e. renunciar al aspecto intensivo-potencial del
esse expresado en el punto 2. — estar entendiendo al esse del ente,
como Ser Puro? Pensamos que no: porque nunca se da sin la
esencia®; porque siempre es ser de un ente; porque esto es lo
primero conocido y en lo cual se resuelven todos nuestros

62 Ver Supra Nota 33.
83 Es la esencia la que, propiamente, estd en potencia del acto sin el cual nada seria.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 243


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

conocimientos; porque no tenemos experiencia ni conocimiento
de un Ser Puro, mas que inferencialmente, a partir del ente.

El ente no tiene una estructura compleja, sino una unidad que es
la misma que la de sus coprincipios componiendo. Explicitar esta
composicion es explicar cudles son sus principios: esencia y acto
de ser. Al hacer esto entendemos su correlacion, es decir, como
coprincipian.

Responder a la pregunta por la finitud del ente es, en definitiva, ir
al encuentro de la Libertad de Aquél Purum Esse Subsistens, que
crea desde la nada, actos de existir que no son su ser, sino que lo
tienen de El que Es. Dios crea seres multiples, divididos unos de
otros. Hay en el ente un fondo, que es su mismo esse, que sigue
siendo inefable, en cuanto creado de la nada, es decir, querido
libremente.

En este sentido, la explicacion ultima de la finitud del esse del ente
no reside en ligarlo potencialmente a su esencia, sino en entender
que solo un Esse pudo causarlo en un acto libre de toda necesidad,
porque nada hay que necesite un Existir Subsistente. El ente
encierra una consistencia propia — que hemos mostrado en sus
coprincipios — y es, a la vez, querido (creacidén) y sostenido
(conservacion) por el Ser, desde la nada.

Referencias

Echauri, Raul. El Pensamiento de Etienne Gilson. Pamplona, EUNSA: 1980.
Echavarria, Martin. “Virtud y ser en Tomads de Aquino”. Espiritu LVIII 138 (2009): 9-36.

Echavarria, Martin. “La cantidad virtual (quantitas virtualis) segin Tomds de Aquino”.
Logos, Anales del seminario de metafisica 46 (2013): 235 — 259.

Gilson, Ftienne. “Elementos de una metafisica tomista del ser”. Espiritu: cuadernos del
Instituto Filosdfico de Balmesiana 41, 105 (1992).

Gilson, Etienne. “L’esse du Verbe incarné selon Saint Thomas d’Aquin”. Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du Moyen dge (1927) : 23-37.

Gilson, Etienne. “Virtus essendi”. Mediaeval Studies (1964): 1-11.
Gilson, Etienne. El ser y los filésofos. Pamplona, EUNSA: 1985.

Gilson, Etienne. El Tomismo. Introduccion a la filosofia de Santo Tomds de Aquino. Pamplona,
EUNSA: 1978.

Gilson, Etienne. Elementos de filosofia cristiana. Madrid, Rialp: 1981.

244 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Cecilia Giordano

Gilson, Etienne. Introduccion a la filosofia cristiana. Madrid, Encuentro: 2009.
Gilson, Etienne. L’étre et Pessence, Paris, Vrin: 2015.

Gilson, Etienne. La unidad de la experiencia filoséfica. Madrid, Rialp: 2004.
Gilson, Etienne. Las constantes filoséficas del ser. Pamplona, EUNSA: 2005.

Gilson, Etienne. “De la notion d " Ftre divine dans la philosophie de Saint Thomas D’Aquin”.
Doctor Communis 18 (1965): 113-129.

Gilson, Etienne. “Dios y la existencia”, en La existencia en Santo Tomds de Aquino.
Conferencias pronunciadas en Bogotd durante los dias 16 a 20 de abril de 1956,
version castellana de F. Rivas Sacconi, Cortes “El Grafico”, Bogota: 17-26.

Giordano, Cecilia. “La nocién de Virtus Essendi en Tomés de Aquino y el limite entre fisica
y metafisica". Temas y problemas de filosofia medieval: misceldnea. Red
Latinoamericana de Filosofia Medieval (2019): 81 - 89.

Giordano, Cecilia. “Sobre el lugar del esse en la ontologia de Tomds de Aquino y su punto de
partida” en Perspectivas contempordneas sobre la filosofia medieval: II Coloquio
Intercongresos RLFM. Actas (2020) Luis Bacigalupo... [et al.]; coordinacién general
de Celina Ana Lértora ; Susana Beatriz Violante. - 1a Ed. - Ciudad Auténoma de
Buenos Aires): 2-13.

Norris Clarke, William. “The limitation of Act by Potency: Aristotelianism or Neoplatonism”.
The New Scholasticism 26 (1952): 167-194.

O’Rourke, Fran. “Virtus Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas”.
Dionysius (1991): 637-651.

Serra Pérez, Manuel A. “¢Es necesario un acto de ser? La raiz del tomismo en cuestion”.
Carthaginesia 40, 78 (2024): 505-524.

Serra Pérez, Manuel A. “La actualidad del esse en la metafisica tomista: perspectivas
criticas”. Revista de Filosofia UNESP 45, 3 (2023): 129-152.

Tomés de Aquino, Compendium Theologiae. Cito todos los textos tomasianos por
https://www.corpusthomisticum.org/

Tomds de Aquino. De ente et essentia

Tom4s de Aquino. De Potentia.

Tomads de Aquino. Quaestiones disputatae de veritate
Tomds de Aquino. Summa Contra Gentiles.

Tomés de Aquino. Summa Theologiae.

Tomaés de Aquino. Super De Divinis Nominibus
Tomds de Aquino. Super librum De causis expositio.

Wippel, John F.. “Cornelio Fabro on the Distinction and composition of Essence and Esse in
the Metaphysics”. The Review of Metaphysics 68 (2015): 573-592.

Wippel, John F. “Thomas Aquinas and the Axiom that Unceceived Act is Unlimited”. Review
of Metaphysics 3 (1998): 535-567.

Yaccuzzi, Nemesio. Y ustedes, ;quién dicen que Yo Soy? Cérdoba, Advocatus: 2020.

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 245


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.corpusthomisticum.org/

La raiz de la finitud del ente: autodeterminacion y potencialidad del esse segiin Etienne Gilson

La autora

Cecilia Giordano es Doctora por la Universidad Nacional de Cuyo. Es
licenciada en Filosofia por la Universidad Nacional de Cérdoba. Ejerce
docencia en las catedras de Filosofia Medieval I, Universidad Nacional de
Cordoba, y Filosofia y Polis (Instituto académico pedagdgico de Ciencias
Humanas), Universidad Nacional de Villa Maria.
cgiordano@unvm.edu.ar

246 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:cgiordano@unvm.edu.ar

RESENA

Scripta Mediaevalia- Nmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 247


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Scripta Mediaevalia. Revista de pensamiento medieval, Nimero especial, (2025). pp. 248-257
ISSN 1851 - 8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Linea)

THIERRY-DOMINIQUE HUMBRECHT,
Introduction a la métaphysique de Thomas
d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin,
2023, 321 pp.,

ISBN 978-2-7116-3094-3

Juan José Herrera

Universidad del Norte Santo Tomads de Aquino,
San Miguel de Tucuman,

Argentina.

jjherrera@unsta.edu.ar

I. Este libro ofrece un acercamiento a la metafisica de Tomas en su
contexto propio, es decir, dentro de la reflexién en desarrollo de
un tedlogo cristiano medieval. El resultado es un escrito agil,
cuestionador y llanamente provocativo por momentos, que atrapa
al lector desde el principio hasta el final.

En vez de reconstruir el pensamiento tomasiano sobre tematicas
metafisicas, Humbrecht opta por restituirlo (pp. 21-23), yendo
directamente a los textos, considerandolos cronoldgicamente,
respetando sus géneros literarios, fuentes, circunstancias,
interlocutores, o sea, teniendo en cuenta todos los aspectos que
permiten descubrir a través de ellos las ideas principales. Se apoya,
por cierto, en las recientes investigaciones tanto sobre la persona
y la obra del Aquinate, como sobre los debates filosoficos y
teoldgicos del siglo XIII, y el rumbo que ha tomado posteriormente
la metafisica.

El principal aporte de esta monografia es la distincion, con sus
implicancias exegéticas y doctrinales, de tres modalidades que la
metafisica presenta en las obras de Tomas: integrada, constituida,
manifestada (pp. 37-40, 261-263, 269-278). Se trata, en realidad, de
la profundizacion de una tesis defendida por el autor en Thomas
d’Aquin, Dieu et la métaphysique (Paris, 2021).

La primera modalidad comprende la metafisica que el maestro
dominico asume criticamente de los fildsofos y la que expone en
sus comentarios. En este procedimiento se ve como Tomas

Scripta Mediaevalia- Nmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 248


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:jjherrera@unsta.edu.ar

Juan José Herrera

modifica todo lo que toca (p. 87), en el sentido de que, dandole
prioridad a la fe, aclara a los autores mostrando toda la
inteligibilidad de sus ensefianzas e incluso mejorandolas si es
necesario (pp. 215-216). Entre los casos mas elocuentes figuran la
rectificacion a favor del monoteismo y la afirmacion de la primacia
del ser en el comentario al Liber de causis (p. 199-206), y la
atribucion a Aristdteles de un Dios que es creador de un mundo
eterno (pp. 216-223).

La segunda modalidad es la metafisica producida por la teologia
para traducir la fe en términos racionales. No precede al discurso
teoldgico, sino que nace de €l (p. 117). Es una metafisica de arriba
hacia abajo (p. 100), que abarca las nociones mas tipicamente
tomasianas. Una de ellas, que reaparece en varios capitulos,
dejando constancia de su centralidad en el pensamiento de Tomas,
es la idea de creacion como causacion eficiente completa de la
creatura en la que Dios actua voluntaria y libremente. También
pertenecen a esta modalidad la nocion de acto de ser, ya que es
correlativo de la causalidad divina como su proprius effectus (pp.
102, 157, 186, 196-198, 226), la afirmacion de Dios como ipsum esse
subsistens (p. 123), la analogia, la persona.

La metafisica manifestada designa la manera de argumentar de la
Summa contra Gentiles, proyecto teoldgico unico en su género, que
lo hace apoyandose en lo que tienen de racional los datos de la fe.
En dicha obra, la Sagrada Escritura aparece en el desenlace de los
capitulos para confirmar los razonamientos, no para
fundamentarlos. Se comprueba que el dominio de la razén es mas
amplio que el de la filosofia.

Estos modos de proceder de la metafisica, animados por la
busqueda de la verdad, entrelazan siempre la razon y la fe,
siguiendo distintos métodos que Tomas va precisando segun las
circunstancias, ya sea al leer a Boecio, al redactar la Summa
Theologiae o al comentar a Aristoteles (p. 278). Cabe aclarar que
estas modalidades no operan necesariamente de forma aislada.
Por ejemplo, el Aquinate asume la metafisica aristotélica de la
sustancia (primera modalidad), y con su teoria del ser como efecto
de la accidn divina creadora (segunda modalidad), lleva mas lejos
la concepcion metafisica del ente (pp. 197-198). En resumen, las

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 249


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Thierry-Dominique Humbrecht, /ntroduction 4 la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin,
2023, 321 pp.

tres modalidades muestran como, en la obra de Tomas, la
metafisica desborda su propio territorio por influjo de la teologia
(pp. 238, 278).

El autor hace, ademas, una doble advertencia con respecto a la
valoracion de la metafisica del Aquinate. Esta no puede ser
considerada desde la perspectiva agustiniana de una teologia que
cuenta con una metafisica, pero a la que no le reconoce su
autonomia cientifica, y tampoco puede ser reducida a su base
aristotélica, quedando asi separada de la teologia (p. 263). Por eso,
desde el principio, su propdsito es establecer “un equilibrio entre
la confusidon de las ciencias y su separacion metodologica y
doctrinal”, buscar “cdmo integrar la razon en la fe, [...] Aristoteles
en Agustin, sin destruir ni una parte nila otra” (p. 37).

II. Con una estrategia bien marcada, que se basa en la explicacion
minuciosa de un conjunto de textos tomasianos, el libro evidencia
al mismo tiempo dos grandes preocupaciones.

La primera es esclarecer la genuina posicion de Tomas sobre la
relacion entre Dios y la metafisica, y responder a ciertas opiniones
contemporaneas. Esto explica que la mayoria de los capitulos
aborden dicha problematica desde distintas perspectivas. Nos
referimos sobre todo a los que tratan acerca del sujeto de la
metafisica y el lugar de Dios (cap. 2, pp. 45-67); la existencia de Dios
(cap. 3, pp. 69-97); Dios y el ser (cap. 4, pp. 99-135); la analogia y la
participacion (cap. 5, pp. 137-181). Este quinto capitulo intenta
mostrar como el Aquinate tematiza su practica de la analogia al
abordar la cuestidn de los nombres divinos, y como profundiza su
idea de la participacion al explorar las causalidades que concurren
en la creacion.

Las otras secciones estudian las diferentes concepciones de la
metafisica (cap. 1, pp. 27-43,); el acto de ser, la composicion acto-
potencial de los entes, la operacion (cap. 6, pp. 183-232); los
distintos métodos en metafisica (cap. 7, pp. 233-279). La conclusion
recapitula los grandes ejes examinados (pp. 281-300), pero a la vez
no deja de suscitar nuevos interrogantes. Entre otros aspectos,
sugiere la incorporacion de lo contingente en el enfoque de la
metafisica gracias a la teologia. Volveremos enseguida sobre
algunos de esos planteos. En las ultimas paginas se halla una

250 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Juan José Herrera

bibliografia razonada (pp. 301-313), que intenta ser una guia para
el estudiante, y un indice de nombres (pp. 315-317), que facilita la
consulta del libro.

La otra preocupacion que sobresale consiste en liberar el legado
tomasiano de los modelos metafisicos que se han superpuesto a lo
largo del tiempo y que han distorsionado su comprension. El autor
menciona, en primer lugar, la teoria escotista de la metafisica
como ciencia de lo universal y abstracto (p. 282), presidida por un
concepto univoco de ente, que engloba a los entes finitos y a Dios.
Posteriormente Suarez confirmara que Dios cae dentro del objeto
de la metafisica (p. 33). Contra estas ideas aparece, siglos mas
tarde, la critica de Heidegger a toda metafisica por su constitucion
ontoteoldgica (p. 32).

En el terreno mds propiamente tomista, identifica el peso del neo-
aristotelismo de Cayetano que con su concepto analogo responde
al escotismo, pero sin lograr escapar de la atmodsfera de una
filosofia determinada por la precedencia de un acto del espiritu
sobre la consideracion de los entes (pp. 146, 284, 290).

En la linea de la “essentialisation”, vigente en el recorrido de la
metafisica desde Scoto hasta Kant, el autor sefiala la irrupcion de
la razon suficiente tematizada por Leibniz, que reemplaza las
esencias por las razones de las cosas. El tomismo de la
neoescolastica alemana del siglo XX ha sido bastante afectado por
esta corriente (pp. 285-286).

Con Suarez la metafisica adquiere una fisonomia escolar
caracterizada por un concepto de ente del que se deducen todas las
otras tematicas: trascendentales, causas, sustancia, Dios. En Suarez
también se inspira el prototipo de la metafisica separada, es decir,
de una ciencia que puede y debe constituirse completamente antes
que la teologia con la intencion de sostenerla. Se instala de esta
manera la division entre un orden natural y otro sobrenatural (pp.
263, 290).

Como vemos, la Introduction a la métaphysique de Thomas d’Aquin
es especulativamente exigente. Su mérito no consiste en ofrecer
una nueva sintesis de la metafisica del Aquinate, sino en acercar a
sus textos, teniendo en cuenta los contextos de modo integral, para
introducir en cuestiones metafisicas de fondo, dar a conocer un

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 251


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Thierry-Dominique Humbrecht, /ntroduction 4 la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin,
2023, 321 pp.

Tomds en permanente busqueda de la verdad y poner de
manifiesto la fecundidad que la revelacion cristiana ha provocado
en su metafisica. Cada uno de los capitulos, con un estilo sugestivo
y vigoroso, sumerge al lector en una serie de tematicas que
despiertan el interés por el estudio de santo Tomads, finalidad
naturalmente perseguida en este tipo de literatura. Podemos decir,
entonces, que contamos con un trabajo muy recomendable para el
publico cultivado, pero que a la vez presenta cierto riesgo, pues la
densidad de las problemdticas abordadas podrian dejar en
suspenso el anhelo de Humbrecht de que sea “accesible al
estudiante” (p. 42). ¢Habria que pensar, eventualmente, en una
introduccion a la Introduction?

ITII. Por otro lado, hemos detectado varias proposiciones que
deberian ser revisadas. Sin entrar practicamente en las tesis
relacionadas con el aporte principal del libro y sus derivaciones
(como la de una teologia que produce metafisica), sefialamos a
continuacion sdlo cuatro puntos que reflejan algunas opciones
personales del autor y que dan una idea de la cautela con la que
hay que avanzar en esta monografia.

(a) El cap. 2 busca establecer la identidad y la suerte que ha corrido
en los escritos de Tomas la theologia philosophica, nombre que
figura por unica vez en el Super Boetium de Trinitate, q. 5, a. 4 (ed.
Leon., lin. 199), y que por ese motivo da la sensacion de ser una
ciencia determinada solo en funcion del texto boeciano comentado
(pp- 52-53). Con el andlisis del famoso proemio de la Sententia super
Metaphysicam, habiendo pasado por la Summa Theologiae, 1, q. 1,
a. 1, ad 2, Humbrecht logra definir que, aunque lleve otro nombre,
no se trata de una ciencia distinta de la metafisica, sino de la misma
disciplina en cuanto que estudia a Dios como causa de su sujeto,
que es el ente (p. 67). Ahora bien ;era necesario recurrir al
proemio para obtener dicha conclusidon o mas bien para confirmar
lo que Tomas ya habia declarado en el Super Boetium de Trinitate?
La segunda alternativa es la correcta, pues la q. 5, a. 4, explica que:
res diuine non tractantur a philosophis nisi prout sunt rerum
omnium principia, et ideo pertractantur in illa doctrina in qua
ponuntur ea que sunt communia omnibus entibus, que habet
subiectum ens in quantum est ens (lin. 157-162). Y un poco mas
adelante, especifica: considerantur res diuine non tamquam

252 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Juan José Herrera

subiectum scientie, set tamquam principia subiecti, et talis est
theologia quam philosophi prosequntur, que alio nomine
metaphisica dicitur (lin. 176-180). Es muy llamativo que estos
pasajes no hayan sido tenidos en cuenta por el autor. Ademas, en
el Super Boetium de Trinitate también aparecen los tres nombres
que menciona el proemio, indicando que se trata de una misma
disciplina: theologia, id est scientia diuina, [...] metaphisica, id est
trans phisicam, [...] philosophia prima (q. 5, a. 1, lin. 160-167). Este
texto es citado mds adelante (p. 241), pero sin conexion con el cap.
2. Estamos, por lo tanto, ante una lectura recortada del comentario
tomasiano a Boecio, que conduce a un planteo artificial y excesivo
sobre el sentido de la theologia philosophica.

(b) La reflexion teoldgica sobre Dios, si bien tiene sus principios en
la revelacion divina, utiliza los datos que provienen de las
creaturas (pp. 109-113). Sin embargo, Humbrecht reduce las
implicancias de este procedimiento a nuestro modo de significar el
ser divino, es decir, a los problemas que rodean el discurso sobre
Dios. Seguramente esta opcion responde al interés de defender el
acceso a la teologia tomasiana en cuanto teologia (no como
filosofia), en la que Dios es lo primero que se considera, y también
de insistir en la direccién descendente de lo que denomina
metafisica constituida. Una frase que, entre otras, sustenta esta
pista, afirma: “Todo lo que es simple en Dios, con ellas [las
creaturas] se vuelve compuesto, y de diferente manera. Es asi
como uno llega a interrogarse sobre el ser y la esencia en el ente
comun” (p. 113). Desde esta perspectiva, la exploracion metafisica
de los efectos queda relegada a una instancia posterior (cf. cap. 6).
Mientras tanto el principal objetivo consiste en “extraer la verdad
de los conceptos atribuidos” a Dios. Esto explica que, al referirse a
la simplicidad divina en la Summa Theologiae, no se detenga casi
en ninguno de los corpus o determinaciones de los articulos de la
g. 3, 1o cual hubiese sido mas coherente con el pretendido método
de restitucion y hubiese mostrado los andlisis del ente finito que
Tomads hace en la confeccion inventiva de sus razonamientos. Pero
eso comportaria, segun el autor, una tentacion de caracter
epistemoldgico (pp. 123-124). Da, por consiguiente, un salto al
plano del lenguaje y silencia la forma en que el te6logo medieval,

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 253


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Thierry-Dominique Humbrecht, /ntroduction 4 la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin,
2023, 321 pp.

con argumentaciones que se formulan ex effectibus, reflexiona en
las cuestiones de Deo.

Es evidente que en la teologia de Tomadas la demostracion quia
mantiene su vigencia tanto en el plano del an sit como del quomodo
sit. Por eso la inteligencia de sus afirmaciones depende de la
penetracion metafisica de los efectos. No se trata, como sugiere el
autor, del mero uso de un vocabulario metafisico. Sin duda, captar
en profundidad el modo de trabajo del Aquinate en la Summa
Theologiae requiere una mirada que integre genuinamente todos
los aspectos que estan en juego.

(c) Una tercera linea de revision esta vinculada con el acto de ser.
Nuestras observaciones van en dos sentidos. En primer lugar, hay
una suerte de contradiccion por parte del autor, pues por un lado
acepta la teoria del padre Montagnes sobre la valoracion de la
causalidad divina eficiente en la Summa contra Gentiles, que lleva
a concebir el ser “no mas como forma sino como acto” (pp. 155-156,
186), y por otro lado reconoce que ya en el In I Sententiarum se
encuentra la designacion del ser como acto, precisamente cuando
Tomas trata acerca de la identidad del ser y de la esencia en Dios
(pp-130, 134).

En segundo lugar, hallamos esta afirmacion: “La operacion es mas
perfecta que el acto de ser, en cuanto que permite a todo ente
desarrollarse para alcanzar su fin, que es su bien” (p. 228, cf. pp.
102, 273). En la p. 190 insiste en esta tesis y cita como respaldo la
Summa contra Gentiles, I, c. 45 (ed. Marietti, n. 385): Actus secundus
est perfectior quam actus primus. Pero la interpretacion de
Humbrecht es incorrecta, pues el acto segundo es de la virtus
agendi en acto de obrar respecto de la misma virtus en acto
primero o en reposo. De hecho, en su texto, el Aquinate agrega un
ejemplo: sicut consideratio quam scientia, que es un caso de la
virtus agendi referida al hdabito cientifico. Estamos ante una
distincidn que se registra en el orden operativo del sujeto esencial
y en la que la expresion actus primus no indica el acto de ser.

Ademas, en cuanto acto, la operacion no es mas perfecta que el
acto de ser. El esse es el acto trascendental y realizador del sujeto-
esencial, que incluye la sustancia, sus accidentes y su capacidad

254 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Juan José Herrera

operativa. En consecuencia, todo el orden predicamental es
potencia con relacidn al acto de ser.

Para una comprension mas ajustada de la superioridad del esse
respecto de la operacion necesitamos explicar lo siguiente: la
dinamizacion ad esse, ad bonum, ad finem, ad actum del sujeto
significa un paso de la potencia al acto que tiene lugar mediante
los principios determinantes de la causalidad eficiente: el acto,
la virtus agendi y la accion con su especificacion operativa, todo lo
cual es capacidad adquisitiva de accidentes, entia secundum quid,
por la sustancia, ens simpliciter. Esto se entiende en el orden
predicamental de la potentia essendi, que es una virtus essendi o
capacidad de participar elesseen el grado inicial de lo
bueno secundum quid, para llevarlo al limite de perfeccion del
proyecto esencial de la cosa. En consecuencia, el agregado de
accidentes expande la virtus essendi, no en el orden del coeficiente
metafisico de su esencia, sino en el apetito del fin de su proyecto
esencial, que consiste en adquirir subonum simpliciter. El
diferencial de ser desde el a quo al ad quem de ese proceso es el
llamado esse accidentale, que es la resonancia transcendental de la
ampliacion predicamental de la potentia essendi.

Asi, entonces, el acto de ser es el que hace real el sujeto-esencial,
sus potencias activas, sus acciones y sus influjos entitativos, de
manera que el proceso entificativo no es otra cosa que el
enriquecimiento de lavirtus essendipor via de ganancia
predicamental de accidentes, con la concurrencia realizadora del
acto de ser y obviamente de Dios como subordinante del ente finito
en su causacion.

Con esta breve exposicion confirmamos que la operacidon no puede
ser superior al esse, precisamente porque toda su consistencia
predicamental depende de la consistencia de la sustancia, la que
solo es real por su acto de ser.

(d) Las ultimas paginas (293-299), contienen uno de los planteos
mas insolitos del libro. Sugieren que la teologia, que se caracteriza
por incluir lo contingente en su &mbito de analisis, ha introducido
dicha categoria en la metafisica. La proposiciéon se basa, por un
lado, en que “la voluntad divina de dar el ser abre un campo de
contingencia”, y por otro, en que la metafisica es ciencia de lo

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA3.0 255


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Thierry-Dominique Humbrecht, /ntroduction 4 la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin,
2023, 321 pp.

necesario, trata acerca de la necesidad de las esencias. Se esta
diciendo entonces que, en sede tomasiana, el acto de ser no es
conocido sino a partir de la nocion de creacion como dato revelado
y que la metafisica es basicamente impotente frente a todo lo que
es contingente y singular. Pero estas concepciones son extrafias al
pensamiento del Aquinate. En primer lugar, porque no se puede
negar que haya captacion del esse por el habito sapiencial de la
metafisica que explicita el conocimiento natural, sin tener que
recurrir a la revelacion divina. En segundo lugar, porque la
metafisica de Tomdas no es de abstractos (tampoco lo es la
metafisica aristotélica de la sustancia o la concepcion boeciana de
la persona), a menos que se la conciba como un esencialismo
moderno. El conocimiento del esse como acto trascendente, que se
compone con el sujeto esencial, se sigue de la contemplacion
metafisica del singular real (convendria revisar las implicancias de
la separatio, pp. 245, 286). Ademads, si la metafisica tomasiana no
tuviera por si misma acceso al conocimiento de los singulares
reales contingentes, careceria en absoluto de sujeto-objeto que
responda a la experiencia del conocimiento espontaneo tal como
Tomas lo describe.

IV. Concluimos nuestro comentario con un breve intercambio de
opiniones sobre el manual de metafisica como libro de estudio.
Humbrecht lo rechaza explicitamente porque su cardacter
esquematico impide aproximarse a Tomas “d’une forme vivante”
(p.- 43). La razén mas profunda estd en que el manual es la
expresion escolar de un proyecto al que el autor se ha opuesto
desde el comienzo y que consiste en extraer la metafisica de las
obras tomasianas y reconstruirla en un cuerpo separado y anterior
a la teologia (la obra de J. Wippel, The Metaphysical Thought of
Thomas Aquinas, es un claro ejemplo). Segun su parecer, un plan
con estas caracteristicas concuerda mas con una orientacion
doctrinal posterior a Tomas, proxima a un ejercicio de naturaleza
pura, tipico de la modernidad (pp. 42, 71-73).

¢Hay que desprenderse, entonces, de los manuales de metafisica?
La discusidn sobre la utilidad de esta clase de textos no es nuevay
quizas valga la pena repensarla un poco por el simple hecho de
que existen buenos manuales. Alguien que nos puede ayudar en
este asunto es Gilson. El reconocido medievalista francés valora

256 Scripta Mediaevalia - Ndmero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

Juan José Herrera

positivamente los manuales o cursos introductorios, puesto que
aportan una vision general de los problemas filosoficos y de sus
posibles soluciones. En una de sus conferencias, sefiala que: “No se
entenderia el sorprendente éxito de este tipo de literatura
filosofica si no respondiera a una genuina necesidad”. A
continuacion explica la finalidad especifica de estas obras de
iniciacion: “Cuando alguien nos pide que describamos un pais, la
mejor respuesta que le podemos dar es mostrarle un mapa. No es
la mejor respuesta como respuesta definitiva, pero si es la mejor
como primera respuesta; y enlo que se refiere a las introducciones
a la filosofia, su mayor mérito es ser a la vez ‘mapas de’ y ‘guias
para’ lo que todavia es, para los principiantes, el desconocido pais
de la filosofia”. Y advierte: “Seria una auténtica insensatez actuar
de otra manera” (E. Gilson, History of Philosophy and Philosophical
Education, Milwaukee, Marquette University Press, 1948, p. 13).

Scripta Mediaevalia - Niimero especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 257


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

