
 SCRIPTA MEDIAEVALIA 





 

Número especial 

2025 

Publicación del Centro de Estudios Filosóficos Medievales 
de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad Nacional de 

Cuyo 
e-ISSN 2362-4868 - ISSN 1851-8753 

 
 

 

SCRIPTA MEDIAEVALIA es una publicación periódica, de frecuencia semestral, que reúne trabajos de investigación 

originales, textos e información sobre el pensamiento medieval. 

 

cefm@ffyl.uncu.edu.ar / https://cefim.wordpress.com/ 

 

Centro de Estudios Filosóficos Medievales (CEFIM). Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo. Centro 

Universitario, Mendoza, Argentina. CC 345 (5500). Tel. +54 261 413 5000 (int. 4093) 

 

 

 

 

mailto:cefm@ffyl.uncu.edu.ar
https://cefim.wordpress.com/


 

  



 

EQUIPO DE REDACCIÓN 
 

Director:  

Dr. José María Felipe Mendoza. Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), 

Universidad Nacional de Cuyo, Argentina.  
 

Secretaria de Redacción:  

Dra. Gabriela de los Ángeles Caram. Universidad 

Nacional de Cuyo, Argentina. 
 

Coordinador Editorial: 

Dra. Clara Gargiulo. Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), 

Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. 
 

Secretarios Técnicos:  

Prof. Juan Heiremans. École Normale Supérieure, 

Francia. 

Dr. Santiago Vázquez. Universidad Finis Terrae, Chile. 

Sr. Gabriel Martínez. Universidad Nacional de Cuyo, 

Argentina. 
 

Gestión OJS: 

Lic. Facundo Price, Área de Revistas Científicas y 

Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina 
 

Responsable de Marcado XML-Jats para Scielo: 

Prof. Lorena Frascali, Área de Revistas Científicas y 

Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina  
 

Maquetación: 

Prof. Juan Barocchi. Área de Revistas Científicas y 

Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina 

Camila Britos Polastri. Área de Revistas Científicas y 

Académicas, Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina 

CONSEJO EDITORIAL 
 

Theodore de Bruyn. Université d´Ottawa Ontario, 

Canadá. 

Francisco León Florido. Universidad Complutense de 

Madrid, España. 

Mauricio Beuchot. Universidad Autónoma del Estado de 

México, México. 

Enrique Corti. Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas (CONICET), Universidad Nacional 

de San Martín, Argentina. 

Manuel Lázaro Pulido. Univesidade Católica 

Portuguesa, Portugal. 

Silvia Magnavacca. Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), 

Universidad de Buenos Aires, Argentina. 

Patricia Ciner. Universidad Nacional de San Juan, 

Argentina. 

Rubén Pereto Rivas. Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), 

Universidad Nacional de Cuyo, Argentina. 

Pablo J. Pomar Rodil. Universidad de Cádiz, España. 

Manuel Serra Pérez. Universidad de Murcia, España. 
 

MIEMBROS DEL CONSEJO EDITORIAL FALLECIDOS  

Silvana Filippi. Consejo Nacional de Investigaciones 

Científicas y Técnicas (CONICET), Universidad Nacional 

de Cuyo, Argentina  

Laura Corso de Estrada. Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), 

Universidad Católica Argentina, Argentina 
 

CONSEJO CIENTÍFICO 
 

Henryk Anzulewicz. Albertus Magnus Institut, Alemania. 

Francisco Bertelloni. Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), 

Universidad de Buenos Aires, Argentina. 

Juan Cruz Cruz. Universidad de Navarra, España. 

Olivier Boulnois. École Pratique des Hautes Études, 

Laboratoire d’études sur les monothéismes, Francia. 

Francisco García Bazán. Consejo Nacional de 

Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET), 

Argentina. 

Marilena Maniaci. Università di Cassino, Italia. 

Jürgen Miethke. Universität Heidelberg, Alemania. 
 

MIEMBRO DEL CONSEJO CIENTÍFICO FALLECIDO  

Héctor Padrón, Universidad Católica de Santa Fe, 

Argentina. 



Scripta Mediaevalia es una publicación semestral. El área del conocimiento al que se dirige la revista se define como 

"pensamiento medieval". Se trata de aquel sector transitado por los denominados borders, es decir, aquellos 

académicos e investigadores que han radicado su objeto de estudio en las problemáticas confluencias de disciplinas 

afines tales como la filosofía, la historia, la teología, la literatura y otras más. Lejos de significar indefiniciones, estos 

aportes procuran una mirada holística y, sobre todo, realista de la Edad Media, período en el que las divisiones 

disciplinares estancas propias de la Modernidad, y que hoy nos parecen insuperables, no existían. 

Las contribuciones son puestas a consideración del arbitraje de dos pares ciegos.  

Ética de Publicación: Se basa en los Principios de transparencia y buenas prácticas en publicaciones académicas del 

Comité de Ética de Publicaciones COPE: Committee on Publication Ethics: http://publicationethics.org/. 

 

 

 

  
 

 

 
     

  
  

  

 

Scripta Mediaevalia está bajo una Licencia Creative Commons ATTRIBUTION-

NONCOMMERCIAL-SHAREALIKE 3.0 UNPORTED (CC BY-NC-SA 3.0). Usted es libre de copiar y 

redistribuir el material en cualquier medio o formato; adaptar, transformar y construir a partir 

del material citando la fuente, bajo los siguientes términos: Atribución “” debe dar crédito de manera adecuada, brindar 

un enlace a la licencia, e indicar si se han realizado cambios. Puede hacerlo en cualquier forma razonable, pero no de 

forma tal que sugiera que usted o su uso tienen el apoyo de la licenciante. No Comercial "”no puede hacer uso del 

material con propósitos comerciales. Compartir Igual "” Si remezcla, transforma o crea a partir del material, debe 

distribuir su contribución bajo la misma licencia del original. No hay restricciones adicionales "” No puede aplicar 

términos legales ni medidas tecnológicas que restrinjan legalmente a otras a hacer cualquier uso permitido por la 

licencia. Para más información, consulte: https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/. Scripta Mediaevalia 

proporciona acceso abierto inmediato a su contenido, no cobra ninguna tasa por los textos publicados y tampoco por 

los textos sometidos a evaluación, revisión, publicación, distribución o descarga. 

 

Envíe su trabajo a:  

 https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/about/submissions  

 
El envío de un artículo u otro material a la revista implica la aceptación de las siguientes condiciones: 

Que sea publicado bajo Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported (CC 
BY-NC-SA 3.0) 

Que sea publicado en el sitio web oficial de la revista Scripta Mediaevalia, de la Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad Nacional de Cuyo, Mendoza, Argentina: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta y con 
derecho a trasladarlo a nueva dirección web oficial sin necesidad de dar aviso explícito a los autores. 

Que permanezca publicado por tiempo indefinido. 

Que sea publicado en cualquiera de los siguientes formatos: pdf, xlm, html, epub; según decisión de la 
Dirección de la revista para cada volumen en particular, con posibilidad de agregar nuevos formatos aún después 
de haber sido publicado.  

 

http://publicationethics.org/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/3.0/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/about/submissions
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta
http://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_serial&pid=2525-1813&lng=es&nrm=iso


 

ÍNDICE  
 

Scripta Mediaevalia – 2025 
NÚMERO ESPECIAL 

ÍNDICE
  

PRESENTACIÓN DEL NÚMERO TEMÁTICO
  

Étienne H. Gilson: A 140 años de su nacimiento | Étienne H. Gilson: 140 
Years Since His Birth 

 CEFERINO MUÑOZ MEDINA 11 

 MANUEL ALEJANDRO SERRA PÉREZ 11 

 

ARTÍCULOS 

 

Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson | Humanism and 
Christian Humanism in Étienne Gilson 

 JOSÉ ÁNGEL GARCÍA CUADRADO 17 

 

Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella 
hermenéutica del sui generis | Étienne Gilson On the Augustinian 
Notion of Illuminatio and the Hermeneutical Discussion on Sui Generis 

 ORIOL PONSATÍ-MURLÀ 43 

 

Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne 
Gilson | Notes On a Metaphysics of Ens and the Actus Essendi According 
To Étienne Gilson 

 PATRICIA CAROLINA PÉREZ DE CATALÁN 87 

 

Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El misterio de la significación 
como labor de la filosofía | Étienne Gilson and 20th Century Linguistics: 
The Mystery of Signification as a Task for Philosophy 

 FELICITAS CASILLO 109 



 

 

Étienne Gilson, Formación y Realización | Étienne Gilson, Formation 
and Realization 

 RICHARD FAFARA 123 

Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre 
la filosofía cristiana | Standing On the Shoulders of Giants to Refine 
Gilson’s Teaching About Christian Philosophy 

 PETER A. REDPATH 165 

 

La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 
| The Question of A “Spirit of Medieval Philosophy”: Étienne Gilson 
Today 

 MARÍA JESÚS SOTO-BRUNA 196 

 JAVIER ORMAZABAL ECHEVERRÍA 196 

 

La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del 
esse según Étienne Gilson | The Root of the Finitude of Ens: Self-
Determination and Potentiality of Esse According To Étienne Gilson 

 CECILIA GIORDANO 216 

 

RESEÑA
  

THIERRY-DOMINIQUE HUMBRECHT, Introduction à la métaphysique de 
Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 2023, 321 pp., - 
ISBN 978-2-7116-3094-3 

 JUAN JOSÉ HERRERA 248 

 



 

NÚMERO ESPECIAL 
  



10 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

PRESENTACIÓN DEL NÚMERO TEMÁTICO  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Scripta Mediaevalia – Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 |  CC BY-NC-SA 3.0 11 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 11-13 

 Licencia Creative Commons Attribution-Noncommercial-Sharealike 3.0 Unported 

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index 

 
 
 

Étienne H. Gilson: A 140 años de su nacimiento 
Étienne H. Gilson: 140 Years Since His Birth 

 Ceferino Muñoz Medina 
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) 

Universidad Nacional de Cuyo, 
Facultad de Filosofía y Letras 

Argentina 
Universidad Gabriela Mistral 

Chile 
ceferino.munoz@ffyl.uncu.edu.ar 

 Manuel Alejandro Serra Pérez 
Universidad Internacional De La Rioja 

Facultad de Ciencias de la Educación y Humanidades 
España 

manuel.serra@um.es  

En 2024 se cumplieron los 140 años del nacimiento de Étienne 
Gilson, motivo por el cual Scripta Mediaevalia dedica este número 
monográfico a uno de los más grandes filósofos del siglo XX, cuya 
obra ha marcado de manera indeleble la historia de la metafísica 
y de los estudios medievales. Gilson no solo revitalizó el tomismo 
y mostró la centralidad del esse en la reflexión metafísica, sino que 
además impulsó un renovado diálogo entre filosofía, historia y 
teología, proyectando el pensamiento medieval hacia las 
problemáticas del presente. Con este volumen, nuestra revista 
quiere subrayar la vigencia y la fecundidad de su legado, y al 
mismo tiempo manifestar el compromiso editorial de ofrecer un 
espacio de reflexión crítica y de homenaje académico a figuras de 
esta magnitud. Nos llena de orgullo reunir en estas páginas a 
investigadores de reconocido prestigio, todos ellos especialistas en 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://orcid.org/0000-0003-0372-789X
mailto:ceferino.munoz@ffyl.uncu.edu.ar
https://orcid.org/0000-0002-0975-6029
mailto:manuel.serra@um.es


Presentación del número temático: Étienne H. Gilson: A 140 años de su nacimiento 

12 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

la obra gilsoniana, que aportan lecturas rigurosas, originales y 
sugerentes. 

Abre el volumen el artículo de José Ángel García 
Cuadrado, Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson, 
donde se examina cómo Gilson distingue entre el humanismo 
literario del Renacimiento y un humanismo más profundo, basado 
en la dignidad de la naturaleza humana. El autor resalta la 
originalidad del concepto de “humanismo cristiano”, acuñado 
tempranamente por Gilson y más tarde asumido por pensadores y 
por el Magisterio eclesial. 

Oriol Ponsatí-Murlà continúa con su estudio Étienne Gilson sobre 
la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del 
sui generis. Allí propone una relectura de la teoría agustiniana del 
conocimiento desde la perspectiva gilsoniana, centrada no en el 
“cómo” de la iluminación, sino en el “por qué” es posible conocer. 
Además, defiende filológicamente la interpretación de Gilson del 
célebre pasaje del De Trinitate. 

Patricia Pérez de Catalán, en Apuntes sobre una metafísica del ens 
y el actus essendi según Étienne Gilson, aborda cómo el ser se 
manifiesta al intelecto humano desde la experiencia de los 
existentes. Siguiendo la línea de Tomás de Aquino, Gilson advierte 
la necesidad de esclarecer la relación entre ente, esencia y acto de 
ser, evitando confusiones con las nociones meramente lógicas y 
accediendo a una comprensión más fiel de la realidad. 

En Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: el misterio de la 
significación como labor de la filosofía, Felicitas Casillo analiza 
cómo Gilson dialoga con Saussure, Benveniste y Chomsky. Frente 
a la visión del lenguaje como un sistema de signos cerrado, Gilson 
insiste en que la significación remite a una dimensión metafísica 
que solo la filosofía puede esclarecer. 

Richard Fafara aporta una panorámica biográfica en Étienne 
Gilson, formación y realización, repasando las etapas 
fundamentales de su vida intelectual, así como sus vínculos con 
importantes figuras del ámbito académico internacional. Más que 
un recuento cronológico, este trabajo muestra el modo en que se 
fue gestando un pensamiento que supo entrelazar cultura, filosofía 
y espiritualidad. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Ceferino Muñoz Medina y Manuel Alejandro Serra Pérez 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 13 

Peter A. Redpath, en Subirse a hombros de gigantes para pulir la 
enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana, revisa el debate 
sobre el concepto de filosofía cristiana. Con apoyo en otros 
estudiosos, matiza y profundiza la posición gilsoniana, 
contribuyendo a clarificar las dificultades que incluso el propio 
Gilson enfrentó al definir de modo unívoco este término. 

Cecilia Giordano ofrece en La raíz de la finitud del ente: 
autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson un 
análisis de la finitud del ente a partir de la lectura gilsoniana de 
Santo Tomás. Examina la hipótesis de que no solo la esencia limita 
al ser, sino que el mismo esse, en su autodeterminación y medida, 
comporta un aspecto de potencialidad. Su estudio replantea la 
clásica relación acto-potencia a la luz de la noción de virtus essendi. 

El número se cierra con el artículo de María Jesús Soto-Bruna y 
Javier Ormazabal Echeverría, La cuestión de un “espíritu de la 
filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy. En él se examina la vigencia 
de la noción de “espíritu” de la filosofía medieval, interrogando si 
puede hablarse de una unidad en un campo tan diverso, que 
incluye tradiciones judía, islámica, cristiana y neoplatónica. A 
partir de estas tensiones, los autores reflexionan sobre la 
actualidad del planteo gilsoniano. 

Con este conjunto de estudios, Scripta Mediaevalia busca no solo 
conmemorar a uno de los grandes maestros del pensamiento 
filosófico del siglo XX, sino también seguir abriendo caminos de 
investigación a la luz de su legado. Que este homenaje, a 140 años 
de su nacimiento, sea un renovado estímulo para el estudio de la 
filosofía medieval y para la constante interrogación por el ser que 
Gilson supo impulsar con apasionada lucidez. 

Los editores 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/




Scripta Mediaevalia – Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 |  CC BY-NC-SA 3.0 15 

ARTÍCULOS  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/




Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 17 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Vol. 18, N.º 2 JUL-DIC 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 17-41 

 Licencia Creative Commons Attribution-Noncommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index  

 Recibido: 21 de mayo de 2024 - Aprobado: 18 de junio de 2024 

 https://doi.org/10.48162/rev.35.050  

 
 

 
 

Humanismo y humanismo cristiano en Étienne 
Gilson 

Humanism and Christian Humanism in Étienne Gilson 

 José Ángel García Cuadrado 
Universidad de Navarra, 

Facultad Eclesiástica de Filosofía, 
España. 

jagarcia@unav.es 

Sumario 

1. Introducción 
2. Limitaciones de las categorías historiográficas 
3. Edad Media y Renacimiento ¿ruptura o continuidad? 
4. Del humanismo de las Letras al humanismo filosófico. 
5. El humanismo de Santo Tomás de Aquino. 
6. Humanismo cristiano vs humanismo ateo. 

Resumen: Gilson trata en diversos artículos las categorías 
historiográficas de Renacimiento y humanismo, constatando la 
ambigüedad e insuficiencia de esas etiquetas. Describe el “humanismo 
literario” del Renacimiento, pero advierte que hay un sentido más 
profundamente antropológico del “humanismo” fundado en la dignidad 
y valor de la naturaleza humana, muy lejos de los postulados del 
“humanismo ateo”. Sin embargo, ya en sus primeros escritos, introduce 
la novedosa expresión “humanismo cristiano”, donde la dignidad 
humana es llevada a plenitud por su apertura a lo sobrenatural. Por otro 
lado, quizás Gilson sea el primer pensador que introduce la expresión 
“humanismo cristiano” recogido años más tarde por otros autores y, 
finalmente, por el Magisterio de la Iglesia. 

Palabras clave: Renacimiento, dignidad humana, ateísmo, Dios. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.050
https://orcid.org/0000-0002-6881-5981
mailto:jagarcia@unav.es


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

18 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Abstract: In some articles, Gilson discusses the historiographic 
categories of Renaissance and humanism, noting the ambiguity and 
insufficiency of these labels. He describes the “literary humanism” of the 
Renaissance, but warns that there is a more deeply anthropological sense 
of “humanism” founded on the dignity and value of human nature, very 
far from the postulates of “atheistic humanism.” However, already in his 
first writings, he introduced the new expression “Christian humanism”, 
where human dignity is brought to its fullness by its openness to the 
supernatural. Otherwise perhaps Gilson is the first thinker to introduce 
the expression “Christian humanism” picked up years later by other 
authors and, finally, by the Magisterium of the Church. 

Keywords: Renaissance, human dignity, atheism, God. 

1. Introducción 

Étienne Gilson, indudablemente, fue un gran medievalista, y por 
extensión, un magnífico historiador de la filosofía. En efecto, en el 
profesor francés destaca tanto su amplia erudición sobre obras y 
autores medievales, como sus análisis penetrantes sobre las 
doctrinas filosóficas de otras épocas. Una buena muestra de ello es 
el inicio de su trayectoria académica que comenzó en la 
investigación sobre las fuentes del pensamiento cartesiano. Sus 
propuestas pueden ser discutidas o rechazadas, pero no pueden 
obviarse de entrada. 

Su profundo conocimiento de la historia de la filosofía le permite 
tratar con competencia cualquier época, no sólo la medieval. Años 
después de su muerte, Jean-François Courtine editó algunos 
trabajos de Gilson bajo el título Humanisme et Renaissance.1 En este 
libro se recogen artículos y conferencias sobre Cayetano, Marsilio 
Ficino, Pomponazzi y otros autores renacentistas. A este propósito, 
Gilson se cuestiona el concepto de humanismo desde el punto de 
vista literario, tal como se concebía en la cultura renacentista. La 
idea de fondo que el pensador francés sostenía era que en el 
pensamiento medieval pervivió de algún modo el ideal de las letras 
clásicas, tal como reivindicaron posteriormente los autores 
renacentistas. Merece la pena detenerse en algunas 

 
1 Étienne Gilson, Humanisme et Renaissance, Jean-François Courtine (ed.), Paris: J. Vrin, 
1983. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 19 

consideraciones de tipo historiográfico desarrolladas por Gilson 
en esta obra.  

2. Limitaciones de las categorías historiográficas 

Decíamos anteriormente que Gilson fue un gran historiador de la 
filosofía, y un gran filósofo. Por eso, sabe relativizar y tomar 
distancia de las categorías historiográficas que en ocasiones 
parecen demasiado rígidas y artificiales. Courtine, en su breve 
presentación a la recopilación de artículos antes mencionada, 
afirmaba:  

Parti en 1913 d’une thèse sacrifiant encore largement à la 
Quellenforschung, puisqu’il s’agissait de dégager les sources 
“médiévales” de la doctrine cartésienne de la liberté, Étienne 
Gilson n’a plus cessé en réalité de s’interroger sur les catégories 
classiques de l’historiographie, sur la problématique générale de 
la “périodisation”, des “frontières”. Qu’en est-il plus précisément 
de ces “notions vagues” de moyen âge et de renaissance qui ne se 
laissent définir que contradictoirement et qui constituent le plus 
souvent autant de “mythes” en fonction desquels bien des 
historiens, quand il s’agit de mettre en perspective des données 
par ailleurs solidement attestés, reconduisent synthèses 
convenues et vues traditionnelles ? S’il met en relief 
“l’humanisme médiéval” ou propose la catégorie d’ “humanisme 
théologique”, ce n’est point pour défendre une “position 
essentiellement an-historique”, contrairement à ce qu’E. Panofsky 
suggérait pour le critiquer (Renaissance an Renaissances in 
Western Art, Londres, 1970, p. 6, n. 1), ni pour présenter je ne sais 
quelle continuité doctrinale, mais c’est au contraire qu’Étienne 
Gilson cherche à marquer les véritables ruptures, à souligner les 
glissements qui s’opèrent insensiblement jusque chez des auteurs 
que se définissent pourtant comme fidèles commentateurs, à 
préciser les transformations qui affectant les problématiques les 
plus désespérément “classiques”. C’est ce que manifestent les 
“notes” ici rassemblées autour de Cajetan ainsi que les études 
consacrées à la question de “l’immortalité de l’âme”.2  

Así pues, Gilson no dejó de cuestionar las categorías 
historiográficas y los problemas de la periodización. Con respecto 

 
2 Courtine Avant-propos, Gilson 1983: s.p.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

20 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

a la distinción entre Edad Media y Renacimiento, Gilson ha de 
reconocer que se trata de “nociones vagas”, que sólo pueden 
definirse de manera contradictoria y que a menudo constituyen 
otros tantos “mitos” creados por los historiadores. Así como la 
modernidad filosófica ya se encontraba, de algún modo, en la 
teología medieval, la filosofía renacentista se hallaba, ciertamente 
de modo seminal, en la escolástica medieval y en la patrística de 
los primeros siglos. Lejos de preconizar tesis “rupturistas”, Gilson 
parece complacerse en mostrar la continuidad doctrinal de ideas y 
planteamientos en el pensamiento anterior. Ciertamente, tanto en 
el renacimiento como en la modernidad hay novedad, pero no 
parece razonable postular un continuo renacer a partir de cero o 
de la nada. La historia de las ideas es un relato sinuoso, poco lineal, 
a veces contradictorio, aunque siempre apasionante. De pequeñas 
modificaciones en las interpretaciones de autores anteriores, se 
derivan consecuencias que marcarán nuevos rumbos del pensar. 

Esta problemática es abordada directamente por Gilson en 1929 a 
la largo de la conferencia “Humanisme medieval et Renaissance”.3 
Al abordar la necesidad de ordenar los hechos históricos y cambios 
epocales afirma: “Notre enseignement de l’histoire vit d’une 
classification commode, qui répartit les faits en époques nettement 
séparées: antiquité, moyen âge, Renaissance, temps modernes”.4 Se 
trata, pues, de una clasificación adoptada por motivos de 
“comodidad”, o más bien, de necesidad de simplificar en pocas 
palabras lo que sería complejo distinguir. Se trata, por tanto, de 
una clasificación artificial y, hasta cierto punto “arbitraria”. Gilson 
reconoce, sin embargo, la utilidad de estas categorizaciones, que 
responden a algunos datos reales. Con todo, Gilson previene de una 
cierta ingenuidad si no se advierte la continuidad de la realidad 
histórica, que resiste a fragmentarse en pedazos tan distintos como 
nuestros conceptos. 

Il y aurait quelque ridicule à soutenir que rien dans la réalité ne 
correspond à ces divisions, et nous espérons ne pas laisser 
l’impression d’y succomber ; mais il y a quelque naïveté, et il nous 

 
3 Gilson, 1983: 7-32; 1930: 1-17. Cito primero por la recopilación de Courtine; en segundo 
lugar, por el artículo original: no hay diferencias entre ambos textos. Prefiero mantener la 
fecha de la primera aparición del artículo, pues los datos históricos son relevantes de cara 
a reconstruir el pensamiento de Gilson.  
4 Gilson, 1983: 7; 1930: 171. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 21 

semble que certains en Font preuve, à ne pas se rendre compte 
que la continuité du réel ne se laisse pas aisément fragmenter en 
morceaux aussi distincts que nos concepts.5  

Por esta razón, Gilson propone someter a crítica esas etiquetas 
historiográficas confrontándolas con la realidad de los hechos. En 
efecto, el conocimiento más directo de las fuentes y de los datos 
históricos son la piedra de toque para garantizar la validez de 
nuestros conceptos: 

Il n’est pas mauvais de soumettre de temps en temps à l’épreuve 
des faits les classifications reçues, de faire subir à nos concepts 
une épreuve de résistance et de voir jusqu’à quel point ils sont 
capables de supporter sans se rompre le poids de la réalité. La 
chose est d’autant plus nécessaire que le nombre des faits connus 
augmente chaque jour, en histoire comme en science, et que, en 
histoire comme en science, le droit des théories à l’existence est 
exactement proportionnel à leur pouvoir d’interpréter les faits.6  

En un artículo posterior, publicado en 1958 (“Notes sur une 
frontière contestée”), Gilson vuelve a dirigir su mirada hacia los 
conceptos más o menos arbitrarios ideados por los historiadores. 
Las síntesis históricas responden a un conjunto de datos históricos 
escrupulosamente verificados por los eruditos, fruto de una 
detallista y exacta investigación, junto a -según Gilson- unas 
buenas dosis de imaginación y arbitrariedad.  

Si quelque observateur s’intéresse plus tard à la manière dont 
nous écrivons aujourd’hui l’histoire, les occasions de surprise ne 
lui feront pas défaut. Parmi les remarques que lui suggérera son 
étude, on peut en prévoir une presque à coup sûr. Certaines 
synthèses historiques élaborées de nos jours lui sembleront un 
mélange d’érudition scrupuleuse, attentive aux détails, soucieuse 
au plus haut point de vérité et d’exactitude, mais aussi 
d’imagination débridée et d’un arbitraire entier dans le 
traitement, l’organisation et la mise en perspective des faits ainsi 
établis.7  

 
5 Gilson, 1983: 7; 1930: 171. 
6 Gilson, 1983: 7-8; 1930: 171-172.  
7 Gilson, 1983: 103; 1958: 59. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

22 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

La erudición y precisión de los datos no nos libra de ofrecer 
generalizaciones abstractas y vagas que, sin embargo, acaban por 
imponerse como dogmas, sin advertir las grandes limitaciones de 
esas etiquetas: 

Des érudits qui ne se permettraient pas de fixer une date, un nom, 
ou un lieu sans s’entourer de toutes les précautions, semblent 
n’éprouver aucun scrupule à manier des notions aussi vagues que 
celles de Moyen Age, de Renaissance, d’humanisme, d’antiquité, 
d’homme moderne et autres du même genre. Leur puissance 
d’affirmation est alors illimitée, et rien n’est plus naturel. On n’est 
jamais embarrassé par les nuances quand on parle de ce que l’on 
ne connaît pas.8 

Lógicamente, las categorías historiográficas son de utilidad para 
hacer más comprensibles fenómenos culturales, ya de por sí muy 
complejos: pero cuando la idea tiene prioridad sobre los hechos, y 
se fuerzan los hechos con interpretaciones simplificadoras, las 
etiquetas son un obstáculo por deformar la realidad de los hechos. 
El historiador no puede sustraerse por completo a los 
condicionamientos históricos, culturales e ideológicos del 
momento, pero al menos debería estar en condiciones de 
cuestionarse sus propios presupuestos para abrirse a la realidad:  

La seule question dont is s’agit est celle que soulève l’usage de 
certaines catégories historiques dont les historiens ont autant de 
mal à se défaire vain que les faits en ont à s’en accommoder. 
Il est sans doute vain de s’en prendre à des habitudes d’esprit à 
tant de circonstances politiques, philosophiques et religieuses 
diverses dont l’historien subit les effets et sur lesquelles il ne peut 
rien. A cet égard, l’histoire décrit des situations sans s’apercevoir 
qu’elle est elle-même en situation. Le seul espoir qu’un historien 
puisse avoir de se libérer du parochialisme historique dont il 
souffre, consiste en un effort assez difficile, et qui ne va d’ailleurs 
pas sens risques, pour élargir ses perspectives aux dimensions 
d’une situation si vaste que celle dont il s’occupe paraisse 
insignifiante en comparaison.9  

El filósofo francés lleva más lejos su crítica a las clasificaciones 
historiográficas o, mejor dicho, al método utilizado por la historia, 

 
8 Gilson, 1983, 103; 1958: 59. 
9 Gilson, 1983: 124; 1958: 80.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 23 

donde la definición preconcebida se impone a los hechos; 
lógicamente Gilson, propone un acercamiento muy distinto: 
primero estudiar los hechos y después avanzar una definición:  

Pour savoir ce que furent le moyen âge et la Renaissance, il ne faut 
donc pas les définir a priori, puis en écrire l’histoire, mais en 
écrire l’histoire, puis les définir. C’est le contraire que l’on fait. On 
commence par poser comme un dogme une définition arbitraire 
du moyen âge considérée dans son essence, ensuite de quoi, 
étendant l’histoire sur cette définition comme sur un lit de 
Procuste, on en rogne tout ce qui se permet de dépasser. Les faits 
en excédent, on les oublie, on en décrété a priori l’inexistence, on 
en démontre déductivement l’impossibilité. Lorsque leur 
évidence devient criante au point d’en être gênante, il reste 
encore une méthode élégante pour s’en débarrasser: on les 
transfère sous un autre concept et l’on croit les avoir transférés 
par là même dans un autre ordre de réalité.10  

3. Edad Media y Renacimiento ¿ruptura o continuidad? 

Las anteriores consideraciones constituyen el contexto del estudio 
del pensamiento de la Edad Media y del Renacimiento. Gilson, 
frente a gran parte de la historiografía del momento, es partidario 
de una tesis continuista, mientras que otros autores, como Garin, 
apuestan por tesis rupturistas.11 Para Gilson, el pensamiento 
renacentista es una continuación de ideas ya presentes en las 
universidades medievales, las cuales se convirtieron en vehículos 
de transmisión del pensamiento clásico y patrístico.  

Gilson se posiciona claramente frente a hipótesis historiográficas 
que nada tienen que ver con los hechos históricos. Por ejemplo, 
Gilson argumenta que los humanistas, como Petrarca, no se 
oponen a la Edad Media, sino al escolasticismo logicista, que 
esteriliza el pensamiento y diseca la reflexión sobre los verdaderos 
problemas filosóficos y existenciales.12 Gilson explica con estas 
palabras dos errores metodológicos a la hora de abordar los 
hechos históricos: 

 
10 Gilson, 1983, 30; 1930, 194. 
11 Una buena síntesis de la polémica historiográfica, con la bibliografía pertinente puede 
encontrarse en González, 1994.  
12 Gilson, 1983: 105, 111, nt. 5; Gilson, 1958, 61, 67, nt. 5. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

24 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

On comprend par-là l’acharnement de certains à maintenir des 
positions qui n’ont rien à voir avec l’histoire. On comprend aussi 
ce phénomène vraiment curieux, qu’il soit impossible de faire 
croire aux partisans des deux thèses opposées que la réalité 
historique est indifférente à l’une comme à l’autre et que ne pas 
accepter leurs propres catégories historiques ne soit pas par là 
même en accepter d’autres, qu’ils ont bien raison de rejeter. Les 
deux erreurs de perspective se tiennent, elles vivent l’une de 
l’autre. Si l’on veut absolument poser des problèmes aussi irréels, 
qu’on le fasse franchement hors de l’histoire. De 1150 à 1250 
environ, l’Occident a fait preuve d’une fécondité remarquable en 
maint domaine, mais ce n’est pas alors que les problèmes se sont 
posés, c’est vers 1350, lorsqu’une dialectique stérile commençait 
d’envahir le champ entier des études. Qui de nous, excède de tant 
de pédants insupportables, ne serait alors tourné avec sympathie 
du côté des historiens, des orateurs et des poètes?13 

Gilson prosigue en su argumentación concluyendo, de manera un 
tanto provocadora, que el Renacimiento es un invento de los 
historiadores, a los que, al menos, se les debe pedir que respeten 
los hechos: “La vérité es que le Renaissance est devenue la propriété 
exclusive des historiens. Ils y ont bien droit, puisque ce sont eux qui 
l’ont fabriquée. Encore faudrait-il respecter les faits”.14 Sin embargo, 
esas categorías historiográficas “inventadas” por los historiadores 
juegan un papel importante para remarcar la propia identidad del 
historiador: nos inventamos ⸺ingenuamente, advierte Gilson⸺ 
los adversarios, proyectando nuestras visiones del mundo en el 
pasado, para distanciarnos de ese pasado, que es, sin duda, mucho 
más ridículo que nuestro presente: “Nous pensons sincèrement, 
naïvement, que plusieurs d’entre nous inventent spontanément des 
adversaires fictifs parce que s’opposer aide beaucoup à se poser”.15.  

Gilson no dejará de criticar, con un toque de ironía, la 
distorsionada visión de los hechos creada interesadamente. Sin 
nombrarlo, Gilson parece enfrentarse a una historiografía 
marxista que cree en el progreso dialéctico de la historia. En efecto, 
para presentar una visión dialéctica de la historia era preciso 

 
13 Gilson 1983: 131; 1958: 87.  
14 Gilson, 1983: 131, nt. 8; 1958, 87, nt. 8. 
15 Gilson, 1983: 131, nt. 8; 1958, 87, nt. 8. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 25 

inventar a los dos oponentes en conflicto, y así surgieron los dos 
mitos de la Edad Media y del Renacimiento: 

De véritables partis sont en présence, et comme il a bien fallu 
inventer les classes pour avoir une lutte des classes, il a été très 
utile d’inventer les deux mythes du “moyen âge” et de la 
“Renaissance” pour avoir sous la main des causes à défendre ou à 
combattre, bref, des camps religieux, philosophiques ou même 
simplement pédagogiques à dresser face à face, pour les 
opposer.16  

Lo paradójico de las categorías historiográficas ideadas por los 
historiadores, encuentra, según Gilson, un ejemplo paradigmático: 
las categorías de “moderno” y “antiguo” (“antimoderno”), o, con 
términos más apropiados, las discusiones entre moderni y antiqui. 
En efecto, según una historiografía dialéctica, los moderni, 
propugnadores de novedades, se deben oponer a los antiqui, 
quienes se aferran a esquemas del pasado y se oponen a toda 
originalidad del pensamiento. Según esto, los modernos vendrían 
representados por los pensadores renacentistas que traen aire 
fresco y renovado a un pensamiento medieval agotado y rígido. 
Esa lucha entre las nuevas corrientes “progresistas” y los 
nostálgicos del pasado, “conservadores”, no resiste a un análisis 
riguroso de los hechos.  

En efecto, en el siglo XV, los antiqui no eran los medievales, sino 
aquellos que propugnaban la vuelta a la antigüedad clásica, a la 
cultura griega y romana, a Cicerón y a Virgilio; es decir, eran los 
humanistas renacentistas. Por su parte, los moderni eran los 
dialécticos que, bajo el influjo nominalista, se ejercitaban en 
abstractos y estériles juegos lógicos que fueron duramente 
criticados por los humanistas, como Erasmo, Luis Vives o Tomás 
Moro. El blanco de sus críticas mordaces no fueron los grandes 
escolásticos medievales (Tomás de Aquino o Buenaventura), sino 
los dialécticos y lógicos conceptualistas. Así lo describe Gilson, a 
propósito de la obra del humanista Salutati.  

Nous avouons ne pas savoir quel sens Salutati eût donné à ces 
mots [homo mediaevalis, homo modernus]. S’il est dans son œuvre 
des endroits où lui-même revendique ce titre, ils nous ont échappé 

 
16 Gilson, 1983, 130; 1958, 86.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

26 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

et nous ignorons en quel sens il peut avoir employé cette 
expression. Il est en revanche certain que ses contemporains et 
ses successeurs immédiats en ont régulièrement usé en un sens 
exactement contraire à celui qu’on lui donne aujourd’hui. Dans 
nos histoires, ce sont les humanistes, hérauts de la Renaissance, 
qui sont les modernes; dans la perspective des quinzième et 
seizième siècles les modernes étaient les gothiques et les 
scolastiques, les anciens étant les artistes de la Grèce et de Rome, 
ainsi que ceux que s’attachaient à faire revivre leur style dans les 
Lettres aussi bien que dans les arts plastiques. Les deux ordres 
avaient partie liée; dans les deux cas, celui que nous appelons 
aujourd’hui un humaniste, donc un moderne, était à vrai dire un 
anti-moderne.17  

Como se puede advertir, los tradicionales esquemas dialécticos son 
insuficientes a la hora de abordar la relación entre mundo antiguo, 
mundo medieval y mundo renacentista. Ya no resulta sencillo 
distinguir qué es signo de “progreso” de lo que es signo 
“reaccionario”: los procesos históricos son, en realidad, mucho 
más complejos de describir y analizar que el simplificador 
esquema progreso/reacción. En este sentido, a propósito de 
Petrarca, afirma Gilson : 

Pétrarque qui regarde à la fois en arrière et en avant, mais dont 
la singularité consiste à se tourner en arrière pour regarder en 
avant. Cela peut se dire, car les réactionnaires eux-mêmes sont à 
leur manière des novateurs, mais, quand tout est dit, l’innovation 
qui consiste à retourner en arrière diffère de celle qui se propose 
de progresser en avant.18  

4. Del humanismo de las Letras al humanismo filosófico 

Hasta el momento nos hemos limitado a constatar la vaguedad y 
aleatoriedad de las categorías historiográficas, según el filósofo 
francés. Concretamente, Gilson dirige su mirada hacia las 
categorías de “humanismo”, “Edad Media” y “Renacimiento”. Él 
mismo reconoce la dificultad de hallar una definición satisfactoria 
de estas categorías: “Mais, redisons-le il n’y a pas de définition 

 
17 Gilson, 1983: 122-123; 1958: 78-79.  
18 Gilson, 1983: 122-123; 1958: 78-79. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 27 

officielle des mots «renaissance» y «humaniste»”.19 Ya advertimos 
anteriormente cómo Gilson critica el uso de nociones tan vagas 
como Renacimiento o humanismo; con cierta sutilidad, afirma que 
no nos preocupamos de los matices cuando hablamos de lo que no 
sabemos, para lo cual ideamos etiquetas cuyo contenido está por 
determinar.20  

Antes de criticar la idea tradicional de Renacimiento, Gilson se 
esforzará por definirla, tarea nada fácil : “C’est à une critique de ce 
genre que nous voudrions soumettre l’idée traditionnelle de 
Renaissance, mais avant de la critiquer il faut la définir. Ce n’est pas 
chose facile”.21  

Desde el punto de vista religioso se tiende a emparentar 
Renacimiento y Reforma luterana en la medida en que ambas se 
oponen a la teología medieval. También es cierto que humanismo 
y Reforma concurren, cada uno con su metodología propia, a 
suscitar una serie de efectos en la vida religiosa de Europa; por 
ejemplo, la renovación de la exégesis bíblica y el desarrollo de los 
estudios patrísticos. Pero es mucho más lo que los separa de fondo: 
mientras que el humanismo renacentista supone la exaltación de 
la naturaleza humana, esta afirmación de lo humano supone la 
negación de la Reforma en su misma esencia.22 Lutero, con los 
humanistas de su tiempo, clama contra la Edad Media, pero por 
distintos motivos y de manera diversa. En efecto, el reformador 
alemán critica especialmente a Tomás de Aquino, por haber 
helenizado (y corrompido) el cristianismo, mientras que los 
humanistas miran con admiración al mundo clásico de Grecia y 
Roma. Lutero, -afirma Gilson- detestaría cordialmente a san 
Bernardo y san Agustín de haberlos conocido; no obstante, el 
Reformador “rescata” lo más “oscuro” de la cultura medieval: el 
menosprecio de la naturaleza y de la ciencia secular, así como el 
uso de la filosofía (y la razón) en la religión; y, principalmente, la 
reforma luterana exalta unilateralmente la gracia concebida como 
un sustitutivo de la naturaleza, en lugar de ser su coronamiento.23  

 
19 Gilson, 1983: 83, nt. 1; 1955b: 131, nt. 1. 
20 Gilson, 1983: 103;1958: 59.  
21 Gilson, 1983: 172; 1930: 8. 
22 Gilson, 1983: 172; 1930: 8. 
23 Gilson, 1983: 174; 1930: 10. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

28 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

El humanismo viene definido por su amor a las artes, a la cultura 
y a las letras clásicas; y, consecuentemente, por el valor y belleza 
del hombre, por la dignidad de la naturaleza humana. Así pues, si 
la Edad Media se podría definir como el desprecio del mundo 
(contemptus saeculi), el Renacimiento sería la valorización de la 
naturaleza y del hombre. Esta es la interpretación tradicional que 
se imponía en las mentes europeas cuando Gilson escribía (y 
quizás, siga sobreviviendo esa idea en nuestras mentes). Para el 
pensador francés, existió algo parecido a un “humanismo 
medieval”, que se continuó en el “humanismo renacentista”:  

Il s’en faut de beaucoup que les vues traditionnelles de l’histoire 
s’accordent avec cette conclusion. Tout au contraire, non contents 
d’affirmer que le moyen âge ne s’est pas intéressé aux lettres 
antiques, les historiens entreprennent parfois de démontrer qu’il 
ne pouvait pas le faire et qu’un humanisme eût été sa véritable 
négation. L’humanisme, c’est à la fois le culte de l’antiquité 
grecque et romaine, le sentiment de la valeur et de la beauté de la 
forme prise en elle-même, c’est enfin le sentiment correspondant 
de la valeur, de la dignité de la nature et de l’homme comme tels. 
Le contemptus saeculi, voilà, dit-on, le moyen âge ; le prix de la 
nature et de l’homme, voilà la Renaissance. Antithèse absolue.24  

Para Gilson es indudable que en la Edad Media hubo un interés por 
las letras clásicas (especialmente por Cicerón), así como, desde 
luego, por la filosofía griega (Aristóteles, Platón y los 
neoplatónicos); por consiguiente, se puede hablar de un 
“humanismo medieval”. Para ejemplificarlo acude a la figura de 
Alcuino de York al que no tiene reparo en calificarlo como 
“humanista cristiano” pues desea incorporar el helenismo al 
cristianismo.25 Es más, Gilson afirma complacido que existe una 
Atenas de Cristo, que es Francia: “l’Athènes du Christ existe, elle est 
en France, son fondateur n’est autre que le maître d’York et de Saint-
Martin de Tours”.26 Gilson pasa revista entonces a los autores que 
en la Francia medieval cultivaron este humanismo, hasta llegar a 
santo Tomás. Para Gilson, ese “humanismo medieval cristiano” 

 
24 Gilson, 1983: 175; 1930: 11. 
25 Gilson, 1983: 176-182; 1930: 12-18. 
26 Gilson, 1983: 182; 1930: 18. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 29 

alcanza su madurez en el siglo XIII: se pasa de un humanismo 
literario a un humanismo filosófico: 

C’est donc bien un mouvement profond et étendu que 
l’humanisme médiéval, et l’on peut ajouter que, bien loin de 
disparaître au XIIIe siècle, il ne fait que s’approfondir encore, tout 
en revêtant une autre forme. De littéraire il devient 
philosophique. L’importance du fait et la méconnaissance où on 
le tient son telles qu’in vaut la peine d’y insister.27 

Gilson se resiste a aceptar la “mutilación” del humanismo que lo 
reduce únicamente al gusto por las letras clásicas, sin hacer 
referencia a toda una concepción del hombre y del mundo:  

Mais aussitôt que l’on réintègre la philosophie classique dans 
l’Humanisme, tout le problème change de face. On reproche au 
moyen âge en général, et au XIIIe siècle en particulier, de s’être 
entête d’Aristote ; admettons −dato non concesso− que l’on ait 
raison, on ne peut cependant pas lui reprocher à la fois deux 
erreurs aussi complètement contradictoires: avoir méconnu la 
valeur de l’antiquité et s’être engoué d’Aristote. […] Si donc l’on 
admet que, par-delà l’Humanisme de la lettre et de la forme, il y a 
un humanisme de l’esprit, avec tout ce qu’il implique de 
confidence dans la stabilité, la valeur, l’efficacité de la nature et 
de l’homme, on ne peut plus méconnaître qu’en assimilant 
Aristote, le moyen âge assimilant l’hellénisme même dans ce qu’il 
a d’éternellement valable et opérait une révolution bien plus 
profonde que celle de l’art d’écrire, une révolution dans l’art de 
penser.28 

Así pues, el humanismo más que una revolución en el arte de 
escribir supone una revolución en el pensar. Y esta revolución, 
afirma Gilson, se debe principalmente a santo Tomás. Él no era un 
humanista, en el sentido que la historiografía moderna da a esta 
palabra, pero su filosofía está imbuida de humanismo, tanto por lo 
que tiene de asimilación del legado clásico, como, sobre todo, por 
la valoración de la naturaleza: 

On le méconnaîtrait et on le diminuerait étrangement en faisant 
de lui un humaniste, il est tout autre chose et bien plus que cela, 
mais que l’immense édifice du Thomisme contienne l’Humanisme 

 
27 Gilson, 1983: 189; 1930: 25. 
28 Gilson, 1983: 189-190; 1930: 25-26. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

30 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

comme une de ses appartenances, c’est à nos yeux l’évidence 
même. Assimiler, exposer, répandre à travers l’Europe la morale 
et la politique d’Aristote, c’était faire pour la diffusion de la pensée 
antique beaucoup plus que ne pouvait faire l’imitation, même 
heureuse, de quelques vers d’Homère ou de Sophocle.29 

La reivindicación del valor de lo humano llevada a cabo por Tomás 
de Aquino cobrará fuerza especialmente cuando la Reforma 
protestante ponga el acento en la corrupción de la naturaleza 
humana:  

Ce n´était pas seulement une restauration de l’idée de nature 
qu’apportait le Thomisme, cette idée que la Reformation niera 
contre l’affirmation du moyen âge, mais encore une justification 
de l’homme et de la vie dans ce qu’ils ont de proprement humain. 
Saint Thomas ne glorifie pas l’œuvre pour l’œuvre. Il ne la glorifie 
que pour l’Ouvrier, mais il la glorifie tout la même et précisément 
parce qu’elle porte témoignage.30 

Gilson no se detiene en consideraciones complacientes con la 
historiografía del momento que afirma el carácter teocéntrico de 
la Edad Media frente al antropocentrismo renacentista: lejos de 
aceptar este esquema simplificador, Gilson afirma: 

La différence entre la Renaissance et le moyen âge n’est pas une 
différence par excès, mais par défaut. La Renaissance, telle qu’on 
nous la décrit, n’est pas le moyen âge plus l’homme, mais le moyen 
âge moins Dieu, et la tragédie, c’est qu’en perdant Dieu la 
Renaissance allait perdre l’homme lui-même.31 

En consecuencia, es en el siglo XIII cuando el humanismo filosófico 
llega a su esplendor; y no lo hace, precisamente, en detrimento del 
humanismo literario, donde encontramos autores (como Jacopone 
de Todi) en quien pervive el ideal de las letras ciceronianas: 

Si donc l’on considère l’Humanisme dans la plénitude de son 
essence, et dans son esprit non moins que dans sa lettre, bien loin 
de dire qu’il ait subi un recul au XIIIe siècle, on devrait dire que ce 
siècle fut celui de son plein établissement. Mais on se tromperait 

 
29 Gilson, 1983: 190; 1930: 26. 
30 Gilson, 1983: 191; 1930: 27.  
31 Gilson, 1983: 192; 1930: 28. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 31 

même en croyant à la disparition de l’humanisme littéraire 
pendant cette période.32  

En consecuencia, para Gilson es evidente que hubo un humanismo 
filosófico (y literario) en la Edad Media, a pesar de tratarse de una 
idea contraria a lo establecido por la historiografía del siglo XX.  

C’est ce qui est arrivé au moyen âge et à ce qu’il contenait 
d’humanisme. Au lieu de le considérer comme une réalité 
concrète et complexe, que l’analyse historique doit d’abord 
décrire avant d’en former le concept, on en a posé d’emblée un 
concept tout fait, le contemptus saeculi, et c’est la présence de ce 
concept qui empêche maintenant qu’on en écrive l’histoire. 
Prenant tout pour le tout ce qui ne fut qu’une partie, on nie que 
l’autre partie puisse avoir été médiévale, puisqu’étant 
incompossible avec la définition du moyen âge que l’on a posée, 
elle ne saurait lui être rapportée.33  

En este sentido, Gilson critica que la vitalidad del aristotelismo en 
el siglo XVI sea considerada todavía medieval, mientras que 
Petrarca que escribió en el siglo XIV, sea ya, por definición, 
renacentista. Gilson cita como paradigmática la deformación de 
Burckhardt sobre la figura de Dante: sabemos que el autor de la 
Divina Comedia no solo fue medieval, sino la viva encarnación del 
espíritu medieval; pero para el historiador suizo, maestro de 
Nietzsche, Dante es el primer hombre moderno, en los orígenes del 
Renacimiento: puesto que ya se encuentran en Dante aquello que 
se cree característico del Renacimiento, ya no puede ser en modo 
alguno medieval.34 

En definitiva, Gilson nos ofrece una interpretación alternativa a la 
hermenéutica “oficial” acerca de la periodización de la Edad Media 
y el Renacimiento. Pero sus intereses filosóficos estaban 
arraigados desde antes en una concepción del humanismo más 
profunda. 

5. El humanismo de Santo Tomás de Aquino 

 
32 Gilson, 1983: 192; 1930: 28.  
33 Gilson, 1983: 194; 1930: 30.  
34 Gilson, 1983: 195; 1930: 31. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

32 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Con motivo de los 700 años de la fundación de esa Universidad, se 
celebró en Nápoles en 1924, el V Congreso Internacional de 
Filosofía al que acudieron los filósofos más destacados del 
panorama internacional del momento, incluido Gilson quien 
cumpliría en pocos meses los cuarenta años. Era ya profesor en la 
Sorbona y comenzaba a ser conocido en el mundo universitario 
por su tesis sobre la libertad en Descartes, así como por sus 
trabajos sobre filosofía medieval. El título de su intervención, 
relativamente breve, fue “L’humanisme de Saint Thomas d’Aquin”, 
y salió publicada al año siguiente en las actas del congreso.35 Se 
trata, por tanto, del primer trabajo, anterior a los ya citados, en el 
que trata del humanismo cristiano. Sin embargo, este trabajo no 
fue seleccionado por Courtine para formar parte del libro 
Humanisme et Renaissance. No sabemos los motivos de esa 
omisión; quizás se trataba de un artículo de escasa difusión, o la 
línea argumentativa no cuadraba con la del libro recopilatorio. 

En todo caso, esa publicación nos parece relevante, pues es la 
primera vez, al menos de la que tengamos noticia, que Gilson habla 
de “humanismo cristiano”. Nuestro autor arranca su exposición 
situando a Tomás de Aquino en sus raíces italianas Roccasecca, 
Aquino, Monte Casino, Nápoles; no obstante, la exposición se va a 
centrar en su estancia parisina donde desarrollará principalmente 
su magisterio que Gilson no duda en denominar “humanismo”, 
que está inscrito en la entraña de la cultura francesa: “qu’il y a 
fondé une doctrine dont l’histoire est inséparable de la formation de 
l’esprit français. L’humanisme, c’est la France même”.36 

Lo primero que desea destacar Gilson es que con el término 
“humanismo” se quiere referir no al humanismo literario sino al 
humanismo “filosófico” de santo Tomás:  

Mais c’est dire aussi que le thomisme reste étranger à tout souci 
purement littéraire de la forme pour la forme et même que, par 
son esprit le plus profond, il y répugne. Son humanisme 
philosophique, le seul que nous prétendions mettre en évidence, 
ne se réclame que de la pensée ; il consiste en une volonté 

 
35 Gilson, 1925: 976- 989. 
36 Gilson, 1925: 976. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 33 

réfléchie de rendre justice à la beauté de l’homme et d’assurer le 
développement intégral de sa nature.37  

Gilson apunta directamente al corazón del problema de fondo que 
se está dilucidando acerca de la contraposición entre 
Renacimiento y Edad Media: el sobrenaturalismo. En efecto, la 
historiografía moderna se complace en subrayar la rehabilitación 
del hombre llevada a cabo por el Renacimiento, una vez pasados 
los siglos medievales donde el peso de lo sobrenatural no parecía 
dejar espacio a la realización de lo verdaderamente humano. 

C’est un lieu commun, que les temps modernes doivent la 
réhabilitation de l’homme à l’effort de la Renaissance pour libérer 
la Nature du surnaturel dont le moyen âge l’opprimait. Préjugé, 
croyons-nous pour notre part, mais qui marque du moins le point 
précis sur lequel la critique historique doit opérer un 
redressement : la scolastique thomiste a-t-elle usé du surnaturel 
contra la nature, o l’a-t-elle invoqué à son profit, et n’est-ce pas 
elle enfin qui nous l’a rendue? Voilà le point qui décide de tout.38 

Las raíces del humanismo cristiano en general, y el tomista en 
particular, se halla en la revelación cristiana acerca de la creación 
del hombre y en la doctrina de la imagen de Dios39. En definitiva, 
la dignidad humana derivada de la creación divina no se ha visto 
afectada esencialmente por el pecado original, en contra de lo que 
siglos más tarde afirmará Lutero.40  

La théologie de saint Thomas ne contredit nullement mais fonde 
au contraire l’affirmation philosophique de la grandeur originelle 
de l’homme, et qu’elle ne fui ferme aucune possibilité future de 
développement. La grandeur de l’homme, c’est que dieu l’ait fait 
à son image et ressemblance (Génese, 1, 26) : sa possibilité de 
développement toujours ouverte, c’est que la faute originelle ait 
laissé sa nature intacte quant à ce qui est de son essence même, et 
que par conséquent les promesses d’avenir faites à l’homme par 

 
37 Gilson, 1925: 977. 
38 Gilson, 1925: 977. 
39 Marco Jonás Mikalonis. “El poder humano en la interpretación de Rm 13,1 de Santo Tomás 
de Aquino”, Scripta Mediaevalia 10, Nº 2 (2017): 81. 
40 Una buena síntesis acerca de la defensa de Tomás de Aquino de la naturaleza humana 
puede encontrarse en García López, 1975: 139-158. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

34 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

la philosophie ne courent aucun risque d’être jamais désavouées 
para le théologien.41 

El problema de fondo es apuntado por Gilson de manera 
meridiana: la falta de comprensión de las relaciones entre lo 
natural y lo sobrenatural, o entre naturaleza y gracia. Lo que 
Tomás de Aquino reconoce en Aristóteles es el valor de la razón 
natural y de la naturaleza humana; pero a la vez, ésta se muestra 
insuficiente para alcanzar un bien sobrenatural que excede sus 
fuerzas racionales y volitivas. La revelación cristiana y la gracia 
hacen posible al hombre llevar a su plenitud su naturaleza: se trata 
de un verdadero humanismo que trasciende con mucho el 
humanismo griego, pero lo asume. Se trata de un humanismo 
nuevo fundado en la indisoluble síntesis entre la razón y la 
revelación.42 Así pues, el humanismo cristiano de Santo Tomás es 
sobrenatural, pero sin dejar de ser humano: las aspiraciones más 
profundas de felicidad ínsitas en el corazón del hombre son 
avizoradas por el humanismo aristotélico, pero de hecho resulta 
inalcanzable a las fuerzas humanas: 

Et c’est ici que l’homme doit faire son choix: se résigner, avec 
Aristote, à ce que le Souverain Bien de l’homme demeure 
irrémédiablement hors des atteintes de l’homme: c’est 
l’humanisme grec de la pure raison : ou bien écouter la promesse 
de l’Évangile, faire cet acte de foi que l’écart dont nous souffrons 
n’est pas infranchissable, que notre désir de connaitre les causes 
et la cause des causes n’est pas vain et c’est l’humanisme chrétien 
de la raison, qu’une espérance dont elle n’est pas la source porte 
à s’affirmer intégralement elle-même, dans une revendication 
inconditionnée de ses exigences les plus hautes. C’est aussi 
l’humanisme de saint Thomas d’Aquin [Compendium theologiae, 
cap. CIV-CVI].43 

Así pues, no hay ruptura ni saltos en el vacío: el humanismo griego 
es llevado a su plenitud por el humanismo cristiano; o, en otros 
términos, el humanismo natural se perfecciona máximamente en 
el humanismo sobrenatural.44 Si el hombre es eminentemente 

 
41 Gilson, 1925: 977-978.  
42 Gilson, 1925: 980. 
43 Gilson, 1925: 982. 
44 Moya Obradors, 2004: 883-890.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 35 

razón (según el helenismo aristotélico), su culminación será la 
contemplación del mayor objeto inteligible que le ofrece la 
teología: 

L’humanisme hellénique devient un humanisme chrétien. C’est 
pourquoi, non seulement toutes les aspirations légitimes dont la 
satisfaction se trouve requise pour composer un bonheur humain 
seront recueillies et comblées par la Béatitude: mais, inversement, 
tout ce qui est déjà vrai, bon et juste pour la raison naturelle se 
trouve sanctionné d’avance et légitimé par la certitude que la 
nature même requiert la surnature en vue de sa complète 
perfection.45  

Como se puede observar, aparecen aquí los rasgos más 
característicos del pensamiento de Gilson: la relación entre 
filosofía y teología, razón y fe, filosofía cristiana, naturaleza y 
gracia, etc. Sin embargo, en este artículo, Gilson desea subrayar la 
idea de dignidad humana, reivindicada por el humanismo 
cristiano, aunque ya presente en las filosofías paganas: la 
singularidad del ser humano y su intrínseco valor por encima de 
los demás seres de la naturaleza, encuentra su sentido pleno en la 
comunión con Dios. “A quel point cette conception de la nature 
humaine et de sa dignité pénétra profondément la pensée 
médiévale, c’est ce que l’on pourrait aisément montrer en 
exposant le point de vue des grands théologiens”.46 

Así pues, los grandes escolásticos medievales, no pecaron 
ciertamente de sobrenaturalismo por su desprecio de la 
naturaleza humana, si consideramos atentamente las vehementes 
invectivas de sus adversarios, principalmente Lutero: 

Dans cet humanisme chrétien du moyen âge c’est si bien 
l’humanisme antique et de tous les temps qui revit, que les 
réformateurs envelopperont la scolastique médiévale dans la 
condamnation qu’ils porteront contre le paganisme de la 
Renaissance. Là où saint Thomas et Duns Scot croient devoir se 
défendre de rabaisse injustement la nature, Luther leur 
reprochera de l’avoir excessivement exaltée aux dépens de la 
grâce et de Dieu. Qu’est-ce-que le thomisme aux yeux de Luther, 
sinon l’introduction pernicieuse d’Aristote au sein de la vraie 

 
45 Gilson, 1925: 982-983. 
46 Gilson, 1925: 983.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

36 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

théologie ? Et qu’est-ce qu’Aristote, sinon la suffisance de la 
nature dressée contre la nécessité du surnaturel et de la grâce ? 
La continuité profonde qui relie l’humanisme médiéval à celui de 
la Renaissance peut se reconnaitre au signe de tout le moins 
méconnaissable: ils ont été combattus par les mêmes ennemis.47 

Gilson subraya con fuerza, frente a las posturas de Harnack, que 
el cristianismo sin helenismo es una ficción que jamás existió;48 
pero el contexto en el que se sitúa esta afirmación es netamente 
antropológico: el valor y dignidad del hombre. Las tesis 
genuinamente humanistas se hallan en el corazón de la filosofía y 
teología escolástica medieval, y no en cierto paganismo 
renacentista: 

C’est dès ses origines que le Christianisme atteste son respect pour 
la valeur incomparable de l’homme, valeur telle qu’un Dieu 
même s’incarne et s’immole pour la sauver. Aussi pas un des Pères 
Grecs ou latins des premiers siècles ne se laisse aller à condamner 
la nature et n’accepte-t-il de renoncer, en se faisant chrétien, à 
l’héritage que la Grèce lui a transmis.49  

¿Qué tiene en común Atenas y Jerusalén ?, se pregunta Gilson. Su 
respuesta es inequívoca: el hombre, la indivisible unidad de 
cuerpo y alma, que no puede ser salvada sin el Cristianismo, pero 
que sin la cual el Cristianismo no tendría nada que salvar, y que se 
salva por la realización integral de su destino divino.50  

6. Humanismo cristiano vs humanismo ateo 

Redpath, al comentar el interés de Gilson por el humanismo, 
destaca dos sentidos fundamentales del término en la obra del 
filósofo francés: en primer lugar, el sentido historiográfico, es 
decir, el movimiento ligado principalmente al Renacimiento 
italiano que vuelve la vista al mundo clásico para recuperar su 
visión artística, literaria y científica del mundo; podríamos 
denominarlo “humanismo literario”. En segundo lugar, 
“humanismo” puede entenderse como la concepción filosófica que 

 
47 Gilson, 1925: 984. 
48 Gilson, 1925: 985, nt. 1. 
49 Gilson, 1925: 985. 
50 Gilson, 1925: 986. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 37 

subraya el valor y dignidad del hombre, con una singularidad 
irreductible a las perfecciones de los demás seres de la naturaleza; 
podríamos denominar este segundo sentido con el nombre de 
humanismo “filosófico” o “antropológico”.  

In referring to Gilson as a humanist, I am predicating the term 
“humanist,” in a two-fold way, in accord with two chief ways that 
I think professional philosophers today generally understand the 
term “humanism.” In these senses, Gilson the humanist was (1) a 
student of classical literary, artistic, and scientific works of 
Ancient Greece and Rome. This is the sense in which thinkers such 
as Paul Oskar Kristeller often use the term to refer to the 
humanism of the Italian Renaissance. Professional philosophers 
also use it to refer to (2) a way of studying that places emphasis on 
(a) the centrality or dignity of the human person, (b) subjects of 
study that relate to such centrality or dignity, or (c) ways of 
engaging in such a study that gives a special dignity to the human 
subject as agent doing the studying. Reasonable justification exists 
to predicate “humanism” of Gilson’s scholarship in both 
philosophical senses of the term. Gilsonian humanism has about 
it the quality of a wonder about the whole of classical wisdom 
from the ancient Israelites to the High Middle Ages and beyond; it 
also emphasizes those subjects that relate to the person’s 
centrality and dignity and the way of studying such subjects such 
that it gives a special dignity to the agent studying51.  

La descripción de Redpath es acertada y clarificadora, pero quizás 
se podría añadir un tercer sentido: el “humanismo cristiano” del 
orden de la gracia sobrenatural, que se apoya en el humanismo 
filosófico; la dignidad humana que alcanza su plenitud cuando el 
hombre es vivificado por la gracia divina, llamado a vivir en la 
intimidad con Dios.52 

Recapitulemos cronológicamente lo expuesto hasta el momento. 
En el congreso de Nápoles de 1924, Gilson ya tenía delineada su 
idea de “humanismo cristiano”, culminación del “humanismo 
antropológico” esbozado de algún modo por la filosofía griega. Esta 
idea será ya una constante de la filosofía gilsoniana. En noviembre 
de 1929, Gilson pronuncia la conferencia “Humanisme médiéval et 

 
51 Redpath, 2012: 54 
52 Gilson, 1925, 980-985; Moya Obradors, 2004: 883-890. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

38 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Renaissance” en el Instituto científico franco-canadiense de 
Montreal, publicada posteriormente en la Revue trimestrielle 
canadienne53. En esta conferencia, confronta el humanismo 
antropológico de la Edad Media y del Renacimiento, concluyendo 
que no hay ruptura, sino perfecta continuidad entre la filosofía 
medieval cristiana y la valorización de lo humano del 
Renacimiento. En 1958, en el artículo “Notes sur une frontière 
contestée”, aborda el tema del humanismo en la perspectiva 
historiográfica, cuestionando las categorías de Renacimiento, Edad 
Media y humanismo como insuficientes y arbitrarias54; en todo 
caso, mantiene el sentido del “humanismo filosófico” como el más 
relevante, del que se desprenderá el “humanismo literario”.  

En realidad, parece que Gilson desde mucho antes tenía en mente 
la concepción antropológica que dará lugar al concepto de 
“humanismo cristiano”. En efecto, ya en 1919, en su libro Le 
thomisme, introduction au système de saint Thomas, se hallan ideas 
que desarrollará posteriormente. En este libro no utiliza la 
expresión “humanismo cristiano” ni “humanismo”, pero ya habla 
de la dignidad de la naturaleza humana, y de la unión sustancial 
de materia y espíritu.55 En última instancia, para Gilson, la 
dignidad humana se fundamenta en su espiritualidad; por tanto, 
toda reducción materialista del ser humano, acaba despojándole 
de su dignidad y, por consiguiente, el humanismo se ve 
irremediablemente comprometido. En 1930, imparte las Gifford 
Lectures en la Universidad de Aberdeen, publicadas 
posteriormente bajo el título The Spirit of Medieval Philosophy, en 
donde subrayará la novedad del cristianismo en la concepción del 
hombre, la dignidad humana, la libertad, etc.56 

El profesor Redpath, a la hora de abordar la idea de “humanismo 
cristiano” advierte que Gilson, desde los años treinta del siglo 
pasado, une la idea de humanismo cristiano a la defensa de la 
armonización entre fe y razón, frente al averroísmo latino.57 Sin 
negar esa intención, me atrevo a sugerir que ya desde unos años 

 
53 Gilson, 1930, 1-17; Gilson 1955a. 
54 Gilson, 1958.  
55 Gilson, 2014: 247-261. 
56 Gilson, 2004: 177-212. 
57 Redpathe, 2012: 57.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 39 

antes, Gilson venía reflexionando sobre la idea de humanismo 
desde el valor y dignidad de la persona. Y el detonante no fue tanto 
un descubrimiento intelectual, sino una experiencia vital.  

En efecto, en el verano de 1922 Gilson viajó a Rusia y Ucrania para 
estudiar sobre el terreno la distribución de fondos para la ayuda 
humanitaria a esas regiones devastadas por la hambruna. El 
contacto con la realidad de pobreza material y degradación que 
experimentó como fruto de la implantación del régimen 
comunista le marcó profundamente. Años más tarde, en 1949, 
recordaba todavía la miseria material y espiritual, así como la 
inhumanidad, consecuencias dramáticas de un régimen político 
materialista.58 

El así llamado “humanismo ateo” del siglo XIX y XX, fue en realidad 
un “antihumanismo”. El “ateísmo proletario”59 traerá como 
consecuencia inevitable el declive del hombre, reducido a un 
elemento más del mundo material. El ateísmo marxista bebe de la 
crítica de la religión de Feuerbach, quien postula el fin del reinado 
de Dios para inaugurar “el reino del hombre”; de esta manera se 
acuña el término “humanismo”60 que durante muchos años será 
equivalente a “humanismo ateo”61. Gilson se resiste a llamar 
“humanismo” a este nuevo ateísmo aparentemente enaltecedor de 
lo humano. Gilson, en 1937, lo denominaba “antropolatría”, pues 
la adoración del hombre bajo el nombre de Dios es la esencia de la 
religión.62  

Mientras que en los ambientes intelectuales católicos se seguía 
despreciando el humanismo por ser esencialmente ateo63, Gilson 
propone audazmente la expresión “humanismo cristiano” ya en 
1924. Seguramente es el primer autor que utilice esa 
denominación, que en su momento podría sonar atrevida. Años 
más tarde, mediada la década de 1930, diversos intelectuales 

 
58 Florian, 2018: 108-114; Shook, 1984: 134-137.  
59 Gilson, 1979: 40-46.  
60 De Lubac, 1990: 22-33.  
61 De hecho, en la actualidad, para muchos filósofos autodenominados humanistas sostienen 
como rasgo esencial su naturalismo y ateísmo, como puede apreciarse en los diversos 
Manifiestos humanistas de 1933, 1973 y 2003. Cfr. Copson, 2015: 1-33.  
62 Gilson, 1960: 327.  
63 Weiss, 1905: 5-32, 36-56.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Humanismo y humanismo cristiano en Étienne Gilson 

40 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

cristianos, como Maritain64, De Lubac65, Moëller66 o Jaeger67, 
hablarán de un humanismo cristiano opuesto a los humanismos 
ateos. El cristianismo no menoscaba nada de los verdaderamente 
valioso del hombre, sino que, al contrario, lo plenifica y lo lleva a 
su culminación. El verdadero humanismo, el humanismo 
cristiano, reivindica la inviolable dignidad ontológica de cada ser 
humano, fuente de derechos, respeto y valor. Nos encontramos, 
por tanto, en las antípodas del humanismo ateo, que exalta la idea 
de humanidad a costa de subordinar a la persona humana al todo 
del Estado.68  

Es posible advertir que Gilson no sólo fue un excelente historiador 
de la filosofía, sino un verdadero filósofo: supo relativizar las 
categorías historiográficas, pero más aún, supo ver con ojos 
críticos el mundo que le tocó vivir. Por eso, llega al núcleo esencial 
del verdadero humanismo, que, para Gilson, halla su esencia y 
verdadero programa de acción en la noción de “humanismo 
cristiano”. La introducción de este concepto no es la única ni 
principal aportación de Gilson al pensamiento contemporáneo, 
pero sí quizás sea la más pertinente para el mundo actual. 

Referencias 

Copson, A. “What Is Humanism?”. En The Wiley Blackwell Handbook of Humanism, Edited 
by A. Copson and A. C. Grayling, 1-33. Oxford: Blackwell, 2015.  

De Lubac, H. Le drame de l'humanisme athée, Paris: Spes, 1944... [El drama del humanismo 
ateo, Madrid: Encuentro, 1944].  

Florian, M. Étienne Gilson: une biographie intellectuelle et politique. Paris: Vrin, 2018. 

García López, J. “Armonía entre lo natural y lo sobrenatural en Tomás de Aquino”. En 
Veritas et Sapientia. En el VII Centenario de Sto. Tomás de Aquino, J.J. Rodríguez 
Rosado-P. Rodríguez (eds.), 139-158. Pamplona: Eunsa, 1975... 

Gilson, E. “L’humanisme de Saint Thomas d’Aquin”. En Atti del V Congreso Internazionale di 
Filosofía (Napoli, 5-9 mayo 1924), 976-989. Parrella: Napoli, 1925. 

Gilson, E. The Unity of philosophical experience, New York: Charles Scribner’s Sons, 1937. [La 
unidad de la experiencia filosófica. Traductor Carlos Amable Baliñas Fernández, 
Madrid: Rialp, 1960].  

 
64 Maritain, 1936.  
65 De Lubac, 1944.  
66 Moeller, 1946.  
67 Jaeger, 1946.  
68 De Lubac 1960, 25.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


José Ángel García Cuadrado 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 41 

Gilson, E. “Humanisme médiéval et Renaissance”. En Les idées et les lettres, 171-196. Paris: 
Vrin, 1955a. 

Gilson, E., “Cajetan et l’humanisme théologique”, AHDLMA 22 (1955b): 113-136. 

Gilson, E. “Notes sur une frontière contestée”, AHDLMA 35 (1958): 59-88. 

Gilson, E. L’atheisme difficile. París: Vrin, 1979. 

Gilson, E. Humanisme et Renaissance. Jean-François Courtine (ed.). París: J. Vrin, 1983. 

Gilson, E. The unity of philosophical experience. San Francisco: Ignatius Press, 1999.  

Gilson, E. El espíritu de la filosofía medieval. Madrid: Rialp, 2004.  

Gilson, E. El tomismo. Introducción a la filosofía de Santo Tomás de Aquino, Pamplona: Eunsa, 
2014. 

González Fernández, M... “Medievo y Renacimiento, ¿ruptura o continuidad? (El marco 
historiográfico de una polémica)”. Revista española de filosofía medieval 1 (1994): 9-
26. 

Jaeger, W. Humanism and Theologhy. Milwaukee: Marquette University Press, 1943 
[Humanismo y teología, Madrid: Rialp, 1964].  

Maritain, J. Humanisme intégral. Problèmes temporels et spirituels d'une nouvelle chrétienté. 
París: Fernand Aubier, 1936.  

Moeller, Ch. Humanisme et sainteté. Témoignages de la littérature occidentale. Tournai: 
Casterman, 1946. [Humanismo y santidad. Testimonios de la literatura occidental, 
Traducción Mª Dolores Raich Ullán. Barcelona: Juventud, 1960].  

Moya Obradors, P. J. “El humanismo de Santo Tomás de Aquino, según Étienne Gilson”. En 
Atti del Congresso Internazionale su l'Umanesimo Cristiano nel III Millennio: La 
Prospettiva di Tommaso d'Aquinas (21-25 septiembre, 2003), vol. 1, 883-890. Vatican 
City: Editrice Vaticana, 2004. 

Murphy, Francesca Aran. Art and intellect in the philosophy of Étienne Gilson. Columbia: 
University of Missouri Press, 2004.  

Redpath, P. A. “Gilson as Christian humanist”. Studia Gilsoniana 1 (2012): 53-63.  

Shook, Laurence K. Étienne Gilson, Toronto: PIMS, 1984 [Traducción italiana de M. S. Rossi. 
Milano: Jaca Book, 1991].  

Weiss, Alberto María. Apología del cristianismo. III. Humanidad y humanismo. Traducción 
Eugenio González. Barcelona: Juan Gili, 1905. 

El autor 

José Ángel García Cuadrado es Doctor en Filosofía por la Universidad de 
Navarra. Es Licenciado en Filología Hispánica por la Universidad de 
Valencia. Actualmente es Profesor de Antropología en la Universidad de 
Navarra. jagarcia@unav.es 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:jagarcia@unav.es




Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 43 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 43-86 

 Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index 

Recibido: 13 de mayo de 2024 - Aprobado: 26 de julio de 2024 

 https://doi.org/10.48162/rev.35.051 

 
 

 
 

Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de 
illuminatio y la querella hermenéutica del sui 

generis 
Étienne Gilson On the Augustinian Notion of Illuminatio and the 

Hermeneutical Discussion on Sui Generis 

 Oriol Ponsatí-Murlà 
 Universitat de Girona Catalunya, 

España 
oriol.ponsati@udg.edu 

Sumario: 
1. Introducción: conocimiento e iluminación en Agustín 

2. Interpretaciones ideogenéticas de la teoría de la iluminación 
2.1. Interpretación aviceniana 
2.2. Interpretación ontológica 
2.3. Interpretación tomista 

3. Interpretaciones no ideogenéticas de la teoría de la iluminación 
3.1. La interpretación de Étienne Gilson 
3.2. Acerca del problema del sui generis 
3.3. Un precedente medieval de Gilson: Buenaventura 

Resumen: La teoría del conocimiento de Agustín de Hipona gira 
alrededor de la noción de iluminación. Más allá de la analogía, sin 
embargo, Agustín hace pocos esfuerzos para concretar cómo tiene lugar, 
exactamente, esta iluminación. El carácter abierto de la epistemología 
agustiniana ha dado lugar, a lo largo de la historia, a lecturas distintas y 
difícilmente conciliables entre sí: principalmente, la avicenista, la 
ontologista y la tomista. En 1929, Étienne Gilson publicó su estudio de 
referencia Introduction à l’étude de Saint Augustin, con el que propuso 
una lectura radicalmente diferente de las anteriormente planteadas a 
partir de un cambio sustancial de orientación de la pregunta de base. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.051
https://orcid.org/0000-0002-4804-0568
mailto:oriol.ponsati@udg.edu


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

44 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Gilson observa que, a partir de los textos de Agustín, no es posible 
responder a la pregunta sobre cómo tiene lugar la iluminación y debemos 
contentarnos con preguntarnos por qué es posible el conocimiento. Uno 
de los aspectos cruciales implicados en este debate es cómo debe 
interpretarse la expresión sui generis en un fragmento ampliamente 
comentado del De Trinitate (XII, 15, 24). Más allá de la descripción de las 
principales posiciones defendidas en esta querella hermenéutica, en este 
estudio proponemos razones de orden filológico que nos inclinan a 
refrendar la lectura de Gilson. 

Palabras clave: Agustín de Hipona, teoría del conocimiento, 
iluminación, sui generis. 

Abstract: Augustine of Hippo’s theory of knowledge revolves around the 
notion of illumination. Beyond analogy, however, Augustine makes little 
effort to specify how exactly this illumination could take place. The open 
nature of Augustinian epistemology has given rise, throughout history, to 
different and difficult-to-reconcile readings: mainly, the Avicennian, the 
ontologist and the Thomistic. In 1929, Étienne Gilson published his widely 
known study Introduction à l’étude de Saint Augustin, with which he 
proposed a radically different reading, based on a substantial change in 
the orientation of the main question. Gilson observes that, according to 
Augustine’s texts, it is not possible to answer the question of how 
illumination takes place, and we must content ourselves with asking why 
knowledge is possible. One of the crucial aspects involved in this debate 
is how the expression sui generis should be translated in a widely 
commented fragment of De Trinitate (XII, 15, 24). Beyond the description 
of the main positions defended in this hermeneutical dispute, in this 
study we propose philological reasons that incline us to endorse Gilson’s 
reading. 

Keywords: Augustine of Hippo, Theory of Knowledge, Illumination, Sui 
generis. 

1. Introducción: conocimiento e iluminación en Agustín1 

Acostumbramos a dar por sentado que Agustín dispone de una 
epistemología reducible a teoría, es decir, a un conjunto de 
enunciados entrelazados y coherentes entre sí que nos permiten 
sentar los fundamentos metafísicos del juicio racional. Como 
cualquier otro autor que se enfrente a las dificultades teóricas que 
supone intentar explicar las bases del conocimiento humano, 
Agustín es consciente del hecho de que nuestros juicios tienen 

 
1 A la memoria de Joan Coromines i Vigneaux (1905-1997), insigne lingüista catalán, que, 
huyendo de los totalitarismos en Europa, encontró refugio en Argentina y fue profesor de 
la Universidad Nacional de Cuyo, entre 1940 y 1945. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 45 

lugar siguiendo unas determinadas normas que nos permiten 
establecer relaciones de adecuación entre nuestro 
pensamiento/lenguaje y la realidad. Esto es lo que, finalmente, nos 
permite hacer ciencia, pronunciar afirmaciones con validez 
universal. Pero el vínculo entre nuestra mente y la realidad no es 
evidente. Hay que poner en juego algún tipo de teoría explicativa 
que justifique por qué se da esta relación, por qué acostumbramos 
a acertar cuando dictaminamos sobre un hecho que tiene lugar en 
el mundo físico y por qué razón nos equivocamos, cuando lo 
hacemos. No se puede negar que a lo largo de la obra de Agustín es 
perfectamente posible encontrar numerosos intentos de plantear 
este problema e intentar darle algún tipo de respuesta y solución. 
Es igualmente evidente, sin embargo, que el estudioso agustiniano 
deberá reconstruir esta presunta teoría recurriendo a una 
cantidad importante de obras escritas a lo largo de varias décadas 
y no siempre del todo coherentes entre sí, de tal forma que siempre 
queda la sospecha razonable de que no se está llevando a cabo una 
reconstrucción, sino más bien una construcción ex post que 
responda a nuestros intereses como historiadores de una forma 
más acabada y perfecta de lo que Agustín mismo hubiese 
pretendido. Nuestras expectativas ante la mayor o menor 
compleción de la teoría agustiniana no son en absoluto 
irrelevantes a la hora de abordar el problema que aquí nos 
proponemos analizar. Como veremos, la querella hermenéutica 
alrededor de la noción de iluminación surge como consecuencia 
de las distintas interpretaciones que podemos llevar a cabo de un 
fragmento crucial del tratado De Trinitate (XII, 15, 24). El criterio 
que nos conduzca a dar por buena o mejor una u otra 
interpretación no podrá restar al margen del tipo de pregunta a la 
cual presuponemos que Agustín está intentado responder. Así, 
quien busque en la iluminación agustiniana la piedra angular de 
una presunta construcción sistemática, sin la que esta edificación 
se derrumbaría, es posible que se vea obligado a ir más allá de lo 
que la literalidad del texto permite interpretar, mientras que quien 
renuncie a este a priori —estrictamente hablando, innecesario— 
quizás no logrará satisfacer el deseo de compleción que siempre 
buscamos en un autor filosófico, pero se mantendrá dentro de los 
límites de lo que es filológicamente razonable interpretar. Es, 
como veremos, la opción adoptada por Étienne Gilson (1929) y que 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

46 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

creemos poder reforzar con algunas consideraciones de tipo 
lingüístico, a partir de un análisis de la expresión sui generis que 
vaya más allá del fragmento del De Trinitate mencionado. 
Hacemos hincapié en el aspecto filológico y desearíamos que valga 
esta insistencia como una forma de justificar metodológicamente 
nuestro modo de proceder, es decir, de enseñar las cartas, que es 
lo mismo que intentar ser intelectualmente honestos: no creemos 
en otra forma de hacer historia de la filosofía que no consista en 
lidiar con las palabras. 

Agustín parte de un esquema ontológico de clara influencia 
neoplatónica. En lo alto de este esquema, donde Plotín situaría el 
Uno y Platón el Bien, Agustín sitúa a Dios. A Dios pertenecen las 
rationes aeternae, un equivalente de las formas platónicas, es 
decir, eternas e inmutables, modelos de las cosas particulares y 
arraigadas en la mente de Dios.2 Ronald H. Nash equipara3 estas 
rationes aeternae al plano que el dios-arquitecto (no el demiurgo 
platónico, sino el dios cristiano) utiliza para forjar la creación. 
Siguiendo descendentemente la secuencia ontológica 
encontraríamos al alma humana. Esta también dispone de una 
modalidad racional, la ratio hominis. Sin embargo, la situación 
fronteriza que ocupa el alma humana (a medio camino entre Dios 
y el mundo físico) le obliga a dividirse en dos rationes diferentes, 
de acuerdo con su orientación y objetivo. Así, la ratio superior (o 
sublimior) tiene por objeto el mundo inteligible y por finalidad, la 
consecución de la sapientia, mientras que la ratio inferior se 
orienta al mundo sensible y al logro de la scientia. Esto no quiere 
decir que exista una fractura ontológica en el alma, sino que cada 
una de estas rationes ejerce una función diferente: “Cum igitur 
disserimus de natura mentis humanae, de una quadam re 

 
2 Ver, por ejemplo: Agustín de Hipona, De diuersis quaestionibus octoginta tribus, 46, 1-2. 
3 Ronald Nash, Light of the Mind: St. Augustine’s Theory of Knowledge (Lexington: University 
of Kentucky, 1969), 6. En su conjunto, el libro de Nash representa una magnífica y completa 
síntesis del problema del conocimiento en Agustín e incluye (caps. 7-8) una revisión 
pormenorizada y mucho más completa de lo que nosotros podamos esbozar en estas 
páginas de las distintas posiciones que surgen en torno al problema de la iluminación. Sin 
embargo, no compartimos el juicio que Nash hace de la interpretación gilsoniana, que, como 
intentaremos mostrar, consideramos la más razonable de las que han aflorado a lo largo de 
la historia. El lector interesado en la epistemología agustiniana puede recurrir también al 
clásico de Eugene TeSelle, Augustine the Theologian (New York: Herder and Herder, 1970), 
especialmente el segundo capítulo. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 47 

disserimus, nec eam in haec duo quae commemoravi, nisi per officia 
geminamos”.4 

Estas dos funciones (u officia) son designadas, en otro punto del De 
Trinitate, con las expresiones cognitio intellectualis y cognitio 
rationalis: “Si ergo haec est sapientiae et scientiae recta distinctio, 
ut ad sapientiam pertineat aeternum rerum cognitio intellectualis; 
ad scientiam vero, temporalium rerum cognitio rationalis, quid cui 
praeponendum, siue postponendum sit, non est difficile iudicare”.5  

Con esta doble funcionalidad del alma va aparejada una doble 
finalidad: la finalidad de la scientia es la acción, mientras que la de 
la sapientia es la contemplación. Esto sitúa a la segunda 
cualitativamente por encima de la primera. Sin embargo, Agustín 
reconoce un valor innegable a la scientia, sin la cual nos sería 
difícil sobrevivir. Finalmente, en el nivel más bajo del esquema 
ontológico, Agustín sitúa a los cuerpos, que también son 
depositarios de una ratio particular, las rationes seminales, 
introducidas por Dios en el momento de la creación y que regulan 
su despliegue natural. 

A estos tres niveles ontológicos también les pertenecen tres niveles 
distintos de percepción. Debajo del todo encontramos la sensación, 
que es común a hombres y animales y que comienza y termina en 
los objetos físicos. A continuación, encontramos el juicio racional, 
este ya exclusivo de los humanos y que nos permite formular, 
haciendo uso de principios racionales y eternos, juicios a partir de 
las observaciones recogidas por los sentidos. Este segundo nivel de 
percepción permite establecer una frontera tajante entre humanos 
y animales. Sin embargo, como veremos enseguida, esta 
posibilidad de formular juicios racionales es a la vez lo que induce 
a los humanos a cometer errores. El nivel de percepción más 
elevado es el de la intelección, que abre la puerta al conocimiento 
de objetos que no admiten representación corporal alguna. De 
nuevo, por supuesto, esta es una facultad exclusiva de los 
humanos. 

En De quantitate animae, una de sus primerísimas obras (escrita 
entre 387 y 388, es decir, solamente un año más tarde que Contra 

 
4 Agustín de Hipona, De Trinitate, VI, 4. 
5 Ibid., XII, 15,25. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

48 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Academicos, la primera gran obra agustiniana), Agustín niega 
cualquier posibilidad de conocimiento por parte exclusivamente 
de los sentidos. Esto implica también negar a los animales 
(desposeídos de razón y que limitan su relación con el mundo a la 
aprehensión sensitiva) la posibilidad de conocer en sentido 
estricto. La realidad, sin embargo, nos proporciona algunos casos 
que podrían llevarnos a pensar lo contrario. El interlocutor de 
Agustín en este diálogo de corte platónico, Evonio, evoca el bello 
episodio de la Odisea6 en el que Argos, el perro de Ulises, fue el 
único en reconocerlo cuando el héroe regresó a su hogar después 
de veinte años de ausencia y se pregunta si este ejemplo no puede 
ser tenido, en cierto modo, por una forma de conocimiento: 
“Sciebat enim, ut opinor, dominum suum canis, quem post uiginti 
annos recognouisse perhibetur, ut taceam de ceteris 
innumerabilius”.7 

Agustín replicará a Evonio que, efectivamente, los animales 
muestran una capacidad sensitiva que en muchos casos está 
bastante por encima de la humana pero esta superioridad 
sensitiva es consecuencia, justamente, de su carencia de facultades 
racionales. En los animales, el alma establece una suerte de 
vínculo estratégico con el cuerpo, que les permite satisfacer las 
necesidades corporales con facilidad. Pero el hombre, a diferencia 
de los animales, posee mente (mens), razón (ratio) y la posibilidad 
de hacer ciencia (scientia), por medio de las cuales despega por 
encima de los sentidos y obtiene la satisfacción de las necesidades 
intelectuales, que están muy por encima de las físicas. “Sensu enim 
nos bestiae multae superant, cuius rei causam non hic locus est ut 
quaeramus, mente autem, ratione, scientia, nos illis deus praeposuit”.8 

No podemos decir, por tanto, que el mundo físico sea conocido por 
los sentidos corporales. En este sentido, el perro Argos reconoce, 
pero no conoce, a su amo porque solamente puede verlo con sus 
ojos corporales. Los sentidos actúan tan solo como receptores de la 
información sensitiva y, en el caso de los animales, esta 
información no es elaborada más allá del puro dato sensorial. La 
mente humana, en cambio, recoge los datos que los sentidos le 

 
6 Homero, Odisea, XVII 291 y ss. 
7 Agustín de Hipona, De quantitate animae, XXVI, 50. 
8 Ibid., XXVIII, 54. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 49 

proporcionan y los elabora por medio de la ratio inferior, que le 
permite establecer conclusiones de cariz científico. La posibilidad 
de emitir un juicio erróneo es consecuencia directa, justamente, de 
esa elaboración racional. Esta es una consideración bastante 
importante, ya que vendría a desmentir la extendida opinión entre 
los escépticos según la cual los sentidos nos engañan. El origen de 
un error puede efectivamente encontrarse en los sentidos (es 
decir, puede tener algo que ver con la información que los sentidos 
nos proporcionan), pero el error no puede ser provocado por los 
sentidos, sino por una mala administración mental de los datos 
aportados por ellos. Para ilustrar este ejemplo, Agustín recurre, en 
el capítulo XXXIII de De uera religione, al célebre ejemplo del remo 
que parece romperse cuando se introduce en el agua y 
reintegrarse al sacarlo. Agustín se muestra categórico: los ojos no 
nos engañan, quien yerra es la mente, que intenta comprender 
fenómenos corporales y eso la lleva a introducir, 
consecuentemente, una distorsión cognitiva. 

Aquí topamos con una dificultad de interpretación importante. 
Esta división entre una ratio inferior y una ratio superior, 
dedicadas respectivamente al cultivo de la ciencia y de la 
sabiduría, pero integradas en una sola alma, da muestras de 
inconsistencia aquí, cuando Agustín intenta justificar los errores 
de percepción alegando que la finalidad natural del alma es la 
intelección (por tanto, la sapientia) y no el juicio racional (es decir, 
la scientia). Y es que, de forma similar a como sucede en la teoría 
platónica —cuando esta intenta justificar la tesis de la 
participación—, supondrá una dificultad constante para Agustín 
explicar qué sentido exacto hay que dar a esta naturaleza bifronte 
del alma. Agustín afirma reiteradamente con rotundidad que la 
función de la mente es intelectiva, mientras que la de los sentidos 
es sensorial. Los fenómenos físicos no pueden ser comprendidos 
por la mente, al igual que los intelectuales no pueden ser 
percibidos por los sentidos. La franja de demarcación entre mens / 
oculus (o cualquier otro órgano sensorial) y las respectivas 
funciones intelligere / uidere se convierte, pues, en el marco para 
entender la teoría del conocimiento agustiniana. Sin embargo, la 
ratio inferior, la cognitio rationalis, desempeña un papel clave de 
forma coordinada con los sentidos en la elaboración del 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

50 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

conocimiento científico. Si a los ojos les corresponde captar la 
existencia de un fenómeno físico, a la mente le corresponde 
dictaminar sobre su esencia. Esto implica, también, que la 
principal preocupación de Agustín no es si la realidad que se nos 
aparece existe (en este sentido es precartesiano, lo da por sentado) 
sino qué es la realidad que se nos aparece (qué es, más allá de la 
apariencia que toma). Volviendo al ejemplo del remo: 

Si quis remum in aqua frangi opinatur et cum inde aufertur 
integrari, non malum habet internuntium, sed malus est iudex. 
[...] Si enim aliud est aer aliud aqua, iustum est, ut aliter in aere 
aliter in aqua sentiatur. Quare oculus recte; ad hoc enim factus 
est, ut tantum ualeat. Sed animus peruerse, cui ad 
contemplandam summan pulchritudinem mens, non-oculus 
factus est.9 

Es decir, que el ojo no hace más que recoger de forma fidedigna 
una información compleja: la densidad del aire y del agua es 
diferente y, consecuentemente, la luz también es refractada de 
forma diferente dentro y fuera del agua (aunque Agustín lo 
exprese de forma bastante más elemental, diciendo que el remo es 
percibido —sentiatur— de forma diferente dentro y fuera del 
agua). Si tuviéramos la posibilidad (ciertamente incierta) de pedir 
al ojo qué ve no obtendríamos en ningún caso una respuesta del 
tipo: un remo roto. El ojo nos respondería que ve simplemente una 
secuencia de eventos físicos que implican un remo y agua y que la 
luz que incide sobre el remo sumergido le es refractada de forma 
diferente que la luz que incide sobre el segmento de remo que 
queda fuera del agua. Es decir, el ojo nos informa sobre la 
existencia del remo sumergido en el agua (hay un remo). Una 
afirmación del tipo el remo está roto solamente puede llevarla a 
cabo la mente, que elabora los datos que le proporcionan los 
sentidos y en esta elaboración introduce el error. Sin embargo, este 
error no es fruto de ningún tipo de disfunción por parte de la 
mente, sino más bien de una extralimitación. La mente ha querido 
meterse en un ámbito —el de la visión— que pertenece a los 
sentidos y, por tanto, no le corresponde. Es decir, que las funciones 
de la mente y de los sentidos quedan perfectamente delimitadas, y 

 
9 Agustín de Hipona, De uera religione, XXXIV, 62. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 51 

cualquier intromisión en una u otra dirección da problemas.10 La 
función de los sentidos es captar con toda su complejidad la 
pluralidad del mundo físico. La función de la inteligencia, en 
cambio, es buscar unidades inteligibles. Este reparto de funciones 
debe permitir explicar por qué, por ejemplo, la mente identifica de 
forma unitaria todos los componentes de un objeto (un árbol 
pongamos por caso) mientras que los sentidos nos proporcionan 
información múltiple sobre esta realidad que la mente capta de 
modo unitario (colores, olores, textura, tronco, ramas, hojas, copa, 
etc.). Esto sitúa la teoría del conocimiento agustiniana muy lejos de 
la platónica. La certeza de nuestros juicios debe ser de origen 
estrictamente intelectual mientras la certeza de los datos 
obtenidos por los sentidos debe ser estrictamente sensorial. El 
ámbito sensible vive sumergido en la multiplicidad mientras que 
el intelecto persigue a la unidad. Intentar obtener alguna certeza 
partiendo de las apariencias sensibles nos abocará 
necesariamente al error, tal y como expresa Agustín al principio 
del capítulo XXXIII de De uera religione: 

Quod si eam [unitatem] corpora mentiuntur, non est credendum 
mentientibus, ne incidamus in uanitates uanitantium: sed 
quaerendum potius —cum ideo mentiantur, quia eam uidentur 
ostendere oculis carneis, cum illa mente pura uideatur—, utrum 
in tantum mentiantur, in quantum ei simila sunt, an in quantum 
eam non assequuntur.11 

Por medio de los juicios racionales procuramos alcanzar una 
determinada verdad que quede al margen del error. Por lo general, 
la adecuación entre nuestro pensamiento o nuestro lenguaje y la 
realidad es satisfactoria, pero casos como el del remo que 
aparentemente se rompe nos demuestran que el fundamento de la 
verdad de nuestros juicios no puede ser la información sensorial, 
sino que existen normas racionales que nos permiten emitir juicios 
sobre el mundo. La información que nos proporcionan los sentidos 
también juega un papel importante (si no viéramos un árbol no 

 
10 Esta separación tajante será matizada por Agustín en escritos posteriores. Los fragmentos 
de De Trinitate que hemos citado previamente, donde se especifican dos funciones del alma, 
matizan este aislamiento entre el alma y los sentidos, ya que el alma inferior, orientada al 
conocimiento científico, actúa por naturaleza en coordinación con los datos sensibles, sin 
que esto sea considerado en ningún momento una extralimitación. 
11 Agustín de Hipona, De uera religione, XXXIII, 61. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

52 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

podríamos decir que aquello es un árbol), pero finalmente son las 
normas racionales las que ejercen de criterio corrector y nos 
permiten captar el árbol como tal (su esencia, más que su 
existencia). 

Queda claro, por tanto, que el modelo de conocimiento que nos 
propone Agustín no es vertical (las sensaciones no son ni un 
pretexto para rememorar las ideas, more platonico, ni la materia 
base para elaborar, abstraer, las ideas, more aristotelico) sino 
complementario: los sentidos ofrecen sus datos a la mente y esta, 
basándose en normas racionales, emite su juicio. Lo que habrá que 
investigar, por tanto, es de dónde surgen estas normas racionales, 
cuál es el trasfondo metafísico de la actividad racional, y aquí es 
donde interviene la teoría de la iluminación. Pero Agustín no lo 
hace de manera inmediata, sino tan solo después de haber 
ensayado otras vías de respuesta: en primer lugar, un cierto 
innatismo, expresado en fragmentos como el que sigue, de los 
Soliloquia: “Siue enim figurae geometricae in ueritate, siue in eis ueritas 
sit, anima nostra, id est, intelligentia nostra contineri, nemo ambigit; ac, 
per hoc, in nostro animo etiam ueritas esse cogitur”.12 

Poco tiempo más tarde, inmediatamente después de haber sido 
bautizado por Ambrosio en Milán, pero con las lecturas todavía 
recientes de Plotín, Agustín defenderá una concepción anamnésica 
del conocimiento: “[...] tibi anima nullam, mihi contra omnes artes secum 
attulisse uideatur; nec aliud quidquam esse id quod dicitur discere, quam 
reminisci et recordari”.13 

Visión que será rectificada solamente tres años más tarde en el De 
magistro y, explícitamente refutada en las Retractationes: 

In quo libro illud quod dixi: omnes artes animam secum attulisse 
mihi uideri, nec aliud quidquam esse id quod dicitur discere 
quam reminisci ac recordari, non sic accipiendum est, quasi ex 
hoc approbetur animam uel hic in alio corpore uel alibi siue in 
corpore siue extras corpus aliquando uixisse, et ea quae 

 
12 Agustín de Hipona, Soliloquia, II, 19, 33. 
13 Agustín de Hipona, De quantitate animae, XX, 34. Este fragmento tiene no sólo 
reminiscencias platónicas evidentes, sino que repite casi textualmente un fragmento de las 
Tusculanae de Cicerón: “non potuit animus haec in corpore inclusus adgnocere, cognita 
attulit; [...] ita nihil est aliud discere nisi recordari.” (Cicerón, Tusculanae, I, 58). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 53 

interrogata respondet, cum hic non didicerit, in alia uita ante 
didicisse.14 

Después de estos tanteos, Agustín llegará finalmente a la teoría de 
la iluminación para explicar la proveniencia de las normas que 
hacen posible nuestros juicios racionales. En pocas palabras, la 
teoría de la iluminación afirma que el conocimiento humano tiene 
lugar bajo el efecto de las ideas contenidas en la mente de Dios, y 
que estas ideas iluminan nuestra mente y hacen posible y efectivo 
el conocimiento: “Deus pater ueritatis, pater sapientiae, [...] pater 
intellegibilis lucis, pater euigilationis atque illuminationis nostrae [...] Deus 
intellegibilis lux, in quo et a quo et per quem intellegibiliter lucent, quae 
intellegibiliter lucent omnia".15 

Sin embargo, el sentido de esta teoría no es evidente y su 
interpretación ha conllevado interpretaciones dispares a lo largo 
de la historia. Estas interpretaciones pueden agruparse en dos 
grandes líneas. Por un lado, existe todo un grueso de lecturas que 
se proponen averiguar el proceso que da lugar a la generación de 
las ideas divinas en nuestra mente. Siguiendo la denominación 
propuesta por Copleston (2011: II-50-54), llamaremos este conjunto 
de interpretaciones ideogenéticas, pues buscan, en primer lugar, el 
origen de las ideas divinas en la mente humana. Por otro lado, 
existe una línea de investigación que se aleja de la pregunta por el 
origen de las ideas divinas y se preocupa, más bien, por investigar 
qué función desarrollan estas ideas en el proceso cognitivo. Al 
frente de esta interpretación encontramos, como veremos, al 
filósofo francés Étienne Gilson, quien proporciona la que, desde 
nuestro punto de vista, constituye la respuesta más razonable a 
este problema interpretativo. A continuación, intentaremos dar 
una visión de conjunto de las lecturas ideogenéticas a las que 
responde Gilson para contextualizar adecuadamente su lectura. 

2. Interpretaciones ideogenéticas de la teoría de la 
iluminación  

La línea explicativa de la ideogénesis parte de lo que podríamos 
llamar una perplejidad: Agustín basa toda su teoría epistemológica 

 
14 Agustín de Hipona, Retractationum libri duo, I, 8, 2. 
15 Agustín de Hipona, Soliloquia, I, 1, 2. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

54 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

sobre los fundamentos de la iluminación, pero no lleva a cabo 
ningún esfuerzo para explicarnos de dónde y cómo surgen, en la 
mente humana, las ideas divinas, lo que obliga a sus lectores a 
rellenar este palmario vacío con conjeturas que necesariamente 
deben alejarse de la literalidad de sus textos. Intentando dar 
respuesta a esta perplejidad surgen, al menos, tres teorías 
explicativas de carácter ideogenético. 

2.1. Interpretación aviceniana 

La primera lectura ideogenética es llamada aviceniana por Eugene 
TeSelle, ya que implica a varios pensadores que edificaron su 
filosofía en diálogo —con acuerdos y desacuerdos— con la del gran 
filósofo árabe, como Guillermo de Auvernia o Roger Bacon. La 
importancia de la aportación de este último permitiría, sin 
embargo —como hace Nash— llamarla franciscana. La 
interpretación aviceniana de la teoría de la iluminación de Agustín 
considera la palabra divina como dator formarum, es decir, como 
un intelecto agente separado de nosotros y que proporciona ideas 
a nuestra mente por medio de la percepción sensible. El más 
destacado defensor contemporáneo de esta tesis sería Eugène 
Portalié, autor de la acepción “Agustín” del portentoso Dictionnaire 
de Théologie Catholique.16 

Que la tradición historiográfica haya vinculado esta interpretación 
de la teoría de la iluminación agustiniana con el filósofo de origen 
persa Avicena no deja de ser curioso y paradójico. En realidad, 
Avicena no se ocupa en ningún momento de la filosofía 
agustiniana sino, como es sabido, fundamentalmente de la de 
Aristóteles. Pero como algunos intérpretes importantes de Agustín 
abordan la teoría de la iluminación en clave aristotélica o, más 
adelante, tomista, esto hace que el debate sobre la teoría del 
conocimiento aristotélica (en la que Avicena juega, como es sabido, 
un papel importantísimo) sea indirectamente relevante para el 
estudio de la teoría agustiniana. Por otra parte, también a la 
inversa, muchos lectores medievales de Aristóteles entenderán su 

 
16 Dictionnaire de Théologie Catholique (DTC). París: Librairie Letouzay, 1903-1972. I vol. pp. 
2334-2337. La versión más divulgada de este artículo es su traducción inglesa, editada en 
forma de libro: Eugène Portalié, A Guide to the thought of Saint Augustine (Chicago: Henry 
Regnery, 1960). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 55 

pensamiento filtrado por la teoría de la iluminación de Agustín.17 
Más allá, por lo tanto, de consideraciones sobre la oportunidad de 
interpretar a Agustín en clave aristotélica, no hay que olvidar que, 
de hecho, Agustín y Aristóteles están interpretativamente muy 
ligados por lo menos desde el siglo XII y hasta nuestros días. 
Propiamente, sin embargo, los intérpretes que la historia de la 
filosofía ha puesto en el saco de los avicenistas no comparten una 
opinión unitaria, sino que más bien se corresponden con aquellos 
que critican la posición de Avicena respecto a la teoría de 
Aristóteles. Para consignar en qué consiste la lectura avicenista de 
la iluminación agustiniana, nos bastará reseñar brevemente las 
posiciones de Guillermo de Auvernia y de Roger Bacon, como 
principales comentaristas históricos. 

Guillermo de Auvernia (†1249) se distancia de la teoría de los dos 
intelectos de Avicena y acaba identificando, de hecho, el intelecto 
agente aristotélico con Dios mismo. Según Auvernia, la 
interpretación aviceniana del aristotelismo debe ser rechazada 
como una ficción inútil (De anima, 7,3) y sustituida por una 
interpretación ideogenética de la teoría agustiniana de la 
iluminación. Por un lado, podría parecer que Guillermo de 
Auvernia se separa tanto de la interpretación aviceniana que ya 
no tendría sentido incluirlo dentro de este grupo de intérpretes. 
Finalmente, coincide con estos en la consideración del alma como 
un principio pasivo, que recibe —por iluminación o impresión— 
las ideas abstractas de Dios. Sin embargo, sucede que Auvernia no 
se limita a considerar la pasividad del alma, sino que defiende 
también su carácter activo. Pero ¿cómo se concilian estos dos 
aspectos? Según Auvernia, está claro que el conocimiento de las 
formas inteligibles, abstractas y universales no puede provenir del 
mundo corporal. Nuestras ideas abstractas y universales de los 
objetos sensibles son producidas por la propia alma, que juega, por 
tanto, un papel activo. Activo respecto al mundo sensible, pero 
pasivo respecto a Dios. Efectivamente, Dios imprime en nuestro 
intelecto las ideas abstractas que después nosotros proyectaremos 
sobre el mundo sensible (de ahí que tenga sentido incluir Auvernia 

 
17 Facilitan esta lectura expresiones aristotélicas de ecos netamente agustinianos como 
cuando el estagirita se refiere al intelecto agente como “el sol de nuestras almas” (De anima, 
V, 5). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

56 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

en el grupo de los avicenistas). De este modo, el alma humana se 
sitúa in horizonte duorum mundorum: una cara mirando al mundo 
de los objetos sensibles y otra mirando a Dios. Así, el intelecto 
activo de Aristóteles tal y como lo entienden sus comentaristas 
árabes (principalmente Avicena) queda asimilado, a través del 
filtro agustiniano de Guillermo de Auvernia, a Dios mismo. 

Roger Bacon (1220-1292) se sitúa del lado de Avicena para 
defender con firmeza la existencia de un intelecto agente separado 
del alma humana. La postura del doctor mirabilis en esta cuestión 
es, en realidad, de un claro agustinismo avicenizante, puesto que 
hace confluir la interpretación aristotélica de Avicena con la teoría 
de la iluminación de Agustín. Así, Bacon defiende, por un lado una 
anima possibilis que se caracteriza porque “de se est impotens ad 
scientias et uirtutes, et eas recipit aliunde” y, por otro, un 
“intellectus agens qui influit in animas nostras illuminans ad 
scientiam et uirtutem”.18 De su lectura de Aristóteles, el franciscano 
extrae “quod intellectus agens, quem nominauit Aristoteles in tertio 
tractatu suo de anima, non est in materia, sed est substantia 
separata”.19 Bacon se está basando, de hecho, en el principio 
aristotélico de la necesaria separación entre una causa eficiente y 
una causa material y con la identificación del intelecto agente con 
la primera y el alma humana con la segunda. Sin embargo, la 
interpretación de Aristóteles en clave aviceniana se complementa 
con elementos de inspiración netamente agustiniana. Así, el 
intelecto agente influye e ilumina el intelecto posible “ad 
cognitionem ueritatis”. Y para ratificar la influencia agustiniana, 
Bacon cierra el quinto capítulo de la segunda parte de su Opus 
maius, con una cita explícita de los Soliloquia de Agustín: “Et 
Augustinus dicit in Soliloquiis et alibi: ‘Quod soli Deo est anima 
rationalis subjecta in illuminationibus et influentiis omnibus 
principalibus’”.20 Queda claro, por tanto, que el intelecto agente, 
perfectamente separado de un alma racional caracterizada por la 
pasividad, es Dios mismo. 

Quien recoge, en tiempos modernos, la interpretación aviceniana 
de la teoría de la iluminación de Agustín es el jesuita Eugène 

 
18 Roger Bacon, The Opus Majus (Oxford: Clarendon, 1897) 38-39. 
19 Ibid., 39. 
20 Ibid., 41. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 57 

Portalié (1852-1909). Su aportación más importante en relación 
con este problema la encontramos en un extensísimo artículo 
dentro del Dictionnaire de Théologie Catholique.21 Portalié 
comienza recordando que este es un problema trascendental para 
la interpretación de la filosofía de Agustín, no solo para la 
interpretación de su epistemología, sino de su obra completa, ya 
que de lo que se trata finalmente es de dar una respuesta al 
problema “de notre dépendance de Dieu”. Portalié realiza una 
exposición sumaria y crítica de las diversas interpretaciones del 
problema. Para no alejarnos de nuestro propósito en este artículo, 
no nos detendremos aquí en los argumentos esgrimidos por 
Portalié para rechazar tanto la lectura ontologista como la 
escolástica, o tomista —que veremos enseguida—. Baste destacar, 
sin embargo, que el autor añade a la clasificación tradicional de 
lecturas de la iluminación agustiniana la que él llama panteísta (o 
averroísta) y según la cual Dios, razón universal y única 
inteligencia, vería en nosotros la verdad y nosotros la veríamos en 
él y por él. Portalié rechaza esta vía aportando un texto en el que 
Agustín rechaza con toda claridad el panteísmo: “Nos autem 
animum quaerimus, qui uera religione confisus non tanquam deum 
suum adoret mundum, sed tamquam opus Dei propter Deum laudet 
mundum, et mundanis sordibus expiatus mundus perueniat ad 
Deum, qui condidit mundum”.22 

Todavía sobre la posición de Eugène Portalié cabe destacar un 
punto de acuerdo —a contrario y que, por lo tanto, se convierte en 
desacuerdo— con la interpretación de Étienne Gilson. Portalié 
critica la interpretación escolástica por insuficiente. El resumen 
que Portalié hace de esta interpretación pasaría por interpretar la 
iluminación agustiniana como la causa creadora de la inteligencia 
(la razón humana se habría activado en el momento de la creación) 
y como la fuente de toda verdad (todo conocimiento que se quiera 
verdadero debe ir acorde con las ideas divinas). Según él, si 
Agustín hubiera reducido a esto la iluminación, puede decirse que 
prácticamente no se habría ocupado del problema del 
conocimiento, cuando es evidente que se trata de un problema 
central en su filosofía. Dicho de otro modo, si todo lo que sabemos 

 
21 Vide supra, nota 16. 
22 Agustín de Hipona, De civitate Dei, 1, VII, c. XXIII. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

58 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

sobre el proceso de conocimiento es que Dios nos ha dado la 
inteligencia para conocer y que todo saber es imagen de las ideas 
divinas, entonces no sabemos nada, todavía, sobre cómo 
efectivamente tiene lugar el acto de iluminación que da lugar al 
conocimiento. En realidad, esta es una observación que Portalié 
comparte con Étienne Gilson.23 Sin embargo, la diferencia radica 
en que este último acepta que efectivamente Agustín no reveló 
nada sobre el cómo de la iluminación y, por tanto, deriva su 
investigación hacia otro lado. Tal y como hemos señalado al 
principio de este artículo, la intentio auctoris en forma de 
expectativa interpretativa juega un papel fundamental a la hora 
de dar por buena una u otra interpretación, hasta llevar al caso 
extremo en que una misma lectura pueda ser considerada 
oportuna o inoportuna en función de si responde adecuadamente 
a la pregunta que se había formulado el historiador —y que, 
huelga decir, constituye un supuesto apriorístico que encamina 
toda la investigación. 

2.2. Interpretación ontológica 

La segunda explicación ideogenética es de carácter ontológico, 
puesto que supone la continuidad entre la mente divina y la 
humana. Avalarían esta hipótesis algunos fragmentos dispersos y 
—según los críticos de esta teoría, por ejemplo, Copleston (II-50)— 
poco representativos y, sobre todo, difíciles de harmonizar con 
algunas líneas de fondo constantes e incontestables de la filosofía 
agustiniana. Aun así, la interpretación ontológica de la teoría de la 
iluminación de Agustín ha gozado de no pocos defensores, que 
podemos remontar a la baja edad media. Es el caso de Henri de 
Gand (1217-1293), filósofo escolástico, discípulo de Alberto Magno, 
y defensor de una síntesis platónico-aristotélica, que encontró muy 
poca acogida en el siglo del tomismo aristotélico. Su vertiente 
ontologista en relación con la filosofía de Agustín es defendida en 
tiempos modernos por Raymond Macken.24 Otro de los exponentes 
relevantes del ontologismo es el filósofo renacentista y 
neoplatónico Marsilio Ficino (1433-1499), tal y como defiende 

 
23 Étienne Gilson, Introduction à l’étude de Saint Augustin (París: Vrin, 1987). 
24 R. Macken, “La Theorie de l’Illumination Divine dans la Philosophie d’Henri de Gand”. 
Recherches de Théologie Ancienne et Mediévale nº 39 (1972) : 82-112. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 59 

Oskar Kristeller.25 A pesar de estos precedentes, la interpretación 
ontológica de la iluminación se ha vinculado históricamente sobre 
todo a la figura del filósofo francés Nicolas Malebranche (1638-
1715) y a su conocida teoría de la visión de los objetos mediante las 
ideas en Dios, expuesta en el tercer libro de De la recherche de la 
vérité.26 Malebranche afirma que el espíritu puede ver los seres 
creados en Dios”: “Il est certain que l’esprit peut voir ce qu’il y a dans 
Dieu qui represente les êtres créez, puisque cela est tres-spirituel, 
tres-intelligible, & tres-present à l’esprit”.27 

Pero esta afirmación se realiza partiendo de una ontología dualista 
de raíz cartesiana. Esto significa que concibe el cuerpo y el alma 
como entidades perfectamente separadas. Malebranche, sin 
embargo, lleva esta separación tan lejos que no concibe ningún 
tipo de relación posible entre cuerpo y alma. Este no es, de entrada, 
el esquema ontológico de Agustín, para quien el cuerpo y el alma 
son dos realidades efectivamente distintas, pero con posibilidad de 
tránsito entre uno y otra. El espíritu de Malebranche, por el 
contrario, debe ir a buscar la fuente de los datos sensibles en otro 
lado: Dios. Esta diferencia entre Agustín y Malebranche es esencial, 
ya que convierte a Malebranche en un lector de Agustín más 
agustiniano que el propio Agustín. Así, cuando el francés afirma 
que “en Dios vemos todas las cosas” se está refiriendo 
efectivamente a todas las cosas, no solo a las rationes aeternae, que 
es lo que afirma Agustín. En realidad, el propio Malebranche era 
consciente de que su lectura de Agustín violaba la letra del obispo 
de Hipona y así lo afirma explícitamente: 

Nous croyons aussi que l’on connoît en Dieu les choses 
changeantes & corruptibles, quoique S. Augustin ne parle que des 
choses immuables & incorruptibles : parce qu’il n’est pas 
nécessaire pour cela, de mettre quelque imperfection en Dieu; 
puisqu’il suffit, comme nous avons déjà dit, que Dieu nous fasse 
voir ce qu’il y a dans lui qui a rapport à ces choses.28 

 
25 P. O. Kristeller, Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino (Firenze: Sansoni, 1953). 
26 N. Malebranche, De la recherche de la vérité où l’on traite de la nature de l’esprit de 
l’homme, et de l’usage qu’il en doit faire pour éviter l’erreur des sciences (Paris: Vrin, 1945). 
27 Ibid., 437. 
28 Ibid., 445. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

60 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Sin embargo, muchas de las críticas que se han volcado sobre el 
ontologismo han tomado a Malebranche como diana, 
considerándolo erróneamente un buen representante de la teoría 
de la iluminación de Agustín. Uno de los estudiosos que con más 
contundencia ha denunciado este hecho ha sido Ronald Nash, uno 
de los principales defensores del ontologismo en el siglo XX y cuyas 
tesis analizaremos a continuación. 

Ronald H. Nash (1936-2006) ha sido uno de los filósofos cristianos 
estadounidenses más importantes de la segunda mitad del siglo 
XX. Autor de una treintena de libros de filosofía, teología e historia, 
dedicó buena parte de su carrera al estudio de Agustín de Hipona 
y a la docencia en la Western Kentucky University, en el Southern 
Baptist Theological Seminary de Louisville, Kentucky, y durante 
sus últimos años de carrera, en el Reformed Theological Seminary 
de Orlando. Nash lanza su defensa de la interpretación ontologista 
de la teoría de la iluminación agustiniana en su libro The Light of 
The Mind. St. Augustine’s Theory of Knowledge.29 

Ronald H. Nash resume la interpretación ontológica afirmando 
que, de algún modo, el hombre puede tener un conocimiento 
directo de las ideas divinas, puede ver las ideas divinas que 
subsisten en la mente de Dios. Con esta hipótesis, Nash toma 
posición sobre todo contra la interpretación formalista de Étienne 
Gilson, de la que afirma: 

The Formal interpretation (that of Gilson and Copleston) is correct 
in what it asserts (in the sense that illumination explains the 
certainty and necessity that attend many of our judgements) but 
wrong in what denies. It fails to go far enough because of its 
refusal to allow any specific conceptual content to divine 
illumination.30 

Nash reconoce dos dificultades históricas con las que ha topado la 
interpretación ontológica. En primer lugar, los defensores del 
tomismo agustiniano han querido confundir el ontologismo con el 
misticismo y han repetido que una interpretación ontológica de la 
iluminación equivaldría a un estado beatífico más o menos 
permanente. La segunda dificultad tiene que ver directamente con 

 
29 Nash, Light of the Mind, 102-124. 
30 Ibidem, 101. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 61 

la lectura ontologista de Nicolas Malebranche, a la que hemos 
hecho referencia hace poco, y que ya hemos visto que tiene más de 
Malebranche que de Agustín. Pero el principal adversario al que 
debe hacer frente Nash es Gilson, cuya lectura, que rechaza 
cualquier interpretación ontologista como la que pretende 
defender Nash, representa el punto de referencia más sólido e 
ineludible de las interpretaciones contemporáneas. Dedicaremos 
espacio suficiente al análisis detenido de la aportación de Gilson. 
Avanzamos, por el momento, solamente el esquema de respuesta 
en cuatro puntos que Nash proporciona a Gilson para dejar 
constancia de la posición ontológica frente a la formalista.  

En primer lugar, Gilson pretende neutralizar el ontologismo 
afirmando que la imagen de la luz no deja de constituir una 
metáfora y resulta siempre arriesgado —pensemos en las 
numerosas imágenes contenidas en los mitos platónicos, por 
ejemplo— basar una teoría en una metáfora. Nash (1969: 112) está 
de acuerdo con la observación de Gilson, pero la considera más 
bien un ejemplo que una crítica: “The argument is raised here not 
for criticism but as an example of the diverse uses which analogy can 
be put” (Nash, 1969: 112). 

El segundo aspecto de la crítica de Gilson al ontologismo al que 
Nash intenta dar respuesta afirma que cuando Agustín habla de 
visión directa de Dios no se está refiriendo a la iluminación y al 
conocimiento natural sino a la experiencia mística. Nash (1969: 
112) rebate que esto, más que una objeción, es una especie de 
comodín que pretende neutralizar el conjunto de la interpretación 
ontológica a pesar de ser evidente —y el propio Gilson lo admite— 
que hay textos de Agustín netamente ontologistas y que no tienen 
absolutamente nada de místicos. Nash cree que son ejemplos de 
ello Confessiones VII, 17; De Trinitate VIII, 3; o De ciuitate dei, XI, 2. 
Valga como ejemplo el tipo de descripción de la iluminación que 
Agustín hace en el fragmento citado de De Trinitate, donde es 
descrita una ascensión intelectual desde lo bueno hasta Dios, que 
es bonum omnis boni: 

Non amas certe nisi bonum, quia bona est terra altitudine 
montium et temperamento collium et planitie camporum, et 
bonum praedium amoenum ac fertile, et bona domus paribus 
membris disposita et ampla et lucida, et bona animalia animata 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

62 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

corpora, et bonus aer modestus et salubris, et bonus cibus suauis 
atque aptus ualetudini, et bona ualetudo sine doloribus et 
lassitudine, et bona facies hominis dimensa pariliter et affecta 
hilariter et luculente colorata, et bonus animus amici 
consensionis dulcedine et amoris fide, et bonus uir iustus, et 
bonae diuitiae quia facile expediunt, et bonum caelum cum sole 
et luna et stellis suis, et boni angeli sancta oboedientia, et bona 
locutio suauiter docens et congruenter mouens audientem, et 
bonum carmen canorum numeris et sententiis graue. Quid plura 
et plura? Bonum hoc et bonum illud. Tolle hoc et illud, et uide 
ipsum bonum si potes; ita deum uidebis, non alio bono bonum, 
sed bonum omnis boni.31 

Ronald H. Nash quiere poner de manifiesto que la ascensión que 
revela este fragmento tiene un evidente eco platónico, pero en 
ningún caso puede ser considerada como una descripción de 
éxtasis místico. En los demás textos anteriormente mencionados 
de Confessiones y De civitate dei sucedería lo mismo. Por otra parte, 
Nash (1969: 116) introduce en este debate una distinción 
conceptual lo suficientemente relevante. Habría que no confundir, 
según el autor, misticismo y contemplatio, puesto que el proceso 
agustiniano que conduce a la sapientia hace uso de la contemplatio 
y Nash se pregunta qué relación puede haber entre las verdades 
invariables de la matemática o la geometría con la experiencia 
mística. Todavía en el marco de esta segunda crítica de Gilson al 
ontologismo, el historiador francés distingue entre la visión de la 
verdad en Dios y la visión de Dios. Gilson cree necesaria esta 
distinción porque, de lo contrario, habría que admitir que incluso 
los injustos ven a Dios y se hacen partícipes de la experiencia 
mística. Nash, en cambio, defiende una visión de Dios, pero 
cualitativa y cuantitativamente diferente a la visión beatífica. Se 
ampara en un fragmento de De Trinitate donde se afirma la 
posibilidad del conocimiento de Dios, pero no ad aequalitatem: 
“Quocirca in quantum deum nouimus similes sumus, sed non ad 
aequalitatem similes quia nec tantum eum nouimus quantum ipse se”.32 

La tercera crítica de Gilson intenta hacer frente a estos textos 
agustinianos de naturaleza ontológica a los que no puede aplicar 
ni la primera crítica (lenguaje metafórico) ni la segunda 

 
31 Agustín de Hipona, De Trinitate, VIII, 3, 4. 
32 Ibid., IX, 11, 16. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 63 

(misticismo), afirmando que, más que una visión de Dios, implican 
una función regulativa. Nash (1969: 119-120) reconoce que esta 
interpretación podría fundamentarse en las numerosas veces que 
Agustín se refiere a las ideas como regulae. Sin embargo, Nash no 
está dispuesto a hacer equivalentes ideae y regulae, y recurre al 
segundo capítulo de De libero artbitrio para demostrar que, al 
menos en esta ocasión, Agustín habría distinguido ambos 
términos.33 Sin embargo, la prueba no resulta demasiado 
convincente, dado que en el fragmento citado por Nash se habla de 
ratio et veritas numeri y —no aquí, sino más adelante— también 
de regulae et lumina uirtutum, pero para afirmar, simplemente, 
que son uera et inconmutabilia y que pertenecen al ámbito de la 
sabiduría (ad sapientiam pertinere); ninguna de estas dos 
características, sin embargo, puede decirse que las separe 
esencialmente de las ideae, término, por otra parte, que no aparece 
ni una sola vez en todo el De libero arbitrio. 

Por último, la última crítica de Gilson al ontologismo consiste en 
mostrar que el interés de Agustín por el conocimiento sensible es 
una prueba contra el carácter ontológico de su teoría de la 
iluminación. Efectivamente, como todas las cosas corporales son 
copias particulares de las ideas divinas, si realmente conociéramos 
plenamente las ideas ya no necesitaríamos conocer el mundo 
corporal a través del mundo sensible. Nash (1969: 120) responde a 
Gilson que con esta observación no está criticando a Agustín sino 
la lectura que Malebranche hace de Agustín. 
Cabe decir que la interpretación ontológica ha tendido a darse por 
superada, a lo largo del siglo XX, y en el centro del debate se han 
situado más bien la interpretación tomista de Charles Boyer (v. 
2.2.3), la avicenista de Eugène Portalié (v. 2.2.1) y sobre todo la 
formalista de Étienne Gilson (v. 2.3.1). El debate entre estas tres 
posiciones tiene lugar aproximadamente entre los años veinte y 
cuarenta del siglo XX. Quizás por eso, aportaciones más recientes, 
realizadas en la segunda mitad del siglo XX (como la que acabamos 
de sintetizar y que firma Ronald H. Nash), han tendido a quedar al 
margen del debate sobre la iluminación agustiniana. Es habitual, 
en realidad, liquidar la interpretación ontológica haciendo 
referencia solo al capítulo sexto del tercer libro de la Recherche de 

 
33 Agustín de Hipona, De libero arbitrio, II, 8, 20-22; II, 9, 26. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

64 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Malebranche, fácilmente rebatible y que, sobre todo, se aleja 
sustancialmente del marco textual de Agustín. Por todo este 
conjunto de circunstancias nos parece bastante importante no 
terminar este apartado sin hacer referencia a una obra de 
publicación mucho más reciente y que también se sitúa en la órbita 
ontologista. Se trata del ensayo de Lucien Jerphagnon Augustin et 
la sagesse,34 aparecido en 2006. 

Jerphagnon (1921-2011) fue un veterano estudioso de la filosofía 
de la antigüedad tardía y además de publicar varias obras 
específicas sobre la filosofía de Agustín dirigió la reciente edición 
de la traducción al francés de las obras completas35 del obispo de 
Hipona. Augustin et la sagesse pretende ser más bien un ensayo 
divulgativo e introductorio sobre el pensamiento de Agustín que 
una obra especializada. A pesar de no entrar en el detalle de las 
discusiones entre académicos, Jerphagnon se hace eco de una 
posición claramente ontologista en relación con la teoría del 
conocimiento de Agustín. Un ontologismo de raíz netamente 
platónica, pero fundamentalmente conciliable con los principios 
del cristianismo (consonans euangelio,36 como dirá el propio 
Agustín refiriéndose a la adecuación entre la filosofía de Plotín y 
el evangelio de Juan). A lo largo de su ensayo, Jerphagnon dibuja 
el recorrido intelectual de Agustín tomando como hilo conductor 
la noción de sabiduría (sagesse). La inteligencia humana, presa del 
pecado original, necesita el auxilio de la sabiduría divina (que se 
manifiesta mediante la gracia) para acceder a la comprensión del 
mundo, de uno mismo y de Dios. Jerphagnon hace referencia a la 
teoría ambrosiana del préstamo (théorie del emprunt) para 
justificar cierto acceso a la ciencia (no a la sabiduría) por parte de 
los paganos, que habrían tomado prestado todo lo que hay de 
verdad en el Antiguo Testamento, quedando siempre en el umbral 
de la comprensión plena debido a la falta de fe. Con Jerphagnon, 
por tanto, nos encontramos ante un ontologismo que no niega la 
continuidad esencial entre el alma humana y Dios pero que somete 
la comunicación que pueda haber entre estas dos entidades a la 

 
34 Lucien Jerphagnon, Augustin et la sagesse (París: Desclée de Brouwer, 2006). 
35 Oeuvres de saint Augustin, sous la direction de Lucien Jerphagnon. París: Gallimard, 1998-
2002 (3 vols.). 
36 Agustín de Hipona, De Civitate Dei, X, 2. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 65 

presencia de la fe. La comprensión como recompensa de la fe. Haec 
est, crede, saluberrima auctoritas [...] quae commouet stultos ut ad 
sapientiam festinent.37 

2.3. Interpretación tomista 

La lectura que Tomás de Aquino (1225-1274) hizo de la teoría de la 
iluminación de Agustín es una de las que ha gozado de mayor 
aceptación a lo largo de la historia de la filosofía y ha contado, 
todavía en los siglos XIX y XX, con firmes defensores38. De acuerdo 
con la lectura tomista, la iluminación es asimilable a la abstracción 
de raíz aristotélica: la mente humana, entendimiento agente, 
haciendo uso de su capacidad para conferir inteligibilidad a los 
contenidos de la sensación, alcanzaría las supremae rationes sin 
necesidad de ninguna iluminación adicional. El origen de la teoría 
lo encontramos en un Tomás de Aquino39 que, queriéndose alejar 
de las tesis ontologistas y avicenistas, convierte la iluminación en 
un acto de la razón humana natural, sin intervención añadida de 
la luz divina. Su principal teoría opositora ha sido durante siglos la 
interpretación ontológica y es por este motivo que los defensores 
modernos de la interpretación tomista polemizan, sobre todo, con 
los defensores de la otra. Es el caso de J. Kleutgen,40 de Fulbert 
Cayré41 y, sobre todo, de Charles Boyer.42 

De entrada, cabe decir que cuando Tomás de Aquino expone su 
interpretación de la iluminación de Agustín ya debe de hacerlo 
contra una cierta tradición interpretativa, porque con 
anterioridad ya habían sido planteados enfoques avicenizantes, 
ontologistas e incluso platonizantes (que tendrían un éxito escaso). 
Y siguiendo su modo sistemático de proceder, Tomás se preocupa, 
en primer lugar, de neutralizar las tesis contrarias antes de 

 
37 Agustín de Hipona, De utilitate credendi, 16, 34. 
38 Amado F., A., & Lettelier Widow, G. (2023). En el verbo está la luz: enseñanza e iluminación 
según Tomás de Aquino. Scripta Mediaevalia, 16(1), 16. 
39 Tomás de Aquino, Quaestiones disputatae de veritate, q. II; Summa Theologiae, I, q. 84, a. 6, 
Resp.; Summa Theologiae, I, q. 88, a. 3. 
40Joseph Kleutgen, La Philosophie scolastique, Exposée et défendue par le R.P. Kleutgen; 
traduite avec l’autorisation de l’auteur, par le R.P. Constant Sierp (París: Gaume Frères et J. 
Duprey, 1868-1870). 
41 Fulbert Cayré, La contemplation augustinienne (Bruges: Desclée de Brower, 1954). 
42 Charles Boyer, Essais sur la doctrine de saint Augustin (Paris: Gabriel Beauchesne et ses 
fils, 1932). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

66 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

reafirmar la suya. En primer lugar, es importante despejar la 
posición de Agustín respecto a Platón. 

Augustinus autem, Platonem secutus quantum fides Catholica 
patiebatur, non posuit species rerum per se subsistentes; sed loco 
earum posuit rationes rerum in mente diuina, et quod per eas 
secundum intellectum illustratum a luce diuina de omnibus 
iudicamus: non quidem sic quod ipsas rationes uideamus, hoc 
enim esset impossibile, nisi Dei essentiam uideremus; sed 
secundum quod illae supremae rationes imprimunt in mentes 
nostras.43 

Cualquier posibilidad de innatismo (species per se subsistentes) en 
el marco de la teoría de la iluminación queda, por tanto, 
descartada por Tomás. Ahora bien, la última frase de este 
fragmento y, en concreto, el verbo imprimunt deberían ponernos 
en alerta ante un posicionamiento por parte del doctor angelicus 
coincidente con el de sus adversarios árabes, especialmente 
Avicena. Y nada podría hacernos pensar que Tomás no sea, en este 
aspecto, aviceniano si no dispusiéramos de ningún otro texto suyo 
sobre la teoría de la iluminación. Tomás aborda de nuevo el 
problema en la pregunta 88 de la Summa Theologiae.44 Si en el 
fragmento precedente se hace evidente que quería dejar claras las 
diferencias entre Agustín y el platonismo, en esta pregunta de la 
Summa da respuesta a la interpretación ontologista e, 
indirectamente, nos despeja la duda que ahora se nos planteaba. 
En un artículo estructurado según la más pura dialéctica tomista, 
el filósofo intenta rebatir la afirmación según la cual “id quod 
primo cognoscitur in mente nostra est Deus”. La interposición 
bíblica de Jn 1, 18 (Deum nemo uidit unquam) permite a Tomás 
enhebrar su respuesta. El intelecto humano no puede captar las 
sustancias inmateriales creadas (los ángeles45); mucho menos, por 
tanto, debe poder captar las sustancias inmateriales increadas (las 
ideas divinas). Otra interposición bíblica permite acabar de 
desmentir la posibilidad de conocer a Dios directamente. Se trata 
de una cita célebre en el marco de esta disputa, ya que es el mejor 

 
43 Tomás de Aquino, Quaestio disputata de spiritualibus creaturis. Art. 10, ad 8. [64368]. 
44 Tomás de Aquino. Summa Theologiae, I, q. 88. art. 3. 
45 Tomás aborda la cuestión de la posibilidad de percepción de los ángeles en el art.1 de esta 
misma quaestio 88. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 67 

aval de la interpretación tomista de la iluminación: “invisibilia Dei 
per ea quae facta sunt, intellecta conspiciuntur” (Rm 1, 20). La cita 
de Pablo es especialmente efectiva porque sintetiza 
espléndidamente lo que finalmente es la concepción de la teoría de 
la iluminación de Agustín por parte de Tomás: una réplica de la 
teoría abstractiva de Aristóteles. El sujeto de la iluminación no 
sería, por tanto, Dios, sino —de acuerdo con la secuencia 
gnoseológica tomista— un intelecto agente que obtendría, por 
abstracción, las ideas generales. 

Queda claro, por tanto, que el principal objeto de nuestro 
conocimiento es la “quidditas rei materialis” y en ningún caso las 
ideas divinas. La luz de nuestro intelecto es el medio en el que tiene 
lugar el conocimiento, no el objeto directo de nuestro 
conocimiento: “lumen intellectus nostri non se habeat ad 
intellectum nostrum sicut quod intelligitur, sed sicut quo 
intelligitur”. La diferencia de una sola letra (quod / quo) es aquí 
fundamental. Nos queda por aclarar, tan solo, en qué sentido el 
fragmento de Tomás citado más arriba se refería a las supremae 
rationes como algo que es impreso en nuestra alma. 

Al inicio de este mismo artículo tercero de la Quaestio 88, Tomás 
había recordado que “omnia in luce primae ueritatis cognoscimus, 
et per eam de omnibus iudicamus; ut dicit Augustinus in libro de 
Trin., et in libro de uera Relig.” Sin embargo, es evidente que 
después de las dos interposiciones bíblicas, no es posible 
interpretar que esta visión in luce primae veritatis sea necesario 
entenderla ni en sentido platónico ni en sentido ontológico. 
Conocer en la luz de Dios no puede ser sinónimo de conocer la luz 
de Dios, ya que este es un camino vedado al alma humana. ¿Cómo 
no entenderla, sin embargo, en sentido avicenizante, como si, a la 
inversa, nuestra alma recibiera directamente de Dios las ideas 
abstractas? Tomás nos aclara que es necesario entender el 
conocimiento in luce primae ueritatis teniendo presente que “la luz 
de nuestro intelecto, sea natural o fruto de la gracia, no es sino una 
impresión de la verdad primera”.46 ¿Quiere decir esto que esta 
“impresión” debe tener necesariamente lugar en cada acto de 

 
46 Lumen intellectus nostri, siue naturale siue gratuitum, nihil aliud est quam quaedam 
impressio veritatis primae (Summa Theologiae. I, q. 88. art. 3, ad 1). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

68 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

conocimiento, convirtiendo así la iluminación en un acto ligado a 
cada acto de conocimiento concreto? Más bien parece que Tomás 
se decanta por considerar que el conocimiento se funda 
efectivamente en una luz divina pero que esta luz ha sido 
infundida en el alma humana, de forma natural, en el mismo 
momento de su creación. La teoría cognoscitiva encontraría aquí 
eco bíblico en otro célebre fragmento de Juan: “Deus est lux uera, 
quae illuminat omnem hominem uenientem in hunc mundum” (Jn 1, 
9), que Tomás introduce precisamente en el inicio de este artículo. 
De esta forma no se obvia la necesidad de la intervención divina 
en el proceso de conocimiento, pero se la reduce a una realidad 
genealógica, mientras que el papel más propiamente genético 
quedaría en manos del alma intelecto agente capaz de abstraer las 
ideas generales de forma natural, porque forma parte de su 
naturaleza haber recibido la luz que le permite abstraerlas. Hacer 
intervenir una nueva luz de forma expresa no sería pertinente. 
“Ad primum ergo dicendum quod quamuis nihil simus sufficientes 
cogitare ex nobis sine operatione Dei, non tamen oportet quod in 
quaelibet nostra cognitione, nouum lumen nobis infundatur”.47 

Este fragmento evoca claramente —casi textualmente— un 
versículo de la segunda Carta a los Corintios: “Non quod sufficientes 
simus cogitare aliquid a nobis quasi ex nobis, sed sufficientia nostra 
ex Deo est” (2 Cor 3, 5). Una evocación lo bastante evidente pero 
que no parece haber detectado alguno de los críticos de la posición 
tomista, como Michele Federico Sciacca que, citando este texto del 
Super Trinitate de Tomás concluye con rotundidad: “Y eso ya no es 
San Agustín”.48 El intérprete tiene razón. De hecho, no es ni Agustín 
ni Tomás. Es Pablo de Tarso. 

Modernamente, la tesis tomista ha sido retomada por el jesuita 
Charles Boyer49 (1884-1980). Dada su coincidencia en el tiempo, así 
como la divergencia de enfoques en relación con la teoría de la 
iluminación de Agustín, las tesis de Boyer han entrado 
abiertamente en polémica con las de Étienne Gilson, que 

 
47 Tomás de Aquino, Super de Trinitate, pars 1 q. 1 a. 1 ad 1 [84301]. 
48 Michele Federico Sciacca, San Agustín; versión española de Ulpiano Álvarez Díez 
(Barcelona: Luis Miracle, 1955), 371. 
49 Charles Boyer. Essais sur la doctrine de saint Augustin (Paris, Gabriel Beauchesne et ses 
fils, 1932) y L’idée de vérité dans la philosophie de Saint Augustin (Paris, Gabriel Beauchesne 
et ses fils, 1940). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 69 

estudiaremos en detalle en el apartado siguiente. Boyer se niega a 
sostener una interpretación de la iluminación de Agustín en clave 
tomista tout court. Él mismo responde a un ataque velado pero 
desgarrador de Gilson con un comentario no menos duro: 

M. Gilson déclare dès l’abord que le nombre de ceux qui 
s’obstinent à soutenir que le thomisme et l’augustinisme n’ont 
qu’une seule et même théorie de la connaissance diminue de jour 
en jour. Je le crois bien ; il n’y a même personne, que je sache, qui 
voulût le soutenir un seul instant, si la question restait posée en 
termes aussi généraux et aussi simples.50  

La posición de Boyer parte de la siguiente doble constatación. En 
primer lugar, Agustín enseña que el alma humana, en contacto con 
lo sensible, adquiere una luz creada por medio de la cual conoce la 
naturaleza de las cosas sensibles; en segundo lugar, esta 
enseñanza contiene todo lo esencial de la doctrina tomista de la 
abstracción.51 En consecuencia, no es ningún error pensar que la 
interpretación que hace Tomás de la epistemología agustiniana es 
esencialmente correcta. Boyer constata que Agustín abandona las 
posiciones innatistas muy temprano —que son explícitamente 
rechazadas en los textos de madurez— y entonces concluye que la 
idea inteligible por medio de la cual juzgamos a los cuerpos 
sensibles debe ser una idea adquirida. Esta idea adquirida es la que 
nos permite conocer la naturaleza de los cuerpos no “entièrement 
déterminée”, es decir, en sí, sino en la medida en que ideas 
generales (ideas del tipo unidad, belleza, o ser) nos permiten 
expresarla. Esto da lugar a un tipo de juicio que va más allá del 
conocimiento proporcionado por los sentidos. Estos no informan 
de categorías abstractas como la unidad o la belleza, que son las 
que permiten a la inteligencia de encaminar la percepción hacia la 
ciencia. Los textos de Agustín ponen en evidencia, según Boyer, 
que los cuerpos son puestos a disposición de la inteligencia por 
medio de los sentidos y que esta los juzga siguiendo razones 
eternas. Boyer quiere coincidir con Gilson en la inexactitud que 
supone pensar que, por medio de la iluminación, las ideas divinas 
se introducen (cuando Agustín habla de imprimantur, por ejemplo) 

 
50 Charles Boyer, “Saint Thomas et saint Augustin d’après M. Gilson”. Gregorianum 8, Nº 1 
(1927), 107. 
51 Boyer, Essais sur la doctrine, 177. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

70 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

en la mente humana. Más bien —concuerda el jesuita con Gilson— 
cabe pensar que lo que imprimen las ideas humanas en la mente 
humana es “sa forme, sa règle et sa certitude”. Pero afirmar esto 
supone, según Boyer, la necesidad de dar entrada a la abstracción 
y, consecuentemente, a una posición neta y esencialmente (aunque 
no comparta las palabras literalmente) tomista. La secuencia del 
acto de conocimiento agustiniano, según Boyer, sería la siguiente: 
cuando emitimos un juicio tenemos un contenido en nuestro 
pensamiento. Si ese contenido no es una idea divina y si tampoco 
es una representación sensible, entonces está formado por una 
idea humana que se realiza en la representación sensible. Es, por 
tanto, en presencia de lo sensible, y bajo la influencia de la luz 
divina que la inteligencia se ha formado una idea abstracta (la de 
unidad, la de belleza) en el mismo momento en que veía esta idea 
realizada en el objeto sensible. La fuerza intelectual que, siguiendo 
la regla superior de las razones eternas, ha dado lugar a esa idea y 
juicio, es una luz creada.52 Este es el resumen de Boyer, desde su 
punto de vista, esencialmente coincidente con el de Gilson. 

Es decir, según Boyer, nuestra inteligencia nos ilumina, pero esta 
iluminación, en último término, proviene de Dios, puesto que 
nuestra inteligencia también procede de Él. Nuestra inteligencia, 
por tanto, es la luz divina pero una luz divina que actúa de forma 
suavizada, adecuada a las capacidades del ser humano. 
Igualmente, las verdades que percibimos por medio de nuestra 
inteligencia iluminada son atenuadas y parciales, pero son 
verdades atenuadas y parciales de una verdad que es Dios mismo. 
Es en este sentido que Boyer entiende la teoría de la iluminación 
de Agustín y cómo tiene lugar la visión de las verdades en Dios.53 
Tal y como ha observado Sciacca,54 el principal problema de la tesis 
de Boyer es que, de la constatación de que Tomás cita a Agustín en 
prácticamente todas las páginas de la Summa Theologiae, el jesuita 
francés extrae la conclusión de que la teoría agustiniana 
constituye una especie de tomismo avant la lettre. Sciacca 
considera que, además de la influencia aristotélica, es más sensato 
reconocer un fuerte compromiso en la filosofía del doctor 

 
52 Boyer, Essais sur la doctrine, 179-180. 
53 Boyer, L’idée de vérité, 232-233. 
54 Sciacca, San Agustín, 375. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 71 

angelicus con el pensamiento de Agustín que aristotelizar el 
pensamiento tanto de uno como de otro (operación fácilmente 
realizable en el caso de Tomás, pero difícilmente sostenible en el 
de Agustín). El crítico más implacable de Boyer, sin embargo, será 
Étienne Gilson, como veremos a continuación. 

3. Interpretaciones no ideogenéticas de la teoría de la 
iluminación 

Si las diversas teorías ideogenéticas han gozado más bien de poco 
predicamento a lo largo del siglo XX, ha ido ganando espacio, en 
cambio, la explicación propuesta en 1929 por Étienne Gilson.55 La 
vía gilsoniana es la de la disolución de la perplejidad a la que 
intentan dar respuesta los autores hasta ahora mencionados. 
Efectivamente, según el filósofo francés, no es pertinente intentar 
dar respuesta a la pregunta sobre el origen de las ideas divinas 
contenidas en la mente humana sencillamente porque, para 
Agustín, esto no suponía un problema. En lugar de dirigir nuestra 
investigación hacia la ideogénesis (e intentar averiguar, por tanto, 
si las ideas divinas llegan a nuestra mente por implantación, por 
visión o por la propia actividad de la mente humana, como hacen 
las demás interpretaciones), Gilson considera que la teoría de la 
iluminación debe dar cuenta, más bien, de la validez de nuestros 
juicios. Es decir, la luz divina se convierte en una suerte de 
autoridad reguladora bajo la que actúa nuestra mente. Esta 
interpretación, pues, supone renunciar a responder a la pregunta 
“¿cómo obtiene nuestra mente los conceptos que nos permiten 
formar juicios universalmente válidos?” y sustituirla por la 
siguiente: “¿por qué podemos formar juicios universalmente 
válidos?”. Si la respuesta a la primera pregunta es: “los obtiene por 
medio de la iluminación” se impone la necesidad de explicar cómo 
tiene lugar esta iluminación, explicación que Agustín no nos 
proporciona. Si, en cambio, intentamos responder a la segunda 
pregunta, diremos que: “podemos formar juicios universales 

 
55 Étienne Gilson, Introduction à l’étude de Saint Augustin (París: Vrin, 1987). Citamos 
siguiendo la paginación de la edición de Vrin más reciente y asequible para el lector (1987) 
y que concuerda, sin embargo, con las ediciones precedentes, siempre chez Vrin, desde la 
segunda (1943), en la que Gilson introdujo numerosos cambios respecto la primera (1929), 
que debe darse por superada. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

72 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

porque que Dios ilumina nuestro juicio”. En este caso, aunque no 
podamos dar cuenta de cómo ilumina Dios nuestro juicio, 
estaremos respondiendo plenamente a la pregunta, puesto que no 
estamos inquiriendo por el cómo sino por el por qué. Gilson centra 
sus esfuerzos, pues, en reubicar el objetivo de la pregunta sin 
traicionar las intenciones de Agustín. 

La potencia explicativa de la interpretación de Gilson —que se 
presenta, como ya hemos ido viendo hasta aquí, con intención 
crítica respecto a las interpretaciones anteriores— ha eclipsado en 
buena parte las explicaciones ideogenéticas. La teoría de Gilson ha 
sido recogida, de hecho, por Frederick Copleston56 en su Historia 
de la Filosofía, convirtiéndose, por tanto, en la interpretación de 
referencia y más ampliamente difundida. Copleston, sin embargo, 
sí está dispuesto a conceder un cierto carácter ideogenético a la 
iluminación, siempre y cuando se entienda que lo que infunde la 
iluminación no es el contenido del concepto sino la calidad del 
juicio que realizamos sobre el concepto, el carácter necesario de 
un juicio de orden universal. 

Entre los intérpretes que se desmarcan de las tesis ideogenéticas, 
Gilson cuenta con un precedente tan ilustre como Buenaventura.57 
Esto ha hecho que algunos historiadores de la filosofía, como 
TeSelle,58 hayan asimilado ambas posiciones y hablen de 
interpretación buenaventuriana para referirse a la de Gilson. Sin 
embargo, ambas explicaciones se presentan en términos 
suficientemente diferentes y distanciados en el tiempo como para 
que valga la pena dedicar un espacio separado a cada una de ellas. 

3.1. La interpretación de Étienne Gilson 

Étienne Gilson dedica una treintena de páginas (103-130) de su ya 
clásica Introduction à l’étude de Saint Augustin al análisis detallado 
de la teoría agustiniana de la iluminación y a la crítica de las 
interpretaciones ontológica y tomista. Gilson comienza por 
constatar que el marco metafórico que dará consistencia al 
imaginario de la teoría de la iluminación se encuentra ya de forma 

 
56 Frederick Copleston, Historia de la filosofía (Barcelona: Ariel, 1994). II, 60-74. 
57 Buenaventura, De Scientia Christi, quaestio IV, conclusio. 
58 Eugene TeSelle, Augustine the Theologian (New York Herder and Herder, 1970). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 73 

madura en un escrito tan temprano como los Soliloquia. Aquí, 
Agustín nos presenta a Dios como un maestro interior y la 
iluminación se convierte en la imagen de la acción pedagógica que 
Dios ejerce sobre el alma humana. El paralelismo de donde nace la 
imagen de la iluminación es evidente. Dios es a nuestro 
pensamiento lo que el sol es a nuestra vista; Dios es fuente de la 
verdad como el sol es fuente de la luz; una especie de luz divina 
ilumina la verdad para que pueda ser percibida por nuestra 
mente, al igual que la luz ilumina los objetos para que puedan ser 
vistos por nuestros ojos. Gilson constata que en el origen de la 
teoría de Agustín existe un antecedente y una coincidencia. El 
antecedente es la tradición neoplatónica. Ya Platón, con el mito de 
la caverna, consagró la analogía de la luz como imagen 
epistemológica de primer orden. En los Soliloquia, Agustín explica 
de manera detallada la alegoría platónica.59 Más allá de Platón, sin 
embargo, la influencia más cercana de Agustín es Plotino, siempre 
mediado por la traducción latina que de las Enéadas realizara 
Porfirio— que habla de un principio espiritual (νοῦς) que es a la 
vez causa de la existencia de las cosas, luz para su conocimiento y 
regla de vida, haciendo coincidir, por tanto, en el mismo principio, 
un triple nivel, ontológico, epistemológico y ético. Sin embargo, 
una teoría inspirada en las tesis neoplatónicas pero que no 
concordara con el mensaje evangélico no podría ser aceptada por 
Agustín. Además, por lo tanto, del antecedente neoplatónico, 
encontramos la coincidencia con las escrituras. Según Agustín, la 
tesis iluminista de Platón desplegada más tarde por Plotino es 
“consonans euangelio” y, más concretamente, consonans con el 
incipit del evangelio de Juan, donde se nos habla de la venida del 
Bautista, de quien se dice que “non erat ille lumen, sed ut 
testimonium perhiberet de lumine. Erat lumen uerum, quod 
illuminat omnem hominem uenientem in hunc mundum”.60 He aquí, 
pues, los dos pernios sobre los que Gilson interpreta que Agustín 
sostiene su teoría de la iluminación. Ahora bien, tal y como 
remarca Gilson, en Agustín, la explicación iluminista, lejos de ser 
una metáfora, es una descripción ontológica. En este sentido, el 
historiador francés destaca que, para Agustín, tan solo Dios es luz 

 
59 Agustín de Hipona, Soliloquia, II, 13, 23. 
60 Jn 1, 8-9. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

74 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

en sentido propio, mientras que la luz física tan solo está en un 
sentido figurado. Esto lleva, por tanto, al vuelco de la metáfora; ya 
no es Dios quien actúa como lo hace el sol, sino el sol que actúa 
como Dios lo hace. En esta operación, Gilson ve la intención, por 
parte de Agustín, de distanciarse de sus errores de juventud, 
especialmente del materialismo maniqueísta, que caracterizaba la 
luz solar con atributos divinos. Sin embargo, en cualquier caso, 
estamos hablando de una metáfora y alguno de los dos términos 
puestos en juego (el sol y Dios) deberá tener un sentido figurado. 

Uno de los problemas centrales de la iluminación radica en la 
delimitación de qué parte del acto de conocimiento pertenece a la 
esfera humana y cuál a la divina. Según Gilson, es innegable que la 
iluminación no solo no excluye, sino que requiere necesariamente 
la participación de un intelecto humano propio, perfectamente 
distinguido de la luz divina. Una ilumina y el otro es iluminado. 
Indudablemente, la primera es incomparablemente superior a la 
segunda. Agustín se refiere en algún momento a esta mens 
intellectualis como intelligentia o intellectus.61Ahora bien, a pesar 
de los numerosos textos que avalan la profunda distinción de 
naturalezas entre luz e intelecto, uno de ellos ha generado una 
larga controversia en la que Gilson ha tenido un papel 
protagonista. Se trata de De Trinitate, XII, 15, 24, donde Agustín 
afirma: 

Sed potius credendum est mentis intellectualis ita conditam esse 
naturam, ut rebus intellegibilibus naturali ordine, disponente 
Conditore, subiuncta sic ista uideat in quadam luce sui generis 
incorporea, quemadmodum oculus carnis uidet quae in hac 
corporea luce circumadiacent, cuius lucis capax eique congruens 
est creatus62. 

El elemento controvertido es la expresión “in quadam luce sui 
generis incorporea” ya que presenta una ambigüedad de sentido 
que Gilson califica, finalmente, de “grammaticalement insoluble” 
(Gilson, 1987: 107, n. I). Efectivamente, el genitivo sui generis puede 
ser traducido o bien por “de una especie [o tipo, o género] 
particular”, o bien por “de su misma especie [o género]”, (es decir, 

 
61 Gilson cita, concretamente, la Epistola 147 ad Paulinam de Agustín, del año 413 (ca.). 
62 Agustín de Hipona, De Trinitate, XII, 15, 24. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 75 

de la misma especie que la luz). Gilson destaca que tanto Tomás 
como los intérpretes agustinianos de tradición tomista (hasta 
Charles Boyer incluido) se han decantado por la primera 
traducción,63 convirtiendo al intelecto humano de Agustín en 
análogo al intelecto agente del tomismo. Según Gilson, el 
fragmento de Agustín simplemente quiere afirmar que el alma ve 
lo inteligible en una luz incorpórea, incorpórea como ella misma 
(de su mismo género, no de un tipo diferente). Por tanto, nos 
encontramos simplemente ante una oposición entre el género 
espiritual del pensamiento y el género corporal de la vista y sería 
un error empeñarnos en “y lire une communauté d’ordre 
ontologique entre l’être de la lumière et l’être de l’intellect”.64 Pero 
más allá de esta constatación, a Gilson le interesa —hasta el punto 
de convertirse en una de sus tesis centrales sobre la iluminación 
agustiniana— establecer el carácter natural del proceso de 
conocimiento. Efectivamente, la iluminación se convierte en la 
condición necesaria para que nuestro intelecto sea capaz de 
pensar la verdad, pero siempre en virtud de un orden natural 
establecido por él. Por eso Gilson propone referirse a esta luz que 
posibilita el proceso de conocimiento como “lumière naturelle”. El 
historiador pretende, por un lado, negar el extremo avicenizante 
según el cual Dios estaría pensando en nuestro lugar, pero también 
cualquier tipo de interpretación sobrenatural de la iluminación. 
La luz divina ilumina a todos los hombres por el simple hecho de 
estar dotados de intelecto. 

Ahora bien, ¿cómo ocurre exactamente esta iluminación? Para 
hacer frente a esta pregunta, Gilson parte de una distinción que es 
consecuencia directa de lo que acaba de establecer (el carácter 
natural de la iluminación). Según Gilson no es posible hacer frente 
al problema si no distinguimos claramente entre dos tipos de 
iluminación: la que tiene lugar cuando distinguimos los objetos de 

 
63 Hay que hacer notar que la nota al pie de la página 107 donde Gilson desarrolla este 
problema contiene un error evidente: Gilson reivindica la primera traducción cuando, en 
realidad, quiere decir la segunda. Dónde dice “Nous croyons que la première traduction est 
la plus naturelle”, tiene que decir, en realidad “Nous croyons que la deuxième traduction...”. 
Si no se enmienda este error se hace difícil entender nada de lo que realmente defiende 
Gilson 
64 Gilson, Introduction à l’étude, 107, n. 1. Esta nota, de una extensión considerable, se ha 
convertido en uno de los puntos de referencia de la obra que Gilson dedica a Agustín y es 
parada obligada por todos los comentaristas (críticos o no) posteriores. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

76 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

la creación gracias a la luz divina, pero sin ver esa luz (éste sería, 
según Gilson, el caso natural de iluminación) y la que tiene lugar 
cuando vemos esta luz directamente (este sería el caso de la 
experiencia mística). Étienne Gilson se muestra claramente 
partidario de interpretar la iluminación agustiniana en términos 
naturales y no místicos. Es decir, según Gilson es necesario rehuir 
una interpretación de la iluminación agustiniana como una 
intuición del contenido de las ideas de Dios. Ver las ideas de Dios 
equivaldría a ver a Dios. Ver las cosas en las ideas de Dios 
equivaldría a tener un conocimiento de las cosas a priori, ya que 
las ideas divinas (Agustín las llama ideae, formae, species, rationes 
o regulae, según el caso65) son, como Dios mismo, eternas, 
inmutables y necesarias, no son criaturas formadas sino la forma 
de toda criatura. Sin embargo, según Gilson, es evidente que la 
iluminación no dispensa del conocimiento sensible. Por eso es 
necesario aclarar qué papel juega, la experiencia sensible, en el 
conocimiento agustiniano. 

Gilson excluye, de entrada, que el papel que Agustín hace jugar a 
la experiencia sea equivalente ni al de Platón ni al de Aristóteles. 
El rechazo de la interpretación platónica se basa en el simple 
hecho de que Agustín rehúye —al menos en los textos de 
madurez— la teoría de la reminiscencia; para conocer, el alma no 
es remitida al pasado de una vida anterior sino al contacto 
presente con las ideas de Dios. La lectura aristotélica tampoco 
parece viable a Gilson dado que el punto de partida es 
radicalmente distinto en Aristóteles y en Agustín. Es cierto que 
ambos hacen jugar un papel indispensable a las sensaciones a la 
hora de forjarse una idea de las cosas materiales, pero, según 
Agustín, la sensación es una acción que el alma desempeña, 
mientras que para Aristóteles es una pasión que sufre. Por otra 
parte, el alma sensitiva aristotélica se encuentra en plano de 
igualdad respecto al cuerpo sensible y esto es lo que permite que 
el cuerpo actúe sobre el alma iniciando el proceso de abstracción 
inteligible. Para Agustín, en cambio, el alma se encuentra en una 
situación de trascendencia absoluta respecto al cuerpo y tanto la 
sensación como la imagen son productos directos del pensamiento. 
Gilson quiere limitar la acción iluminativa estrictamente al ámbito 

 
65 Agustín de Hipona, De diuersis quaestionibus octoginta tribus, 83, quaestio 46, 1-2. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 77 

del conocimiento superior (sapientia), aquel en el que los datos 
sensibles no tienen ningún tipo de relevancia y excluirlo, por tanto, 
del conocimiento inferior (scientia), donde los sentidos y la ratio 
inferior actúan de forma conjunta. 

Ahora bien, si negamos a la iluminación cualquier tipo de tráfico 
abstractivo de lo sensible al inteligible, ¿entonces en qué consiste 
exactamente la iluminación? Gilson subraya lo que podría ser 
interpretado desde la perplejidad como una laguna 
incomprensible en la teoría agustiniana. Efectivamente, Agustín 
construye una teoría del conocimiento que se apoya 
fundamentalmente sobre la metáfora de la iluminación divina 
pero una vez anunciada, se ahorra todos los detalles, dejando de 
esta manera la teoría incompleta. Gilson constata que varios 
autores, a lo largo de los siglos, han intentado remediar el carácter 
incompleto de la teoría agustiniana y acaba preguntándose si 
verdaderamente hay que completar nada. Si Agustín deja la 
explicación donde la deja es, según Gilson, porque para el obispo 
de Hipona no existe ningún problema de conversión de lo sensible 
al inteligible. Lo que intentaría responder Agustín no sería cómo 
se forman las ideas generales, sino cómo conocemos la verdad (en 
el sentido de cómo es que conocemos la verdad). Si el problema de 
la formación de las ideas generales no es verdaderamente un 
problema en Agustín es porque el marco conceptual en el que él 
piensa es mucho más cercano al platonismo (y al neoplatonismo) 
que al aristotelismo. Esto supone que también el mundo físico se 
desarrolla y está sometido a reglas y proporciones numéricas 
inteligibles. Debido a la superioridad jerárquica del pensamiento, 
sin embargo, es imposible la abstracción ni ningún tipo de 
comunicación de sustancias desde los cuerpos hacia el alma, 
mientras que sí es posible del alma hacia el cuerpo. Según Gilson, 
esta interpretación tiene la virtualidad de conciliar los puntos de 
vista de aquellos que atribuyen un papel (demasiado) activo al 
intelecto humano (tomistas) y la de aquellos que le atribuyen un 
papel (demasiado) pasivo (avicenizantes); visto desde este nuevo 
punto de vista, el intelecto sería a la vez activo y pasivo, según el 
orden de la relación. Es activo en relación con los cuerpos, puesto 
que las sensaciones serían producciones del intelecto a partir de 
los cuerpos. El intelecto también se mostraría activo en relación 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

78 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

con las imágenes particulares (la imaginación). Pero a pesar de ese 
carácter activo, siempre se acabaría haciendo presente en el 
pensamiento algo que no puede proceder ni de los objetos ni del 
pensamiento. Se trata del juicio verdadero, que debe ser 
necesariamente independiente de todo origen sensible. Si el 
intelecto no es capaz de producirlo, entonces tendrá que recibirlo 
forzosamente y aquí es donde aparece el rol pasivo del intelecto. 
Gilson está pensando en verdades necesarias del juicio, como las 
relacionadas con el número, el bien, la verdad, la belleza, etc. 

La conclusión de Gilson, por lo tanto, que él mismo hace 
provisional salvo meliori iudicio (Gilson, 1987: 124) es que la 
iluminación agustiniana no implica ningún ontologismo sino, más 
bien, una acción reguladora (de ahí que Agustín se refiera en más 
de una ocasión a las ideas divinas como regulae). Esta conclusión 
se apoya sobre el carácter natural, no místico, de la iluminación. 
Es aceptable el conocimiento por, en o dentro de las razones 
eternas, pero en ningún caso lo es el conocimiento de las razones 
eternas. Gilson acaba aportando como prueba de ese carácter 
natural de la iluminación, un argumento moral. El historiador 
francés establece una jerarquía de iluminaciones. En primer lugar, 
tenemos al hombre justo, que reconoce las reglas de justicia en su 
interior en su expresión caduca y mutable. Este mismo hombre 
justo conoce las reglas de la justicia en la verdad divina en su 
inmutable y necesaria expresión. Por su parte, el hombre injusto 
no puede conocer dentro de sí unas reglas de justicia que no posee 
porque no es virtuoso, pero sin embargo conoce perfectamente la 
injusticia (sabe cuándo se comporta injustamente) y ese 
conocimiento solo puede ser un conocimiento en la luz divina (la 
misma que comparte con todos los demás humanos, justos o 
injustos), pero en ningún caso de la luz divina, puesto que esto 
supondría admitir la posibilidad del místico injusto. 

La exposición de Gilson concluye con un resumen de tres puntos 
finales. En primer lugar, la luz inteligible que nos permite conocer 
las verdades generales no pertenece a nuestro intelecto (como 
afirman los tomistas) sino a Dios. Es Dios mismo, en realidad. En 
segundo lugar, esa luz que procede de Dios y que ilumina a nuestro 
intelecto, se mantiene siempre exterior a nosotros. La verdad 
creada en el hombre no es conocida en el hombre sino en Dios 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 79 

(aceptar lo contrario supondría admitir que el injusto ve la justicia 
en su interior —in sua natura—). Por último, este conocimiento en 
Dios no pertenece al orden místico sino al orden natural. La 
iluminación es accesible y necesaria a todos los hombres 
independientemente de su condición moral. Suponer lo contrario 
implicaría abrir la puerta a toda la humanidad (incluidos los 
impíos) a un estado de unión mística semipermanente. 

3.2. Acerca del problema del sui generis 

Tal y como hemos visto en el apartado anterior de este trabajo, uno 
de los debates que centra la atención de los estudiosos de la teoría 
de la iluminación de Agustín es lo que podríamos llamar “el 
problema del sui generis”. Efectivamente, Étienne Gilson, de un 
lado, y los intérpretes tomistas y avicenianos, del otro, sostienen 
dos interpretaciones diferentes de uno de los fragmentos en el que 
Agustín hace explícita de una manera más clara su concepción de 
la iluminación. Se trata del De Trinitate XII, 15, 24, en el que la 
expresión “in quadam luce sui generis incorporea” puede 
traducirse de manera igualmente satisfactoria por “en una luz de 
un tipo particular” o bien “en una luz de su mismo género”. Y 
escoger una traducción u otra puede tener importantes 
consecuencias hermenéuticas, ya que puede decantar la 
interpretación hacia un terreno interpretativo u otro. Ya hemos 
visto que las interpretaciones tomista y aviceniana, en un intento 
de analogar está “lux sui generis incorporea” con el intelecto agente 
aristotélico, se decantaban por la primera traducción y daban a 
“esa luz de un tipo particular” el mismo rango ontológico que a 
nuestro intelecto, confundiendo, en consecuencia, luz que ilumina 
e intelecto iluminado. En cambio, Étienne Gilson se decantaba por 
pensar que el genus al que se refiere Agustín es el género 
incorpóreo del alma y, por lo tanto, habría que traducir la 
expresión por “en una luz de su mismo género”, es decir, de tipo 
incorpóreo, como el alma misma, que también es incorpórea. Pese 
a proponer esta traducción y defenderla de forma convincente, 
Gilson concluye la imposibilidad de imponer una lectura por 
encima de otra, y reconoce encontrarse ante un problema 
“gramaticalmente insoluble”. Justamente porque se trata de un 
problema, en primer lugar, gramatical, creemos que no tiene nada 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

80 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

de insoluble y que precisamente en casos como éste el “método 
Courcelle”, es decir, un trabajo basado en la comparación filológica 
debe resultar fructífero y debe permitirnos llegar a algún tipo de 
conclusión científicamente convincente. Para llegar a esta 
conclusión, empecemos por detectar todos aquellos casos en los 
que Agustín, a lo largo de De Trinitate, utiliza la expresión sui 
generis, e intentemos extraer, de estos usos, una regla de 
traducción que nos permita sacar alguna conclusión en el caso que 
nos ocupa. 

La expresión sui generis aparece un total de ocho veces a lo largo 
de los quince libros que constituyen el tratado de Agustín De 
Trinitate. En tres de estas ocasiones,66 la construcción sui generis 
no presenta una estructura gramatical comparable a la del 
fragmento que nos interesa dilucidar. De los otros cinco, un 
fragmento es justamente el estudiado y los otros cuatro los 
transcribimos a continuación. 

[Quaecumque notiones] reddunt quamdam sui generis 
trinitatem67.  
Quaeramus igitur in hac imagine Dei quamdam sui generis 
trinitatem, adiuuante ipso qui nos fecit ad imaginem suam68.  
Haec de libro Sapientiae propterea posui, ne me fidelium 
quispiam frustra et inaniter existimet in creatura prius per 
quasdam sui generis trinitates quodam modo gradatim, donec ad 
mentem hominis peruenirem, quaesisse indicia summae illius 
Trinitatis, quam quaerimus cum Deum quaerimus69.  
In duodecimo discernenda uisa est sapientia ab scientia, et in ea 
quae proprie scientia nuncupatur, quia inferior est, prius 
quaedam sui generis trinitas inquirenda70.  

A estos hay que añadir aún otro de estructura casi idéntica pero 
que sustituye sui por cuius: 

 
66 Se trata de los fragmentos siguientes: “tamquam in sui generis carcerem” (III, 7.12); “terra 
[produxit] autem prima sui generis germina et prima sui generis animalia” (III, 8.13); “is enim 
sensus corporis maxime excellit, et est uisioni mentis pro sui generis diuersitate uicinior” (XI, 
1.1). 
67 De Trinitate, XIII, 20.26 
68 De Trinitate, XIV, 4. 6 
69 De Trinitate, XV, 2.3 
70 De Trinitate, XV, 3.5 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 81 

Placuit quippe uelut gradatim ascendentibus in utraque requirere 
apud interiorem hominem quamdam sui cuiusque generis 
trinitatem, sicut prius apud exteriorem quaesiuimus71.  

Observamos que estos cinco fragmentos comparten con “in 
quadam luce sui generis incorpora” una idéntica estructura 
sintáctica, que podemos esquematizar de la siguiente manera: 
quidam + sui (o cuius) generis + sustantivo. Los cinco tienen en 
común que el sustantivo que aparece detrás de sui generis es 
trinitas, en minúscula, ya que en todos los casos Agustín está 
poniendo de manifiesto algún tipo de analogía entre una trinidad 
interior al hombre, una trinidad de conocimientos, una trinidad en 
el orden de las cosas, o en la ciencia, y la Trinidad divina. 
Justamente porque Agustín está trabajando con analogías, estas 
trinidades van siempre acompañadas del adjetivo quidam; son 
cierta trinidad, una especie de trinidad. Y sui generis, a su vez, nos 
conecta este tipo de trinidad con el sustantivo que le corresponde. 
Si hablamos de una trinidad propia del hombre, entonces sui 
generis hace referencia al hombre; si hablamos de una trinidad 
propia de las ciencias, entonces sui generis hace referencia a las 
ciencias. No parece, por lo tanto, que debamos tener ningún 
problema para traducir, por ejemplo, “quaecumque notiones in 
animo fidelis hominis redducente quamdam sui generis trinitatem” 
por “todos los conocimientos que existen en el alma del hombre 
creyente forman una especie de trinidad de su mismo género” (es 
decir, del mismo género de los conocimientos). Igualmente, 
traduciríamos “quaeramus igitur in hac imagine Dei quamdam sui 
generis trinitatem”, por “buscamos en esta imagen de Dios una 
cierta trinidad de su mismo género” (es decir, del mismo género 
que la imagen de Dios). Aplicar en ninguno de estos casos la 
traducción alternativa y decir por ejemplo “una cierta trinidad de 
un tipo especial” nos alejaría claramente del sentido que parece 
que Agustín quiere dar al texto. Basta con juntar estos cinco 
fragmentos que estamos comentando para darnos cuenta de que 
Agustín no quiere descubrir cinco trinidades, todas ellas “de un 
tipo especial” sino cinco tipos de trinidad que lo único que tienen 
de especial es que corresponden a realidades distintas cada una: a 

 
71 De Trinitate, XIII. 20, 26 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

82 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

la ciencia y a la sabiduría, a los conocimientos del creyente, a la 
imagen de Dios o a las cosas creadas. Si trasladamos el mismo caso 
al fragmento polémico de De Trinitate XII, 15.24, tenemos que el 
alma percibe las cosas inteligibles en una especie de luz incorpórea 
y sui generis hace referencia al género del alma. De tal forma que 
podríamos traducir el fragmento entero como sigue: 

Más bien hay que creer del alma intelectual que ha sido creada de 
tal modo que, unida a las cosas inteligibles siguiendo un orden 
natural, tal y como ha dispuesto el Creador, las vea en una especie 
de luz incorpórea de su mismo género [del género del alma], al 
igual que el ojo del cuerpo ve lo que le rodea en la luz corpórea, 
ya que ha sido creado capaz de esa luz y le es apropiada72. 

Esta traducción, apoyándose en el sentido que creemos que hay 
que atribuir al resto de expresiones similares que encontramos en 
De Trinitate, se aleja definitivamente de la tomista y la avicenista y 
se acerca a la de Gilson. Lo que está en juego tras una u otra 
traducción es la concepción de una especie de intelecto agente 
more aristotelico que sería el encargado de producir la iluminación 
y que anularía la distancia ontológica entre el intelecto iluminado 
y la luz que lo ilumina. Gilson no ve motivos para contemplar esta 
posibilidad ni siquiera si optáramos por la primera traducción 
(“una luz de un tipo especial”). Sin embargo, si las razones que 
hemos aportado a favor de la segunda traducción resultan 
convincentes, la tesis de Gilson parece verse aún más reforzada y 
limita enormemente el recorrido de las demás interpretaciones.  

3.3. Un precedente medieval de Gilson: Buenaventura 

La interpretación de Étienne Gilson que acabamos de exponer 
encuentra un cierto antecedente en una página de Buenaventura 
da Bagnoregio (ca. 1217/1221 – 1274) que, sin embargo, 
sorprendentemente no es citada por el historiador francés. Se trata 
de un fragmento de De scientia Christi,73 donde Buenaventura 
rechaza tanto la interpretación ontológica como la tomista y 
propone una tercera vía, que comparte con Gilson, y que pone el 
acento en el aspecto normativo o regulativo. Por Bonaventura, no 

 
72 Agustín de Hipona, De Trinitate XII, 15.24. 
73 Buenaventura, De scientia Christi, quaestio IV, conclusio. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 83 

se corresponde a la enseñanza agustiniana que todo lo que 
conocemos de manera cierta lo conozcamos exclusivamente 
gracias a la evidencia que nos brinda la luz eterna. Si así fuera, 
afirma el doctor seraphicus, la frontera que separa el conocimiento 
natural de lo sobrenatural sería inseparable. “Et tunc non differret 
cognitio uiae a cognitione patriae, nec cognitio in Verbo a cognitione in 
propio genere, nec cognitio scientiae a cognitione sapientiae, nec cognitio 
naturae a cognitione gratiae, nec cognitio rationis a cognitio 
reuelationis”.74 

Si esta sería una interpretación que caería en el exceso, 
Buenaventura tampoco está dispuesto a aceptar la del otro 
extremo, que caería en el defecto de no dar a la iluminación otro 
papel que el de mera influencia, una influencia necesaria en el acto 
de conocimiento pero que no permitiría a quien conoce alcanzar 
propiamente la razón eterna. Aquí, naturalmente, Buenaventura 
está combatiendo la interpretación tomista, y lo hace con las 
mismas palabras de Agustín. 

Et hic quidem modus dicendi est insufficiens secundum uerba 
beati Augustini, qui uerbis expressis et rationibus ostendit, quod 
mens in certitudinali cognitione per incommutabiles et aeternas 
regulas habeat regulari, non tanquam per habitum suae mentis, 
sed tanquam per eas quae sunt supra se in ueritate aeterna.75 

Si en esta segunda crítica, Buenaventura hablaba de 
inconmutabiles et aeternae regulae, en su interpretación final, que 
el franciscano califica de medium entre las dos propuestas 
criticadas, la razón eterna se convierte en regulans y ratio motiva 
indispensable para el conocimiento humano, pero no in sua 
omnimoda claritate sino con la colaboración de la razón creada. 

Et ideo est tertius modus intelligendi quasi medium tenens inter 
utramque uiam, scilicet quod ad certitudinalem cognitionem 
necessario requiritur ratio aeterna ut regulans et ratio motiua, 
non quidem ut sola et in sua omnimoda claritate, sed cum ratione 
creata, et ut ex parte a nobis contuita secundum statum uiae.76 

 
74 Ibid.  
75 Ibid. 
76 Ibid. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

84 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

La concepción de una ratio aeterna ut regulans et ratio motiua,77 
aunque Buenaventura la considere un término medio entre los dos 
extremos criticados, representa, en realidad, un salto adelante al 
problema de la iluminación agustiniana, muy parecido al que 
realiza Étienne Gilson en el siglo XX. Buenaventura está obviando 
la pregunta ideogenética que se preocupa por indagar el origen de 
las rationes aeternae (si proceden, por naturaleza, del intelecto 
humano que las extrae del conocimiento sensible, o bien de un 
intelecto agente externo al hombre, o están en conexión ontológica 
con Dios). Buenaventura supera la pregunta afirmando que la 
iluminación tiene lugar por concurrencia de la ratio creata y la 
ratio aeterna, es decir, de forma colaborativa, pero, sobre todo, 
respondiendo que esta ratio aeterna se hace presente ut regulans 
et ratio motiua. Es decir, más como una influencia efectiva pero 
formal, regulativa, que como la impresión (o abstracción) de unos 
contenidos, de unas ideas concretas. 

Referencias 

Agustín de Hipona. De ciuitate dei. Patrologia Latina, 41. Paris: J. P. Migne, 1845, 13-804. 

Agustín de Hipona. De diuersis quaestionibus octoginta tribus. Patrologia Latina, 40. Paris: J. 
P. Migne, 1865, 11-100. 

Agustín de Hipona. De libero arbitrio Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 1221-
1310. 

Agustín de Hipona. De quantitate animae, Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 1035-
1080. 

Agustín de Hipona. De Trinitate. Patrologia Latina, 42. Paris: J. P. Migne, 1865, 819-1098. 

Agustín de Hipona. De uera religione, Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 121-172. 

Agustín de Hipona. De utilitate credendi, Patrologia Latina, 42. Paris: J. P. Migne, 1865, 65-92. 

 
77 Buenaventura aclara la diferencia entre causa efficiens, causa meritoria y ratio motiva en 
Commentaria in Quatuor Libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi, scholion, 2: “Differt 
causa efficiens, causa meritoria, ratio motiua. Deus solus est causa efficiens gratiae et gloriae; 
causa meritoria, quae vel ad dispositionem uel aliquo modo ad causam efficientem 
reducitur, non potest esse nisi in creatura, sed est praeuisa a Deo. Ratio motiua differt a 
causa meritoria. Nam ratio latius patet quam causa, quae concipitur ut influens in effectum; 
unde unum diuinum attributum a nobis concipi potest ut ratio alterius, minime autem ut 
causa. Item terminus motiua latius patet quam meritoria, ut manifestum est. Hinc est, quod 
ratio motiua potest concipi tum ex parte Dei, v. g., ostensio suae misericordiae, tum ex parte 
praedestinati; et ex hac parte iterum dupliciter: uel quatenus haec ratio fundatur in aliquo 
merito (et tunc coincidit cum causa meritoria), uel ut supponit tantum aliquod motiuum 
congruitatis”. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Oriol Ponsatí-Murlà 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 85 

Agustín de Hipona. Retractationum libri duo. Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 
583-656. 

Agustín de Hipona. Soliloquia, Patrologia Latina, 32. Paris: J. P. Migne, 1841, 869-904. 

Aristóteles. Acerca del alma (De anima). Madrid: Gredos, 2020. 

Bacon, Roger. The Opus Majus. Oxford: Clarendon, 1897. 

Boyer, Charles. “Saint Thomas et saint Augustin d’après M. Gilson”. Gregorianum 8, nº 1 
(1927): 107. 

Boyer, Charles. Essais sur la doctrine de saint Augustin. Paris: Gabriel Beauchesne et ses fils, 
1932. 

Boyer, Charles. L’idée de vérité dans la philosophie de Saint Augustin. Paris, Gabriel 
Beauchesne et ses fils, 1940. 

Buenaventura. Commentaria in Quatuor Libros Sententiarum Magistri Petri Lombardi. 
Florencia: 1882. 

Buenaventura. Quaestiones disputatae de scientia Christi. Freiburg im Breisgau: Herder, 
2021. 

Cayré, Fulbert. La contemplation augustinienne. Bruges: Desclée de Brower, 1954. 

Cicerón. Disputaciones tusculanas (Disputationes tusculanae). Madrid: Gredos, 2016. 

Copleston, Frederick. Historia de la filosofía. Barcelona: Ariel, 1994. 

Dictionnaire de Théologie Catholique (DTC). París: Librairie Letouzay, 1903-1972. 

Gilson, Étienne. Introduction à l’étude de Saint Augustin. París: Vrin, 1987. 

Homero. Odisea. Madrid: Gredos, 2019. 

Jerphagnon, Lucien (ed.). Oeuvres de saint Augustin, sous la direction de Lucien Jerphagnon. 
París: Gallimard, 1998-2002 (3 vols.). 

Jerphagnon, Lucien. Augustin et la sagesse. París: Desclée de Brouwer, 2006. 

Kleutgen, Joseph. La Philosophie scolastique, Exposée te défendue par le R.P. Kleutgen; 
traduite avec l’autorisation de l’auteur, par le R.P. Constant Sierp. París: Gaume Frères 
et J. Duprey, 1868-1870. 

Kristeller, Paul Oskar. Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino. Firenze: Sansoni, 1953. 

Macken, Raymond. “La Théorie de l’Illumination Divine dans la Philosophie d’Henri de 
Gand”. Recherches de Théologie Ancienne et Mediévale nº 39 (1972): 82-112. 

Malebranche, Nicolas. De la recherche de la vérité où l’on traite de la nature de l’esprit de 
l’homme, et de l’usage qu’il en doit faire pour éviter l’erreur des sciences. Paris: Vrin, 
1945. 

Nash, Ronald. Light of the Mind: St. Augustine’s Theory of Knowledge. Lexington: University 
of Kentucky, 1969. 

Portalié, Eugène. A Guide to thought of Saint Augustine. Chicago: Henry Regnery, 1960. 

Sciacca, Michele Federico. San Agustín; versión española de Ulpiano Álvarez Díez. Barcelona: 
Luis Miracle, 1955. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson sobre la noción agustiniana de illuminatio y la querella hermenéutica del sui generis 

86 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

TeSelle, Eugene. Augustine the Theologian. New York: Herder and Herder, 1970. 

Tomás de Aquino. Quaestio disputata de spiritualibus creaturis. Opúsculos y cuestiones 
selectas, I. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 2004). 

Tomás de Aquino. Quaestiones disputatae de veritate. Universidad de Navarra: EUNSA, 2016. 

Tomás de Aquino. Summa Theologiae (4 vols). Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 
1994. 

El autor 

Oriol Ponsatí-Murlà (Figueres, Cataluña, 1978). Licenciado y doctorado en 
la Universitat de Girona, con una tesis sobre el relato de la conversión de 
Agustín de Hipona. Ha sido, durante quince años, profesor de Filosofía 
Antigua, Filosofía Medieval e Historia de la Ciencia y la Cultura en la 
Universitat de Girona. Ha sido investigador invitado por la Universidad 
Nacional Autónoma de México (mayo 2025) y actualmente (septiembre-
diciembre 2025) es "Josep Pla Visiting Professor in Catalan Studies" en la 
Stanford University (California, USA). oriol.ponsati@udg.edu 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:oriol.ponsati@udg.edu


Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 87 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 87-108 

 Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index  

Recibido: 02 de septiembre de 2024 - Aceptado: 11 de noviembre de 2024 

 https://doi.org/10.48162/rev.35.052   

 
 

 
 

Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus 
essendi  

según Étienne Gilson 

Notes On a Metaphysics of Ens and the Actus Essendi According 
To Étienne Gilson 

 Patricia Carolina Pérez de Catalán 
 Universidad Nacional de Córdoba, 

Córdoba, Argentina. 
patricia.perez@unc.edu.ar  

Sumario 
1. Introducción. 
2. Sobre el método, los principios de lo real y su orden 
3. Metafísica del ente y del Ser: los principios constitutivos y su alcance 
4. Colofón 

Resumen Gilson entiende, conforme a los principios metafísicos 
avistados por el teólogo Santo Tomás de Aquino, que, ante el encuentro 
del hombre en la experiencia sensible con un existente concreto que le 
es connatural, el intelecto concibe de manera evidente el ente y la 
esencia; y para evitar errar en la comprensión de la realidad por su 
ignorancia y aclarar las dificultades que implican, señala la exigencia 
tanto de dilucidar lo que significan tales nombres, como así también el 
modo en que se encuentran en los diversos existentes y, no menos 
importante, la correcta relación con las intenciones lógicas, justamente 
para evitar confundirlas con lo real. 

Palabras clave: metafísica; ens; essentia; esse; ipsum Esse subsistens 

Abstract: This article explores the metaphysical principles of Thomas 
Aquinas as understood by Gilson. When man encounters a concrete 
existent in sensible experience, the intellect conceives being and essence 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.052
https://orcid.org/0009-0002-0873-4546
mailto:patricia.perez@unc.edu.ar


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

88 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

in an evident manner. However, to avoid errors in understanding reality 
and to clarify difficulties, it is necessary to elucidate the meaning of key 
terms and their relationship with logical intentions. This article examines 
the implications of Gilson's interpretation of Aquinas' metaphysics and 
its significance for understanding reality. 

Keywords: metaphysics; being; essence; act of being; self-subsisting 
Being 

 

1. Introducción 

En pleno siglo XX, el filósofo e historiador Étienne Gilson procura, 
con su profundo trabajo de católico intelectual y en gran parte de 
su profusa obra, acercar para la inteligencia de nuestro tiempo1, 
signado por la convulsión de una violencia de inédita escala global, 
aquellas verdades que considera debieran conservarse, y no 
perderse; aquellos principios que con tanto esmero fueron 
alcanzados por las especulaciones filosóficas y teológicas de la 
mancomunada tradición antigua y medieval, abocados en sus 
esfuerzos por su común amor a la Sabiduría,2 pues su luminosidad 
es una prístina guía para los hombres que asumen la 
responsabilidad de dar acertadas respuestas a los desafíos de la 
cultura actual. 

Como avezado estudioso del medioevo, y con su especial atención 
a las verdades dirimidas en la doctrina del teólogo Santo Tomás de 
Aquino, espigamos de su enseñanza lo que entendemos son claves 
que delimitan, a modo de prolegómeno, la cuestión de los 
principios metafísicos que fundamentan lo real, a la que nos 
ceñiremos en nuestro trabajo. 

Según nos remite nuestro pensador,3 el fraile dominico señala el 
fin propio de la vida del hombre en la excelsitud de la vida 

 
1“Rien de plus vexant pour le pauvre érudit que de se voir battu sur son propre terrain par des 
armes discourtoises : l’intelligence et l’esprit. Car c’est toute la question”, en Étienne Gilson, 
“Chesterton, le Moyen Âge et la Réforme”. Sept, n° 3, 17 mars 1934, 3. Cfr. Étienne Gilson, Un 
philosophe dans la cité. 1908-1943. Oevres Complètes I, textes présentes et annotés par F. 
Michel, (Paris: J. Vrin, 2019), 484. 
2 Cfr. Étienne Gilson, El Amor a la Sabiduría (Buenos Aires: Ediciones Otium, 1979), 95. 
3 El presente escrito reformula en parte nuestro artículo Patricia Carolina Pérez de Catalán, 
“El actus essendi en la doctrina de Santo Tomás según Étienne Gilson”, Cuadernillo XLVII 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 89 

contemplativa, y por lo tanto, dedicarla a buscar la Sabiduría es su 
perfección y lo más sublime, de máximo provecho y alegría.4 
Asimismo, nos indica que su objeto primero es la verdad divina, 
verdad manifiesta, no obstante, en una doble vertiente, aquella del 
Dios trascendente que, por tal, se revela a Sí mismo al hombre, 
quien aspira, a su vez, a su contemplación definitiva. Su verdadero 
nombre, asevera el Angélico, es Jesucristo, pues Cristo es la Verdad:  

Por esto, la Sabiduría divina encarnada declara que vino al 
mundo para manifestar la verdad:5 ‘Yo para esto he nacido y he 
venido al mundo, para dar testimonio de la verdad’ (Ioh 18, 37).6 
Y el Filósofo determina que la primera filosofía es la ciencia de la 
verdad, y no de cualquier verdad, sino de aquella que es origen de 

 
Semana Tomista. Congreso Internacional: El legado de Tomás de Aquino a setecientos años de 
su canonización, 47, (2023) 
4 Cfr. Tomás de Aquino, Suma Contra los Gentiles I, c. 2, trad. Fr. J. M. Pla Castellano O.P. 
(Madrid: BAC, 1970). 
5 Por la sabiduría de Dios son manifestados los arcanos de la Divinidad, son producidas las 
obras de las criaturas, y son restauradas y perfeccionadas con aquella perfección que 
alcanza su fin, cfr. Tomás de Aquino, “Prólogo de Santo Tomás”, en Comentario a las 
Sentencias de Pedro Lombardo L I, ed. J. C. Cruz (Pamplona: Eunsa, 2004). Jesucristo enseña 
que el conocimiento que nos hace bienaventurados se ancla en dos verdades: La Divina 
Trinidad y la Humanidad de Cristo. “Christi humanitas est via qua ad Divinitatem 
pervenitur”, cfr. Tomás de Aquino, Compendio de Teología L. I, c. 2, a. 3, trad. J. I. Saranyana 
y J. Restrepo Escobar, (Madrid: Rialp, 1980).  
6 Étienne Gilson lo expresa así: “Por la encarnación Dios se ha hecho hombre, es decir que 
las dos naturalezas, la divina y la humana, se han encontrado unidas en la persona de Cristo. 
Lo que es menos conocido, incluso para aquellos que adhieren a este misterio por la fe, es 
la asombrosa transformación que introduce en la naturaleza entera y, en consecuencia, en 
la manera en la cual debemos concebirla en lo sucesivo. Debería decirse más bien: las 
asombrosas transformaciones, porque este misterio incluye tantos otros que nunca 
terminaríamos de considerar sus consecuencias (…) A partir del momento en que la 
naturaleza humana es asumida por la naturaleza divina en la persona de Cristo, Dios no 
sólo domina y gobierna la naturaleza como Dios, sino también como hombre (…) sabemos 
que la Iglesia es el cuerpo místico de Cristo; que sus fieles son los miembros de ese cuerpo 
místico (…) por tanto, en cuanto miembros de Cristo todos los fieles son sacerdotes y reyes 
(…) Hay por tanto, ya desde ahora, en cada cristiano, como una imagen e incluso como una 
participación de ese misterio supremo: la humanidad divinizada por la gracia, revestida, en 
su propia miseria, de una dignidad sacerdotal y real a la vez, que constituye el misterio del 
hombre cristiano”, Étienne Gilson, “La inteligencia al servicio de Cristo Rey”, en El amor a 
la sabiduría (Buenos Aires: Otium, 1978), 70-71. En este sentido, es digno de mención la 
elaboración minuciosa que realiza Nemesio Agustín Yaccuzzi, Y Ustedes, ¿quién dicen que 
Yo Soy?: Una aproximación a la estructura metafísica de la persona de Jesucristo nuestro 
Señor (Córdoba: Advocatus, 2020). En este texto Yaccuzzi redirecciona su análisis a la 
Persona de Jesucristo, Dios y Hombre Verdadero, fundamentado paso a paso en las cuarenta 
y siete tesis tomistas del ser seleccionadas por Étienne Gilson en Elementos de una metafísica 
tomista del ser, incluido en dicha obra. Cfr. también Étienne Gilson, “Eléments d’une 
métaphysique thomiste de l’être”, en Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 
40 (Paris: J. Vrin, 1973), 7-36. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

90 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

toda otra, de la que pertenece al principio del ser de todas las 
cosas. Por eso su verdad es principio de toda verdad, porque la 
disposición de las cosas respecto de la verdad es la misma 
respecto del ser.7  

En consecuencia, la más elevada perfección a la que el alma puede 
aspirar consiste en que en ella se inscriba el orden total del 
universo y sus causas; tal su último fin, “que (…) consistirá en la 
visión de Dios; porque, como dice San Gregorio, ¿qué puede haber 
que no vea, quien ve al que todo ve?”.8  

2. Sobre el método, los principios de lo real y su orden 

Presupuesto lo dicho hasta aquí, y con miras a una mejor 
comprensión de los principios fundamentales alumbrados por el 
philosophans theologus, Étienne Gilson nos brinda tres consejos9 
que reflejan el acabado orden en que, de modo explícito a su 
entender, son resueltos en su doctrina, a saber: 

1. En vista de Dios revelado, principio y fin último trascendente de 
la creación al que el Angélico reconduce todo, principalmente 
entender la naturaleza del método con que la Sacra Teología se 
sirve de la filosofía: “Philosophia ancilla theologiae”.10  

Brevemente, Santo Tomás explica los principios, las ciencias y su 
orden del siguiente modo: toda ciencia se encuentra contenida 
virtualmente en sus principios; aquellos descubiertos por la luz 
natural del intelecto son o conocidos por sí mismos o, por el 
contrario, remitidos a los de una ciencia superior, más universal y 
abstracta, y a los que se reduce, de manera que a su luz son 

 
7 Tomás de Aquino, Suma Contra los Gentiles I, c. 1. La ciencia del ser sabe de lo verdadero, 
pues se identifica con el ser. Así las ciencias filosóficas tratan de todos los seres, incluso de 
Dios, cfr. Tomás de Aquino, Suma Teológica I, q. 1, a. 1, trad. L. Castellani S.J. (Buenos Aires: 
Club de Lectores, 1988). La ciencia superior que lo abarca todo se llama Filosofía primera, 
cfr. Tomás de Aquino, Compendio de Teología L. I, c. 22, a. 46. 
8 Tomás de Aquino, De Veritate II, 2, c. trad. H. Giannini y Ó. Velásquez. (Santiago de Chile: 
Editorial Universitaria, 1996). 
9 Cfr. Étienne Gilson, Elementos de Filosofía Cristiana, trad. A. García-Arias (Madrid: Rialp, 
1970), 10. 
10 Según el cual se edificó toda la especulación latina de occidente cristiano. Cfr. José Ramón 
Pérez. Discurso del Método Medieval: Amor y Verdad IV. 2° ed. corregida y aumentada 
(Córdoba: Del Copista, 2000), 15. Cfr. Étienne Gilson. El filósofo y la teología, trad. G. Torrente 
Ballester (Madrid: Guadarrama, 1962). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 91 

fundamentadas sus conclusiones.11 En tanto Dios es el creador del 
universo existente, ordenó el fin de la vida del hombre hacia Sí 
mismo; más ello implica su ser trascendente a la creación, de modo 
que lo excede en su capacidad razonante, y no obstante debe serle 
proporcionado. Fue, pues, necesario para su salvación que por 
revelación divina por luz sobrenatural le descubra las realidades 
y principios que sobrepasan su razón. Así, la fe en la revelación de 
Dios, dada por su Gracia, es principio indispensable de verdad. Por 
consiguiente, la sagrada teología, en cuanto ciencia según la pauta 
de la revelación divina que enseña las verdades de Dios, es 
necesaria. De igual modo, para que la salvación llegara a los 
hombres más conveniente y ciertamente fue preciso que sean 
instruidos por revelación divina incluso en aquellas verdades de 
Dios que puede por sí misma alcanzar la razón, pues pocos, con 
dificultad, y con mezcla de error llegan a ellas, de cuya cognición 
depende toda la salud del hombre, la cual le viene de Dios. Según 
lo dicho, la teología sagrada parte de los artículos de la fe; ella no 
argumenta para probar sus principios sino para demostrar otras 
verdades, como toda ciencia. Sin embargo, y muy importante, 
difiere en género de la teología natural, que es parte de la filosofía 
y corona la metafísica; luego, y precisamente por eso, no incordia 
que trate lo que ella, en cuanto ciencia superior y más noble, y esto 
en un doble sentido a tener en cuenta: a. sea especulativamente, 
tanto por la certidumbre de la luz de la ciencia divina infalible, 
pero no así la luz natural de la razón humana falible, tanto como 
por la dignidad de su objeto, que la trasciende; b. sea 
prácticamente, pues ordena al fin último, que consiste en la 
felicidad eterna. A la vez, como la gracia perfecciona la naturaleza, 
no la destruye, resulta muy conveniente que la razón natural sirva 
a la fe. De este modo, la teología sagrada se sirve de la filosofía para 
hacer más comprensible lo que enseña, no porque lo necesite, ni 
por defecto o incapacidad, sino por la fragilidad del entendimiento 
humano, que, de las cosas que conoce por la luz natural, de la cual 
proceden las otras ciencias, es elevado con mayor facilidad a las 
realidades superiores, que son el objeto de esta ciencia.12  

 
11 Cfr. Tomás de Aquino, Suma Teológica I, q. 1, a. 2, r. y a. 7, r. 
12 Cfr. Tomás de Aquino, Suma Contra los Gentiles I, c. 3 y c. 9 y Tomás de Aquino, Suma 
Teológica I, q. 1, a. 1, ad. 2 y r; a. 2, r.; a. 5, ad. 2 y r.; a. 8, ad. 2 y r.; a. 9, r.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

92 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Por esto, observa nuestro filósofo, en la doctrina del Angélico 
encontramos que en cuanto desea conocer la realidad por su causa 
primera, que es Dios, el hombre desea naturalmente, como fin 
último, conocer a Dios, de modo que el fin último de la metafísica 
es el mismo que el fin último del hombre. Lo que así renueva 
profundamente la metafísica, cuestión de suma importancia, es la 
presencia, por encima de la teología natural, de una teología más 
alta, que es la ciencia de Dios conocido por revelación.13  

De la misma forma que para el hombre no hay mayor honor que 
servir a Dios, así no hay honor más grande para la filosofía y la 
ciencia que servir como esclavas de la teología. Pero [nos 
advierte] hemos olvidado el más noble significado de la palabra 
sabiduría. De hecho, hemos perdido la verdadera noción de 
teología, y la metafísica en lugar de sucederle en su real título, se 
ha perdido al mismo tiempo.14  

El principio reza: “Una ciencia de lo real para cada orden de lo real”. 
Toda vez que se aborda un problema con método equivocado, se 
lo falsea, concluyéndose entonces que no hay allí cuestión que 
resolver.15 Razón por la cual, afina Gilson, Fides quaerens 
intellectum es el principio rector de la especulación teológica del 
Aquinate, que, como único método seguro, toma a la Revelación 
como guía, en vista de alguna inteligencia de su contenido, es decir, 
la filosofía misma16. “Todo en ella es religioso, el origen, el medio y 
el fin, y, sin embargo, la razón es ella misma más que nunca”.17 

 
13 Cfr. Étienne Gilson. El ser y los filósofos, trad. S. Fernández Burillo, (Pamplona: Eunsa, 
1979), 235. Cfr. Tomás de Aquino, Suma Teológica I, q. 1, a.3, ad. 1; a. 2, r.  
14 Gilson. Elementos de Filosofía Cristiana, 44. Para esclarecer lo inteligible del contenido 
revelado, la metafísica “sólo siendo verdadera puede servirle como instrumento”, Blanca 
del Valle Avellaneda, Meditación cristiano-metafísica (Córdoba: Ediciones del Copista, 2006), 
15. 
15 Cfr. Étienne Gilson, El realismo metódico, trad. V. García Yebra (Madrid: Rialp, 1963), 139; 
cfr. Étienne Gilson, La unidad de la experiencia filosófica, trad. C. A. Baliñas Fernández 

(Madrid: Rialp, 1960), 114-115. 
16 Cfr. Étienne Gilson, El Espíritu de la filosofía medieval, trad. R. Anaya (Buenos Aires: Emecé, 
1952), 16. 
17 Étienne Gilson, El Tomismo. Introducción a la filosofía de Santo Tomás de Aquino, trad. F. 
Múgica Martinena (Pamplona: Eunsa, 1978), 65. Cfr. Gilson, El filósofo y la teología. Leemos 
a Gilson en Yaccuzzi, Y Ustedes, ¿quién dicen …, 173-175: “Esta metafísica del ser está 
admirablemente adaptada a la teología de la revelación cristiana (…) Tomás de Aquino (…) 
era verdaderamente un teólogo. Su teología era la del Dios del Éxodo cuyo nombre es EST. 
La naturaleza tal como él la concibe está hecha de entes de los cuales los que están dotados 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 93 

2. La vida contemplativa considera las obras del Dios Creador en 
sus principios constitutivos reales.18 Mas, la metafísica, como la 
ciencia de los primeros principios de todo lo real, lo es de la ciencia 
entera. Por ello advierte Santo Tomás la gravedad en su yerro.19 Y, 
agrega Gilson, dado que en su mayoría los metafísicos 
desacuerdan debido primeramente a los diferentes planos de la 
realidad sobre la que se interrogan,20 mas no a alguna deficiencia 
en la definición de las ideas, o a alguna inconsistencia en la 
argumentación, se torna entonces imprescindible, tal como dice 
Tomás, elucidar con exactitud lo que es el ser, cuya noción 
vislumbrara el teólogo medieval a partir del Yo Soy el que Soy del 
Éxodo 3,14,21 como asimismo sus derivaciones en la doctrina de los 
trascendentales.  

3. Por último, es conveniente dirimir sus implicancias en la 
diversidad de asuntos filosóficos en relación con Dios y sus 
creaturas, solventando cualquier posible error al respecto. 

No obstante los tres puntos esgrimidos en detalle por Gilson, los 
resume de modo escueto cuando afirma que la puerta de acceso a 
la doctrina del Aquinate incardina en dos bisagras claves: su recta 
noción metafísica de ser, articulada con una correcta noción del 
Dios cristiano.22  

 
de conocimiento están en camino hacia la visión beatífica del Ser; incapaces de obtenerla 
por ellos mismos, su naturaleza es sin embargo tal, que puede ser capacitada por la gracia, 
de la cual es precisamente la función: «la misma gracia es la disposición de la naturaleza a 
la gloria». Tal la pieza maestra (…): la creación por Dios de un ser inteligente y capaz de 
conocerlo, pero incapaz de actualizar este conocimiento sin la gracia”. 
18 Cfr. Tomás de Aquino, De los principios de la naturaleza, trad. J. A. Miguez (Buenos Aires: 
Ediciones Aguilar, 1977); cfr. Étienne Gilson, Las constantes filosóficas del ser, trad. J. R. 
Courrèges (Pamplona: Eunsa, 2005), 50-51.  
19 Cfr. Santo Tomás,“Proemio”, en Del ente y de la esencia, trad. Mons. L. Lituma P. y A. 
Wagner de Reyna (Buenos Aires: Editorial Losada, 1940), 11.  
20 Cfr. Gilson, Elementos de Filosofía Cristiana, 118. 
21 Étienne Gilson, Diffusée le 24 nov., 1999, à 17h., Radio Ville Marie, Montréal; published in 
print as “Étienne Gilson”, Penseurs et Apôtres du XXme. Siècle, in J. Genest (ed.), (Montréal: 
Fides, 2001), 170-182.  
22 Cfr. Gilson, Elementos de Filosofía Cristiana, 10; cfr. Tomás de Aquino, Suma Contra los 
Gentiles I, c. 1, c. 2 y c. 4; III, c. 27. Precisamente, por propia y personal experiencia en este 
asunto, por ya madura, con la humildad fruto inevitable de quien es veraz, del que sabe lo 
dificultoso del trastabillar humano en su fatigoso arar en pos de la verdad, no escandaliza 
cuando de sí mismo confiesa, a modo de advertencia, la turbación comprobada que le 
causaba, transcurrido casi un cuarto de siglo, haber leído y enseñado por sí misma “la 
doctrina de Santo Tomás (…) sin haber comprendido el verdadero sentido que para él tenía 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

94 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

3. Metafísica del ente y del Ser: los principios constitutivos y 
su alcance 

Apuntadas entonces sus cautelosas recomendaciones, 
concentramos la mirada en el orden metafísico buscando indagar 
ciertas claves que allí destaca nuestro autor.  

Para ello se requiere retomemos de su mano lo que indicara Santo 
Tomás sobre aquello primero concebido en el conocimiento 
humano.  

Según lo expone, ante el encuentro del hombre en la experiencia 
sensible con un existente concreto que le es connatural,23 el 
intelecto concibe de modo evidente el ente y la esencia; y para no 
errar por su ignorancia y aclarar las dificultades que implican, 
señala la exigencia tanto de dilucidar lo que significan tales 
nombres, como así también el modo en que se encuentran en los 
diversos existentes y, no menos importante, la correcta relación 
con las intenciones lógicas, justamente para evitar confundirlas 
con lo real.24  

 
la noción de ser, de la que, en filosofía depende todo”, Gilson, El Filósofo y la Teología, 17. Y 
agrega: “Por tanto, se traicionaría doblemente su pensamiento reduciendo su teología a una 
filosofía y ésta a una metafísica del acto de ser. Sin embargo, la teología de Tomás de Aquino 
parece contener los elementos de una metafísica del acto de ser (…) por qué no la ha 
constituido: él quería una exposición de la verdad de la fe capaz de satisfacer a todos los 
filósofos” (Yaccuzzi, Y Ustedes, ¿quién dicen …, 170).  
23 “Como el principio del conocimiento de una cosa determinada es la de su substancia, pues 
la ‘esencia’, dice el Filósofo, es el principio de demostración, el modo con que sea entendida 
la substancia de un ser será también el modo de todo lo que conozcamos de él. (…) el 
conocimiento en esta vida tiene su origen en los sentidos y, por lo tanto, lo (…) aprehendido 
por el entendimiento humano, (…) en tanto es deducido de lo sensible”, Tomás de Aquino, 
Suma Contra los Gentiles I, c. 3. El conocimiento del hombre, advierte Tomás, tiene principio 
a partir de los sentidos, de modo tal que por naturaleza el hombre se eleva a las cosas 
inteligibles por medio de las sensibles, por conocimiento indirecto, según la relación del 
efecto a la causa y la analogía del ser, cfr. Tomás de Aquino, Suma Teológica I, q. 1, a. 9, r. 
También: “(...) la razón significada por el nombre es lo que el entendimiento concibe de la 
cosa y expresa por la palabra: por lo tanto lo que cae primero en la concepción del 
entendimiento, es primero según razón. Pero el ente cae ante todo en la concepción 
intelectual; porque en tanto una cosa es cognoscible, en cuanto es en acto, como dice 
Aristóteles (Met. 1. 9, text. 20). Donde se ve que el ser es el objeto propio del entendimiento, 
y por lo mismo el primer inteligible (...) porque según el primer acto una cosa se constituye 
ente a secas” (Tomás de Aquino, Suma Teológica I, q. 5, a. 2, r., ad. 1). 
24 Cfr. Tomás de Aquino, “Proemio”, en Del ente y de la esencia, 11. Cfr. también Gilson, El 
realismo metódico y Étienne Gilson, Realismo Tomista y crítica del conocimiento, trad. C. 
Jacobo (Córdoba: Ed. Lectio – Alfa, 2023), obras ambas en que se analiza el realismo crítico, 
al que llama “teratología metafísica” en la última, a su entender fruto de un excesivo 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 95 

En consonancia con el teólogo medieval, el filósofo francés 
suscribe en el conocimiento la evidencia primera del ente.25 Pero 
sujeto a aquellas mismas precisiones y en razón de ello, recalca 
que el quid que debe considerar inexorablemente un filósofo hoy 
es la elección que haga de sus propios principios filosóficos, pues 
en ellos se resolverán todos sus planteos. Y enfatiza: “El principio 
de los principios es que un filósofo debería siempre poner como lo 
primero en su mente, lo que es primero en la realidad”,26 por 
cuanto su presencia o ausencia entraña la realidad de todo lo 
demás, incluso a pesar de no ser de fácil acceso para el 
entendimiento humano. Porque sin pasado ni futuro, se trata de lo 
que “es, esto es, es el ser, y su verdad no puede ser probada, solo 
puede verse, o ser pasada por alto (…) [Ello constituye] una 
invitación a mirar y ver”.27 Esta filosofía del sentido común28 invita 

 
concordismo filosófico asumido en ciertos ambientes escolásticos contemporáneos, cuando 
no revestidos algunos en la aparente uniformidad de “divertido disfraz”, que exige imbricar 
cartesianismo y kantismo con el tomismo, esclareciendo así la incompatibilidad metafísica 
entre el realismo objetivo y metódico greco-medieval, al que suscribe, con el idealismo 
subjetivo inaugurado por la modernidad, ya sea en los principios como en el método, 
porque involucra inexorable contradicción, y aunque psicológicamente resulte posible 
sostenerlo, lógicamente es imposible, pues son esencias filosóficas incompatibles.  
25 Gilson, Las constantes filosóficas del ser, 23: “A la pregunta: ‘¿Qué es un ente’, Santo Tomás 
contesta: es un ser-habiente (habens esse). Este ejemplo clásico de simple aprehensión es el 
resultado de un largo y complicado esfuerzo de análisis que conduce al juicio: un ente es lo 
que tiene el ser (...); el contenido de la simple aprehensión y el del juicio es el mismo aunque 
diversamente formulado”. Resulta súmamente importante, luego de un prolongado tiempo 
de estudio en torno al asunto, y su preocupación por el sentido y alcance real de los términos 
y sus límites, su aclaración en el prólogo de la sexta edición del Tomismo, donde explica que 
el término esse o acto de ser, en vez del de “existencia”, remite plena fidelidad a su doctrina: 
“Lo que inquieta (…) es la idea de las ignorancias y errores que pueden corromper todavía 
la interpretación de una doctrina en el pensamiento de un historiador que ha cultivado su 
estudio sesenta años (…) Al envejecer, el historiador debe haber aprendido, al menos, la 
modestia en lo que concierne a su propio pensamiento y la indulgencia en lo que respecta 
al de los demás (…) La de un genio tan grande como Santo Tomás quizá no se deje nunca 
penetrar totalmente (…) Si lo escribiera hoy, este libro hablaría sin escrúpulo del ente (ens) 
y el del ser (esse); se seguiría tratando del ser y con menos frecuencia de la existencia” 
(Gilson, El Tomismo, 9-11). 
26 Gilson, El ser y los filósofos, 16. 
27 Ibid., 17. 
28 Cfr. Gilson, El Realismo Metódico, 177: El sentido común no es una filosofía, pero la sana 
filosofía en él se apoya y le posibilita asimismo revisar el sentido común mal informado. Tal 
el proceder de la ciencia, que no es crítica de aquél, sino de sus tentativas de aproximación 
a lo real. Más aún. La capacidad inventiva del sentido común en el uso metódico de sus 
recursos es atestiguado por la historia de la ciencia y de la filosofía, de modo que deben ser 
criticadas las conclusiones a las que arriba porque eso es invitarlo a seguir siendo lo que es, 
y no a su desacreditación. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

96 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

no a concluir, sino a comenzar por afirmar la existencia efectiva 
del objeto. Así, llega a entrever, con aguda lucidez, una dificultad 
escasamente esclarecida, aunque a su entender diversamente 
repetida en la historia, pues advierte que el ser suele escabullírsele 
al intelecto del metafísico que lo examina. Y lo justifica apelando a 
dos razones que procuraremos desglosar de manera sucinta.  

1. El objeto de la metafísica 

En primer lugar, Gilson dirige su mirada al objeto propio de la 
metafísica.  

Repara de esta manera, con detenimiento, en la complejidad que 
es el ente, el esse habens, por la composición real de sus co-
principios constitutivos principales: essentia, esencia, y esse, acto 
de ser. Con las fórmulas forma dat esse, la forma da el ser, y esse 
consquitur formam, indica que el ser sigue a la forma, lo cual 
significa que donde no hay forma no hay nada.29 Precisa así que la 
forma, acto del orden de la esencia o sustancia, y el esse o existir, 
orden del acto de ser, son dos actos que operan recíprocamente 
por ser principios o causas de órdenes distintos, y, no obstante, 
constitutivos de un mismo y único ser real, cada ente. Lo cual se 
justifica por una recíproca relación de acto y potencia, pero no bajo 
el mismo respecto cada vez:  

(...) aunque la existencia [esse] es la actualidad suprema de 
cualquier sustancia existente, no es acto con respecto a todo lo que 
hay en la sustancia. Si la forma es suprema en su propio orden, la 
existencia [esse] no puede ser el acto de la esencia qua esencia. En 
otras palabras, la existencia [esse] no monopoliza toda la 
actualidad de la sustancia existente. Más bien, así como la esencia 
está en potencia en cuanto al acto de su propia existencia [esse], 
así también el acto de la existencia [esse] está en potencia al acto 
formal de su propia esencia. Si la actualidad existencial [esse] es 
superior a la actualidad formal, la razón de ello es que la entraña 
de la realidad es la existencia [esse].30  

En su lectura diestra del Aquinate, la clave metafísica es entender 
que no todo acto es forma, y que, como tal, ella es un acto que 
todavía permanece en potencia para otro acto que la actualiza no 

 
29 Gilson, El ser y los filósofos, 258. 
30 Ibid., 254. El término [esse] es nuestro.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 97 

en cuanto esencia, sino que la hace ser o existir, el esse, acto 
supremo de lo real. Nuestro autor lo aclara así:  

(...) la forma sigue siendo lo supremo en el orden de la sustancia, 
en su propio ser de forma y en su propia actualidad formal. Si la 
forma requiere aún y aún ha de recibir un complemento de 
actualidad, esa actualidad complementaria no podrá pertenecer 
al orden de la actualidad formal, sino que pertenecerá a un orden 
completamente diferente, al de la actualidad existencial [esse].31  

Sin embargo, replica Gilson de modo análogo al teólogo medieval, 
no siendo forma, como acto del ente, el esse actúa formalmente 
respecto de la esencia.  

El disociar las nociones de forma y de acto, complementando las 
de causa formal y causa eficiente, donde ser es supremamente 
actuar y tender, y fundamento a su vez incluso de todo devenir,32 
es, precisamente, la perla del erario tomasiano.  

El acontecimiento filosófico más importante que se haya producido 
desde el fin de la filosofía griega es, probablemente, la distinción 
introducida por Santo Tomás de Aquino entre dos órdenes de 
actualidad, el de la forma, que corresponde a la especificación de 
los seres, y aquél del esse, que corresponde a su existencia,33 [al 
punto que lo considera] (...) todavía hoy, la mayor contribución 
que jamás ha hecho un hombre a la ciencia del ser.34  

Ahondando un poco más aún, el acto de ser aquí es entendido 
principio de subsistencia de la forma de la esencia, de modo que 
en todo ente su esencia subsiste por su acto de ser, esse. “Lo que 
nos hace difícil apreciar la diferencia es precisamente que ambas 
–causas- se resuelven en uno y el mismo efecto, a saber, un ser (un 
ente)”.35 Justamente, lo que Gilson refiere crucial es que el ente 
participa del ser, esse, pero porque no es el ser, esse. Así, el ente 
siempre tiene el ser, esse, pero sin serlo, porque nunca es su mismo 

 
31 Ibid., 253. El término [esse] es nuestro. 
32 Asimismo, esta doctrina asume la forma como principio constitutivo de los entes, siendo 
el fundamento de las naturalezas existentes tan variadas, lo que explica, en cuanto principio 
activo, la riqueza de la operatividad causal natural. Cuestión que, por otra parte, advierte 
Gilson, es totalmente desdibujada por la conciencia histórica moderna en lo sucesivo. 
33 Raúl Echauri, El pensamiento de Étienne Gilson (Pamplona: Eunsa, 1980), 18. Étienne 
Gilson, “Maimonide et la Philosophie de l’Exode”. Medieval Studies, n° 13 (1951): 223.  
34 Gilson, El ser y los filósofos, 259.  
35 Ibid., 258. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

98 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

ser, esse, es decir, en todo ente su esencia, sea que se trate de una 
forma simple o compuesta con materia, no se identifica con su acto 
de ser.  

De este modo, concebido ahora en su profunda originalidad 
principio de individualidad36, el acto de ser, esse, hace indivisible 
al ente y distinto de otro, es decir, único, a diferencia de aquel otro 
principio de individuación, por la presencia de la materia signada 
en las sustancias cuyas esencias son compuestas y que divide en 
individuos a la especie.  

De ello se desprende una cuestión muy importante. Pues,  

(...) dentro de una especie, cuya quididad es la misma para todos, 
cada ser es una individualidad distinta. Es distinto, en primer 
lugar, de cualquiera otro ser que pertenezca a la misma especie, 
y en segundo lugar es distinto de su propia quididad, puesto que 
su ser le pertenece sólo a él, mientras que su quididad es la misma 
para todos los miembros de la misma especie. De este modo, la 
composición es real (…) y la distinción es también real.37  

Pero, además, el alcance de la doctrina del ente así asumida 
remonta, en su intrínseca exigencia, hacia un orden de ser que lo 
justifique en cuanto tal. Porque como el ente no es el ser, pero lo 
tiene, en tercer lugar, su individualidad lo hace distinto del 
mismísimo Ser, por el que es participado. Y lo expone del siguiente 
modo. 

La esencia no es el estar siendo, esse, del ente; ella se encuentra en 
potencia en relación con él, o está siendo causada o puesta en el 
ser, como esencia del ente, por su ser, esse, por lo que este es su 
acto, aunque no en cuanto acto de la esencia o acto formal.  

Conforme lo expuesto, el ente es afirmado por la inteligencia como 
un principio análogo, a partir del cual se alcanza a dilucidar 
propiamente la causa eficiente. “El resultado técnico de la reforma 
tomista de la metafísica (…) ha efectuado una clara comprensión 
de la naturaleza específica de la causalidad eficiente”.38 

 
36 Martínez, J. (2024). “Una recepción heterodoxa de Tomás de Aquino de la teoría del alma 
aristotélica”. Scripta Mediaevalia, 17(2), 16. 
37 Ibid., 255. 
38 Ibid., 250. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 99 

Consecuentemente, encontramos aquí asimilado lo afirmado por 
el propio Tomás cuando dice:  

Dios es su propio ser (…); luego el ser le conviene por esencia, en 
tanto que no conviene más que por participación a los demás 
seres. Pues no hay ningún otro ser cuya esencia sea su propio ser, 
porque el ser absoluto y subsistente por sí mismo debe 
necesariamente ser único (…) Por tanto, Dios es necesariamente 
la causa de la existencia de todo lo que es.39  

Sólo Dios es su propio ser por esencia y, soberanamente perfecto, 
se basta a sí mismo porque no necesita de otro para ser lo que es; 
por participación son los demás seres, perfectos en razón de la 
medida de esta participación, pues en ningún otro ser su esencia 
es su propio ser. El ser absoluto y subsistente por sí mismo, en la 
intensidad40 de su acto de ser es la misma eternidad; 
necesariamente único, es causa de la existencia de todo lo que es.41  

Y Gilson lo demuestra según los mismos principios del ente 
formulados. Por cuanto nada de la esencia da razón de su acto, 

 
39 Tomás de Aquino, Compendio de Teología L. I, c. 68, a. 117. Cfr. Gilson, Elementos de 
Filosofía Cristiana, 144-146. 
40 Para encontrar luz sobre lo que nuestro filósofo entiende respecto de esta precisa cuestión 
y su relevancia, remitimos a Étienne Gilson, “Virtus essendi”. Medieval Studies, n° 26 (1964): 
1-11. Allí refiere lo formulado por L. B. Geiger O.P. en Philosophie et spiritualité (París: Ed. 
du Cerf, 1963), retomando la problemática de una suerte de intensidad creciente o de 
perfección, del tipo cualitativo, del actus essendi, a lo que Gilson remite, para explicarlo en 
la doctrina de Santo Tomás, a Dionisio en su tratado de Noms divinis, en la cual Dios es ipsius 
quod est esse virtutem. En cuanto solo Dios, cuya esencia formal es precisamente el esse, en 
su pura actualidad formal de ser puro, es el mismo Ser subsistente, único y separado, sin 
limitación o cualificación, puro y simple, e interpreta originalmente Tomás que tiene totam 
virtutem essendi, esse secundum totum suum posse, a diferencia de las creaturas, los entes, 
que lo tienen participado según la limitación de sus esencias. Así, Gilson aclara que virtus y 
posse refiere aquí la esencia formal de la realidad en cuestión, distanciándolo, entre otras 
cosas, de la dunamis griega. Ello confluye a diferenciar el orden propio de la metafísica del 
de la física, con el que, por errores de interpretación o discernimiento de los principios 
metafísicos, suele confundírselos. “El ente (ens) puede ser medido; es más o menos según 
los grados de perfección de su esencia, pero el ser (esse) en virtud del cual es un ente, es o 
no es, sin grados posibles. Tomado en sí, como acto formal de la esencia pero allende la 
esencia, el esse es extraño a la cantidad, al más o menos, al movimiento y al tiempo, y con 
mayor razón, al devenir. No pudiendo comenzar más que por creación, no puede terminar 
sino por aniquilación”, por quien es el Ser, en ibid., 9, (La traducción es nuestra). En el orden 
del ser el esse, en tanto actúa las formas, ejerce una potencia activa y su actualidad tiene un 
resultado: el existir actual, pero este resultado se debe primero a la naturaleza del ente, 
cuya esencia incluye la capacidad de existir.  
41 Cfr. Tomás de Aquino, Suma Teológica I, c. 44, a. 1, r. Cfr. Blanca del Valle Avellaneda, 
Meditación acerca de los seres naturales (Córdoba: Ediciones del Copista, 2008),155. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

100 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

esse, ella no causa, como causa eficiente, su ser. Así, en la 
estructura del ente se revela una contingencia radical: no puede 
causarse a sí mismo, mas, si existe, es por otro. Como todo ente y 
todo lo del ente lo es por su acto de ser, esse, que no se identifica 
con su ser un ente, el hecho de que exista exige necesariamente una 
causa de ello. Justamente, la contingencia constitutiva del ente es 
en relación con su causa, que lo trasciende, porque no siendo un 
ente, es el mismísimo Ser. 

Cabe, no obstante, una aclaración más, y de profunda significación 
metafísica.  

El hecho de su radical contingencia no priva al ente de su solidez 
real o metafísica, porque el ente, considerado en sí mismo, una vez 
que es, lo es plenamente, pues el acto de ser, esse, le corresponde 
con plenitud, ya que no es nada sino, precisamente, ente; sin él no 
sería ente; y el alcance de esta afirmación penetra más aún con su 
luz, pues en la esencia no hay nada que dé razón de que siendo, 
pueda dejar de ser. Porque si la “existencia no tiene raíz ni siquiera 
en las cosas actualmente existentes”,42 esto es, en los entes su 
esencia no explica su acción de estar siendo, no hay, porque no 
puede haberlo, en el mismo ente ninguna posibilidad para no ser; 
por lo tanto, reafirmado nuevamente aquí, dar el ser o quitarlo 
compete sólo al Ser.  

Al respecto dice nuestro autor:  

Creo que éste es uno de los puntos más difíciles de captar en toda 
la metafísica de Tomás de Aquino, puesto que aquí se nos invita a 
concebir las creaturas como siendo, a la vez, indestructibles en sí 
mismas y totalmente contingentes en su relación con Dios.43  

Según lo explicita nuestro filósofo, este es el regalo irrevocable del 
Ser al ente. El ente  

(...) no goza del ser un momento en el tiempo. Su duración no es 
una cadena de actos instantáneos de existir, cada uno de los 
cuales haya de salvar un infinitesimal hiato de nada. El ser de la 
verdadera sustancia es completo y, porque lo es por su propia 
naturaleza, no es un regalo tal que necesite ser renovado a cada 

 
42 Gilson, El ser y los filósofos, 241. 
43 Ibid. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 101 

momento. Dios no está eternamente ocupado en regatearles la 
existencia a los seres, ni las sustancias la están solicitando a cada 
momento. El regalo de la existencia es irrevocable cuando se les 
concede a los seres que, por lo que respecta a ellos mismos, son 
incapaces de perderla.44  

Todo lo cual comporta juntamente el reconocimiento del hombre 
ante el misterio insondable de la actualidad de lo que es, esse, 
llevado máximamente hacia el Ser, que es soberanamente 
perfecto, cuya Essentia, Esencia, es su Esse, Acto de Ser que, en 
cuanto simple, es Purum Esse Subsistens, su Causa Eficiente.45  

2. La inteligencia del metafísico 

Ante la dificultad que testimonian los ejemplos en la historia de los 
filósofos a los que se les escapa el ser, reformulamos ahora la 
segunda razón que avizora al respecto Gilson.  

Su mirada se concentra aquí en el polo opuesto al objeto de la 
metafísica, la inteligencia. Lo resume con la siguiente explicación.  

Tomando del ente la parte por el todo, la inteligencia metafísica es 
muy proclive a reposar en la esencia, o en alguna de sus 
propiedades, ya que la esencia, por su acto formal, habilita por la 
aprehensión lo conceptualizable del ente y su definición. 
Tendencia reiterada, según constata nuestro autor a lo largo del 
tiempo, con serias consecuencias, pero que signan severamente 
nuestro hoy. Por nombrar al menos dos de aquellas ya previstas 
incluso por el mismo Santo medieval, consisten en sustituir los 
individuos concretos existentes en su rica complejidad de 
principios constitutivos, por determinados conceptos abstractos o 
cuya realidad es del orden lógico, por veces inconexos, dicotómicos 
otras, con la insoluble dificultad subsiguiente de no poder 
distinguir ambos órdenes en lo sucesivo, al reemplazar, 
eliminando así, aquel.  

Desde un enfoque gnoseológico consecuente con dichos principios, 
subraya Gilson, lo correcto es distinguirlos, porque:  

Un acto común en el orden de la intencionalidad no puede 
transformarse en un acto común en el orden de la existencia; 

 
44 Ibid., 244. 
45 Cfr. en Santo Tomás, Compendio de Teología L I, c. 11, a. 20 y 21. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

102 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

presupone, por el contrario, dos existencias distintas; [la] 
actualidad común al sujeto y al objeto deja intacto el carácter 
puramente analógico de sus existencias subjetivas (...) No se trata 
de dos seres distintos que se conviertan en un idem número, sino 
únicamente de un ser, el del sujeto, que, gracias a su sensibilidad, 
participa de la actualidad de otro ser, sin que la existencia del 
sujeto pase a ser la del objeto, ni la del objeto pase a ser la del 
sujeto. La prueba es que la forma del objeto sigue siendo su forma, 
y que, si el conocimiento del uno por el otro es su acto común, es 
porque entre la forma del uno y la del otro hay ya identidad, no 
numérica, sino formal, convenientia in forma; [asimismo], para un 
escolástico, toda sustancia en cuanto tal es desconocida, porque 
es una cosa distinta de la suma de conceptos que nosotros 
sacamos de ella.46 

Pero eso sucede repetitivo por diversas formulaciones metafísicas 
porque no le es tan sencillo al filósofo alcanzar a vislumbrar aquel 
otro principio, corazón mismo de la realidad, que trasciende la 
esencia en cuanto esencia, y que, sin embargo, porque la hace 
efectivamente existente, es clave de lo inteligible concebible en su 
profundidad actual, afirmado allende el concepto, por el juicio 
existencial.  

Con referencia a este punto en particular de la cuestión, nuestro 
filósofo ofrece algunas aclaraciones que pueden colaborar para 
deslindar con mejor precisión aun lo concerniente a lo que se 
refiere con la concepción del primer principio de la metafísica. A 
tal efecto, lo primero que discrimina es el modo en que puede ser 
entendido lo que significa “concepción”, conceptio como sinónimo 
de concepto.  

a. En un sentido amplio del término, “es cierto decir que, en el 
lenguaje de Santo Tomás, todo conocimiento es un concepto, 
incluso los verbos. Si el esse es un objeto de conocimiento, que 

 
46 Gilson, El realismo metódico, 95; 93; 123. En contrapartida, respecto del proceso metafísico 
de la modernidad, Gilson afirma: así se “envuelve a la filosofía en una serie inextricable de 
contradicciones internas que la conducen finalmente a un escepticismo, es decir, a un 
suicidio liberador”; “No es tan fácil prescindir de lo real, y tuvieron que pasar siglos antes 
de que al pensamiento se le ocurriera cometer tal suicidio”, ibid., 83 y 166. Esta noción de 
ente implica que “conocer el ser no es igual a hacerse ser, ya que jamás el conocimiento será 
o puede ser el mismo ser con el que y en el que, constantemente se encuentra (…) puesto 
que el conocimiento que un hombre tiene (…) jamás agota aquello que es”, Avellaneda, 
Meditación acerca de los seres naturales, 55. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 103 

indudablemente lo es, es conocido por vía de concepto (…) incluso 
un juicio es una ‘concepción’, luego es un conceptum”.47  

b. Pero también cabe un sentido más restringido de concepto, más 
usual actualmente, que lo asocia propiamente a la aprehensión de 
esencias. Así entendido, cuando se procura recobrar la noción 
tomista de ente, como compuesto de esencia y de un aliquid, un 
otro que la esencia, no podría decirse concepto del actus essendi. Y 
en ese sentido, Gilson señala como inconcebible el esse, pues no 
siendo una esencia, no puede ser captado por un concepto. 
“Naturalmente, esto no le impide ser un objeto de ‘concepción’. De 
otro modo, ¿cómo se lo podría conocer? Pero no puede ser 
conocido por la simple aprehensión conceptual de una esencia, 
que él no es”.48  

c. Similar aclaración vale para la predicación del esse. Pues el 
existir se puede predicar, pero no puede ser entendido como una 
predicación del orden esencial.  

Santo Tomás ha distinguido tres significados fundamentales del 
esse: en primer lugar, ‘ipsa quidditas vel natura rei’, en cuanto 
significa por su definición; en segundo lugar, el acto mismo de la 
esencia (ipse actus essentiae), que es su contribución decisiva a la 
metafísica del ente, y en tercer lugar, la cópula que significa la 
composición o división en los juicios. El primero y el segundo esse 
son reales; el tercero no señala algo que exista en la naturaleza 
real, sino sólo en el intelecto uniendo o dividiendo nuestro 
concepto de las naturalezas de las cosas.49  

Conforme este uso lógico, est no significa lo mismo, pues como 
cópula, es uno con el predicado conocido por un concepto. La 
cuestión es lograr determinar la naturaleza del conocimiento de lo 
que predica el est como tal. “Este no es ya un problema lógico; es 
un problema noético y metafísico, porque se trata de la naturaleza 
del ente y de nuestro conocimiento de ella”.50  

Lo que más importa al metafísico sobre el ente, a diferencia del 
lógico, no es que el ente tiene el predicado ser, sino que est, es 

 
47 Gilson, El ser y los filósofos, 327. 
48 Ibid., 329. 
49 Ibid., 330. Cfr. Tomás de Aquino, Comentario a las Sentencias L I, d. 33, c. 1, a. 1, r. 1. 
50 Gilson, El ser y los filósofos, 331. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

104 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

decir, es un ente, pues dice que hay en el ente, como acto de su 
esencia formal, “aliquid fixum et quietum in ente”,51 es decir, el esse 
en virtud del cual es ente, puesto que fuera del ente no hay nada. 
Esto es,  

(...) en la doctrina de Santo Tomás ens y esse son dos nociones 
inseparablemente relacionadas, porque ambas se refieren al 
mismo objeto. Es porque «tiene esse» por lo que una cosa es un 
ens (…) la simple aprehensión de un ente dado cualquiera implica 
la aprehensión de su esse, que será más adelante explicitado por 
medio del juicio (…) en el juicio «x es», [donde] es señala la 
existencia actual de x”.52 “En nuestra interpretación, el verbo es 
significa, no el ente captado de un cierto modo, sino el actus 
primus del que Tomás de Aquino dice que convierte una esencia 
en un «ente» actual”.53  

La fundamentación propia de la verdad de un juicio reside 
fundamentalmente en el juicio que dice que su objeto es o existe.54 

4. Colofón  

Según nuestra exposición, concluimos nuestro análisis con las 
reveladoras palabras del propio Gilson que traslucen la madurez 
de su espíritu contemplativo de la Sabiduría:  

Cuando todo se ha dicho y hecho, el misterio permanece poco 
menos velado que al comienzo, porque está en el límite del mismo 
núcleo de la realidad. Esto es así siempre que está en juego el ser 
en cuanto ser; apenas hemos tocado la periferia cuando ya se hace 
sentir la presencia del misterio”.55 “Ello lo hace el ser, y no puede 
hacerlo ninguna otra cosa. Santos, filósofos, científicos, artistas, 
artesanos, no hay dos hombres que sean idénticos, porque aún el 
más humilde de entre ellos es en última instancia su propio ser; 
aunque ninguno de ellos está realmente solo. Ser no es ser una 
soledad. Todo hombre puede participar del bien común de su 
especie, y nada de lo humano le es extraño. No, nada de lo que es, 
es extraño para él. Miembro de la hermandad universal del ser, 
puede experimentar en sí mismo que ser es tender hacia, y puede 

 
51 Tomás de Aquino, Suma Contra los Gentiles I, c. 20. 
52 Gilson, El ser y los filósofos, 335. 
53 Ibid. 
54 Cfr. Tomás de Aquino, Comentario a las Sentencias L I, d. 19, c. 5, a. 1, r. 
55 Gilson, Elementos de Filosofía Cristiana, 125. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 105 

ver que todas las demás cosas están actuando con respecto a un 
cierto fin, un fin que es ciertamente el mismo en todos los casos, 
a saber, ser. Su fin está, pues, en su comienzo, y lo que es cierto de 
él sigue siendo cierto de todo lo demás. Todos los seres, desde los 
más elevados hasta los más humildes, son tan realmente distintos 
y en definitiva tan parecidos como los hijos de un mismo padre; 
pues, en efecto, todos ellos tienen un mismo Padre, y Él los ha 
hecho a todos a Su imagen y semejanza. Actúan porque son, y son 
porque Su nombre es El que es”.56  
Por lo tanto “hay que pensar en consecuencia y decir lo que se 
piensa, tal como se piensa. Porque si es verdadero, es bueno 
decirlo. Filosofar no es ayudar a los demás a creer que piensan 
bien cuando piensan mal, y el peor método para sacarlos de su 
error es pretender compartirlo. Sólo hay una verdad, la misma 
para todos, y el bien supremo de todos los seres razonables es 
conocerla tal cual es. Cuando el filósofo ve, no puede sino 
inclinarse ante ella, pues tal es la sabiduría; y lo mejor que puede 
hacer por los demás es dársela tal como la ha encontrado, pues tal 
es la caridad”.57  

Referencias 

Avellaneda, Blanca del Valle. Meditación acerca de los seres naturales. Córdoba: Ediciones 
del Copista, 2008. 

Avellaneda, Blanca del Valle. Meditación cristiano-metafísica. Córdoba: Ediciones del 
Copista, 2006. 

Echauri, Raúl. El pensamiento de Étienne Gilson. Pamplona: Eunsa, 1980. 

Gilson, Étienne. Diffusée le 24 nov., 1999, à 17h., Radio Ville Marie, Montréal; published in 
print as “Étienne Gilson”, in Jean Genest (ed.), Penseurs et Apôtres du XXme. Siècle 
Montréal: Fides, 2001. 

Gilson, Étienne. Las constantes filosóficas del ser. Traducido por J. R. Courrèges. Pamplona: 
Eunsa, 2005. 

Gilson, Étienne. “La inteligencia al servicio de Cristo Rey”, en El amor a la sabiduría. Buenos 
Aires: Ediciones Otium, 1979. 

Gilson, Étienne. El Amor a la Sabiduría. Buenos Aires: Ediciones Otium, 1979. 

Gilson, Étienne. “Eléments d’une métaphysique thomiste de l’être”, en Archives d’histoire 
doctrinale et littéraire du moyen âge 40. Paris: J. Vrin, 1973.  

 
56 Gilson, El ser y los filósofos, 276-277. Cfr. también Étienne Gilson, El ser y la esencia, trad. 
P. L. Sesma O.F.M.CAP. (Buenos Aires: Desclée de Brouwer, 1951). 
57 Gilson, Realismo Tomista y crítica del conocimiento, 207. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

106 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Gilson, Étienne. El Tomismo: Introducción a la filosofía de Santo Tomás de Aquino 6° ed. 
Traducido por F. Múgica Martinena. Pamplona: Eunsa,1978.  

Gilson, Étienne. “Virtus essendi”, en Medieval Studies 26, 1964. 

Gilson, Étienne. El filósofo y la teología. traducido por G. Torrente Ballester. Madrid: 
Guadarrama, 1962.  

Gilson, Étienne. Elementos de Filosofía Cristiana. Traducido por A. García-Arias. Madrid: 
Ediciones Rialp, 1970.  

Gilson, Étienne. El Espíritu de la filosofía medieval. Traducido por R. Anaya Buenos Aires: 
Emecé, 1952. 

Gilson, Étienne. “Maimonide et la Philosophie de l’Exode”, Medieval Studies 13. 1951.  

Gilson, Étienne. El ser y la esencia. Trad. por P. Leandro Sesma O.F.M.CAP. Buenos Aires: 
Desclée de Brouwer, 1951.  

Gilson, Étienne. El ser y los filósofos. Traducido por Santiago Fernández Burillo. Pamplona: 
Eunsa, 1979.  

Gilson, Étienne. Realismo Tomista y crítica del conocimiento. Traducido por Cristian Jacobo. 
Córdoba: Lectio – Alfa, 2023.  

Gilson, Étienne. La unidad de la experiencia filosófica. Traducido por C. A. Baliñas Fernández. 
Madrid: Ediciones Rialp, 1960.  

Gilson, Étienne. El realismo metódico. Traducido por V. García Yebra. Madrid: Rialp, 1963.  

Gilson, Étienne. “Un philosophe dans la cité. 1908-1943. Oevres Complètes” I, textes présentes 
et annotés par Florian Michel. Paris: J. Vrin, 2019. 

Gilson, Étienne. “Chesterton, le Moyen Âge et la Réforme”, Sept, n° 3, 17 mars 1934, 3. 

Pérez, José Ramón. Discurso del Método Medieval: Amor y Verdad II. Córdoba: Ediciones del 
Copista, 2000. 

Pérez de Catalán, Patricia Carolina. “El actus essendi en la doctrina de Santo Tomás según 
Étienne Gilson”, Cuadernillo XLVII Semana Tomista. Congreso Internacional: El 
legado de Tomás de Aquino a setecientos años de su canonización, 47, (2023): 1-9  

Tomás de Aquino. Compendio de Teología. Traducido por J. I. Saranyana y J. Restrepo 
Escobar. Madrid: Ediciones Rialp, 1980. 

Tomás de Aquino. Suma Teológica. Traducido por L. Castellani S.J. Buenos Aires: Club de 
Lectores, 1988.  

Tomás de Aquino. Suma Contra los Gentiles. Traducido por Fr. J. M. Pla Castellano O.P. 
Madrid: BAC, 1970. 

Tomás de Aquino. De Veritate. Traducido por Humberto Giannini y Óscar Velásquez. 
Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1996.  

Tomás de Aquino. Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo, Edición de J. C. Cruz. 
Pamplona: Eunsa, 2004.  

Tomás de Aquino. “Proemio”, en Del ente y de la esencia. Traducido por Mons. L. Lituma P. 
y A Wagner de Reyna. Buenos Aires: Editorial Losada, 1940.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Patricia Carolina Pérez de Catalán 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 107 

Tomás de Aquino. De los principios de la naturaleza. Traducido por J. A. Miguez Buenos 
Aires: Ediciones Aguilar, 1977.  

Yaccuzzi, Nemesio Agustín. Y Ustedes, ¿quién dicen que Yo Soy?: Una aproximación a la 
estructura metafísica de la persona de Jesucristo nuestro Señor. Córdoba: Advocatus, 
2020. 

  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Apuntes sobre una metafísica del ens y el actus essendi según Étienne Gilson 

108 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

La autora 

Patricia Carolina Pérez de Catalán es Licenciada en Filosofía por la 
Universidad Nacional de Córdoba (Argentina). Profesora de Problemas 
del Conocimiento y Formas del Razonamiento Jurídico en la Universidad 
Nacional de Córdoba. Profesora de Introducción al Pensamiento 
Filosófico y Fundamentos del Pensamiento Filosófico en la Universidad 
de la Defensa Nacional. perezpc@hotmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:perezpc@hotmail.com


Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 109 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 109-121 

 Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index  

Recibido: 27 de mayo de 2024 - Aprobado: 17 de junio de 2024  

 https://doi.org/10.48162/rev.35.053   

 
 

 
 

Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El 
misterio de la significación como labor de la 

filosofía 
Étienne Gilson and 20th Century Linguistics: The Mystery of 

Signification as a Task for Philosophy 

 Felicitas Casillo 
Universidad Austral 

Argentina 
fcasillo@austral.edu.ar 

Sumario 
1. Introducción  
2. Los derechos sobre el lenguaje  
3. Una crítica a las analogías de Saussure  
4. El “tiempo lingüístico”, entre los aportes de Benveniste  
5. Chomsky, tras una idea antigua  
6. Conclusiones 

Resumen : En Linguistique et Philosophie : Essai sur les constantes 
philosophiques du langage (1969), Étienne Gilson examina algunas de las 
tesis más influyentes de la lingüística del siglo XX. El presente artículo se 
centra sobre todo en la discusión que Gilson hace de los aportes de los 
lingüistas Ferdinand de Saussure, Émile Benveniste y Noam Chomsky. 
Desde una perspectiva aristotélica, el autor destaca tanto los logros como 
las limitaciones de estas teorías, y argumenta que el fenómeno de la 
significación no puede comprenderse completamente sin recurrir a la 
filosofía. Según Gilson, el lenguaje no es solo un sistema de signos 
arbitrarios, conformado por numerosos elementos y normas, sino que 
requiere de una indagación metafísica que la lingüística históricamente 
tendió a ignorar o a subestimar.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.053
https://orcid.org/0000-0002-5243-0673
https://orcid.org/0000-0002-5243-0673
mailto:fcasillo@austral.edu.ar


Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El misterio de la significación como labor de la filosofía 

110 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Palabras clave: Giro lingüístico, lingüística, significado, estructuralismo, 
teoría generative 

Abstract: In Linguistique et Philosophie: Essai sur les constantes 
philosophiques du langage (1969), Étienne Gilson discusses some of the 
most influential theses in 20th-century linguistics. This article primarily 
focuses on Gilson’s critique of the contributions made by linguists 
Ferdinand de Saussure, Émile Benveniste, and Noam Chomsky. From an 
Aristotelian perspective, Gilson highlights both the achievements and 
limitations of these theories, arguing that the phenomenon of meaning 
cannot be fully understood without engaging with philosophy. According 
to Gilson, language is not merely a system of arbitrary signs, composed 
of numerous elements and rules, but it also requires a metaphysical 
inquiry, which linguistics has tended to ignore or underestimate. 

Keywords: Linguistic Turn, Linguistics, Meaning, Structuralism, 
Generative Theory. 

1. Introducción 

En 1969, Étienne Gilson publicó Linguistique et Philosophie: Essai 
sur les constantes philosophiques du langage1, donde aborda 
directamente el asunto del lenguaje, un tema que, si bien no fue 
axial en su obra, sí que fue crucial para Gilson y a menudo al 
referirse a la filosofía medieval y a filósofos relevantes en la 
historia de la filosofía señala sus aportes o ideas en relación al 
lenguaje2. Linguistique et Philosophie no pretende el despliegue de 
un tratado. Incluye un prefacio más ocho ensayos en los que el 
autor comenta y critica aportes de lingüistas del siglo XX, como son 
Ferdinand de Saussure (1857-1913), Émile Benveniste (1902-1976) 
y Noam Chomsky (1928). En el prefacio, Gilson afirma también 
estar en deuda especialmente con el francés Joseph Vendryès 
(1875-1960). Sin embargo, si bien Gilson lo cita en dos ocasiones, 
no discute sus aportes, mientras que sí lo hace con los autores 
señalados antes. Lo mismo sucede con, por ejemplo, el antecedente 
de Alexander Von Humboldt (1769-1859), Edward Sapir (1884-
1939), Ludwig Wittgenstein (1889-1951), Louis Hjelmslev (1899-
1965), André Martinent (1908-1999), entre otros.  

 
1 En el presente artículo se trabajó sobre todo con la traducción al inglés de John Lyon, 
publicada por la Universidad de Notre Dame, Estados Unidos, en 1988.  
2 Cfr. Mauricio Beuchot, “La filosofía y la lingüística en Étienne Gilson”, Acta poética, 6. 1986, 
109-111.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Felicitas Casillo 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 111 

El problema en el que se enfoca el presente escrito, entonces, es la 
posición de Gilson frente a algunos debates acerca del lenguaje 
producidos a partir del giro lingüístico del siglo XX hasta el 
momento de la publicación de la obra (1969), es decir, con la 
pragmática en ciernes. Este volumen permite al lector conocer una 
suerte de perspectiva gilsoniana de la filosofía del lenguaje, 
aunque en estos ensayos Gilson no aborda los problemas del 
lenguaje en su totalidad. El asunto de los universales, al que sí se 
refiere en, por ejemplo, su obra acerca de historia de la filosofía 
medieval3, no aparece aquí desplegado, aunque sí se insinúa en 
repetidas ocasiones al referirse —también de forma transversal— 
al nominalismo. En este sentido, esta recopilación de textos 
consiste más bien en el comentario de un Gilson ya maduro, por 
momentos sorprendido, por momentos irónico, sobre algunas de 
las perspectivas acerca del lenguaje desarrolladas en el siglo 
pasado. 

El autor reconoce desde el comienzo su propia posición. Dentro de 
la obra aristotélica, los comentarios sobre el lenguaje no dan lugar 
a una lingüística aristotélica, ni siquiera a una filosofía de 
lenguaje, sino que el lenguaje ocupa el lugar de un hecho entre los 
demás y hablar de él es esencial en la medida en que se relaciona 
con la lógica, la política, la poética4. Sin embargo, estos aportes 
aristotélicos siguen siendo, para Gilson, ineludibles. A lo largo de 
los ensayos repite una y otra vez que aquellas descripciones no 
fueron superadas por la lingüística, aunque sí a menudo 
postergadas. Esto se relaciona con que los planteos en relación con 
el lenguaje tienen alcances muchas veces insospechados: “la 
dualidad observada por los lingüistas en las palabras (…) no es más 
que el reflejo de esa dualidad metafísica de la naturaleza humana 
(…)”5. Luego seguirá, en relación con la abstracción conceptual: “El 

 
3 Étienne Gilson, La filosofía en la Edad Media. Desde los orígenes patrísticos hasta el fin del 
siglo XIV, Trad. Arsenio Pacios y Salvador Caballero, (Madrid: Gredos, 1976). 
4 Sobre esto también Francisco Leocata subraya que, incluso en el contexto general de la 
filosofía griega, aun con sus invaluables aportes acerca del tema, “la autorreflexión sobre el 
hombre no involucra todavía una reflexión radical sobre el lenguaje”. Francisco Leocata, 
Persona, lenguaje, realidad, (Buenos Aires: Universidad Católica Argentina, 2003), 12.  
5 Étienne Gilson, Linguistics and Philosophy. An Essay on the Philosophical Constants of 
Language, Trad. John Lyon, (Notre Dame: Notre Dame University, 1988), 68.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El misterio de la significación como labor de la filosofía 

112 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

lenguaje, por tanto, implica la realidad de lo metafísico por el 
hecho mismo de que implica un elemento de universalidad”6.  

En relación con Santo Tomás, Gilson rescata para los estudios del 
lenguaje aquella “palabra del corazón”, ya delineada por San 
Agustín, que signaría la misteriosa comunicación humana: si la 
“palabra interior” es el concepto, la causa eficiente y final de la 
“palabra exterior”, el “verbum cordis” indica el terreno en que 
también la metafísica se abre al interrogante de la significación 
poética7. Para Aquino, subraya Gilson, la palabra interior no 
“significa” la cosa, sino que la manifiesta a través de un acto de la 
inteligencia8, y la palabra, un signo, significa directamente el 
objeto que el intelecto conoce.  

Este subrayado de Gilson puede sonar extraño si se sigue el célebre 
párrafo del Peri Hermeneias donde Aristóteles explica que 
justamente el vínculo entre signo y cosa está dado mediante una 
abstracción: “lo que hay en el sonido son símbolos de las afecciones 
que hay en el alma”9. Sin embargo, Gilson sugiere que en el 
horizonte de Aristóteles el concepto tenía carácter mediador. 
Comprende que se enfrenta con una larga tradición que se ha 
desarrollado desde la Edad Media. Para esta tendencia, el 
“contenido inteligible del concepto” es “un objeto propio del 
conocimiento, distinto de la cosa conocida por medio del 
concepto”10. Esta idea sería adoptada por Descartes, quien propuso 
su “concepto objetivo”, es decir, la realidad representada en y por 
medio del concepto. También Locke sostendría que la abstracción 
es un proceso psicológico que consiste en seleccionar ideas 
particulares, nombrarlas y usarlas como signos de ideas generales, 

 
6 Gilson, Linguistics and Philosophy, 69.  
7 Cfr. Tomás de Aquino, Cuestiones disputadas sobre la verdad, Tomo I, q. IV, art. 1. Ed. Ángel 
Luis González, Juan Fernando Sellés, Mª Idoya Zorroza. Trad. de la cuestión: María Jesús 
Soto-Bruna, (Pamplona: EUNSA, 2016), 269-277.  
8 Fernando Gabriel Hernández. “Conócete a ti mismo: Una crítica a las lecturas 
intencionalistas de la teoría del conocimiento de Tomás de Aquino”, Scripta Mediaevalia 11, 
Nº 2 (2018): 100. 
9 Aristóteles, Sobre la interpretación. Órganon II, Trad. Miguel Candel Sanmartín, (Madrid: 
Gredos, 1995), 35-36. En el original: “Ἔστι μὲν οὖν τὰ ἐν τῇ φωνῇ τῶν ἐν τῇ ψυχῇ 
5παθημάτων σύμβολα”. Cfr. Aristóteles, On interpretation, Loeb Classical 
Library: https://www.loebclassics.com/view/aristotle-
interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml 
10 Gilson, Linguistics and Philosophy, 76.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml


Felicitas Casillo 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 113 

eliminando de ellas las circunstancias de tiempo y lugar. Es decir, 
Locke concibe al lenguaje como la conexión entre signos e ideas. 
Para Gilson la lingüística generalmente coincide con ese enfoque. 
En cambio, en el planteo aristotélico, “el lenguaje significa 
inmediatamente, no el pensamiento, sino las cosas”11.  

Acerca del afán que dio inicio al giro lingüístico de la filosofía en 
el siglo XX, Gilson sugiere que “la realidad está compuesta de 
núcleos ontológicos estructurados que llamamos sustancias, 
dotados de propiedades que llamamos sus cualidades, o 
accidentes, pero eso no significa que las sustancias tengan que ser 
sujetos lógicos cuyos accidentes serían los predicados”12.  

2. Los derechos sobre el lenguaje  

Gilson cree que la lingüística descuidó el elemento esencial del 
lenguaje, el significado. Abocada a la descripción de estructuras y 
relaciones entre elementos, la lingüística tuvo dificultades para 
reconocer el dominio metafísico del significado:  

es precisamente del significado de donde nacen todas las 
dificultades en lingüística, lo mismo que en biología las 
dificultades más graves provienen de la idea intrusiva de la “vida” 
(…) eliminar el significado es eliminar el lenguaje, y una ciencia 
positiva no podría empezar por eliminar su objeto propio. Sería 
mejor renunciar a la ciencia, si fuera necesario, antes que 
sacrificar la realidad.13 

Por esta razón, Gilson reitera una y otra vez su objetivo de 
reclamar para la filosofía la reflexión sobre el lenguaje14, 
sustrayéndolo de la potestad exclusiva de los lingüistas, porque “la 

 
11 Gilson, Linguistics and Philosophy, 78.  
12 Gilson, Linguistics and Philosophy, 107.  
13 Gilson, Linguistics and Philosophy, 69.  
14 Es interesante notar que, también en 1969, el mismo año en que Gilson publicaba 
Lingüística y filosofía, Paul Ricoeur realizaría en sus Ensayos hermenéuticos una crítica en 
algún punto semejante sobre el estructuralismo: mientras que la lingüística asegura la 
cientificidad cerrándose sobre el sistema de signos, la tarea de la filosofía parecía más bien 
abrirse hacia el ser de las cosas. Aunque también señala los límites de la lingüística, la 
valoración que Ricoeur hace de los trabajos de Saussure es, sin embargo, mayor que la que 
hace Gilson. Cfr. Paul Ricoeur, El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica 
I, Trad. Alejandrina Falcón, Revisión: Pablo Corona (Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 2003).  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El misterio de la significación como labor de la filosofía 

114 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

filosofía no se puede excusar a sí misma de intervenir para 
reclamar los derechos, no de la filosofía, sino de la realidad”15 16.  

Gilson propone que la significación se relaciona con la noción de 
“alma”. La propuesta de, por ejemplo, Étienne B. de Condillac, 
consistía en que las lenguas son métodos analíticos para 
descomponer y entender el pensamiento, aunque Condillac caía en 
la contradicción de intentar analizar primero el pensamiento para 
comprender el lenguaje y luego el lenguaje para comprender el 
pensamiento. Pero Condillac, según Gilson, aún afirmaba la 
existencia del alma. Allí residirían “los pensamientos que 
proceden a convertirse en palabras en virtud de una misteriosa 
encarnación”17. Sin embargo, el concepto de alma habría sido 
descartado por la psicología positivista moderna. Esta 
desacreditación traerá consecuencias en la lingüística: “Ya ni 
siquiera se sabe si es ‘científico’ suponer una realidad inmaterial 
en el origen de la palabra. Muchos lo dudan, y el materialismo 
marxista lo niega”18.  

Existiría una heterogeneidad fundamental entre la palabra y el 
pensamiento: “Entre una y otra parece interponerse una especie 
de libertad creadora que se llama espíritu. Pero nos encontramos 
entonces en medio de la metafísica, en un dominio que la 
lingüística y la gramática bordean sin cesar”19. Según Gilson, la 
descomposición del lenguaje para su estudio delata una especie de 
voluntad de proporcionar a la ciencia del lenguaje un objeto que 
pueda abordar “científicamente”: palabras, monemas, fonemas y 
finalmente, letras. Este esfuerzo taxonómico terminaría en la 
voluntad de constituir una ciencia comparable a las ciencias de la 
naturaleza. Sin embargo, la aspiración del lingüista se frustraría 
porque “de los dos aspectos del signo hay uno que no se deja 
someter fácilmente a las leyes, reglas, cuentas y medidas caras a 

 
15 Gilson, Linguistics and Philosophy, 29.  
16 La defensa de la filosofía es también un tema recurrente en la obra de Gilson, quien 
escribe en el contexto, por momentos adverso, del siglo XX: “la primera ley a inferir de la 
experiencia filosófica es esta: ‘La filosofía entierra siempre a sus enterradores’”. Cfr. Étienne 
Gilson, La unidad de la experiencia filosófica, (Madrid: Rialp, 1960), 346.  
17 Gilson, Linguistics and Philosophy, 10.  
18 Gilson, Linguistics and Philosophy, 11.  
19 Gilson, Linguistics and Philosophy, 16.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Felicitas Casillo 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 115 

todo lingüista enamorado del rigor. Este aspecto claramente no es 
el significante, sino el significado”20.  

El ensayo “El mito sobre la descomposición del pensamiento” 
termina con una esperable defensa de la metafísica. Quienes 
buscan liberarse de la metafísica, proponen la creencia de que es 
el significante el que crea el significado. De esta manera, “el 
metafísico toma categorías gramaticales del lenguaje como 
expresiones de la realidad”21. Por ejemplo, como existen adjetivos, 
estos se convertirían en accidentes de otras sustancias. La lengua 
modelaría el propio mundo y también el pensamiento, es decir, se 
pensaría un mundo que la lengua ha modelado primero. En 
cambio, Gilson critica en esto una inversión de la propuesta 
aristotélica.  

3. Una crítica a las analogías de Saussure  

Ferdinand de Saussure, fundador de la lingüística estructural del 
siglo XX, había rechazado una metáfora antigua que concebía la 
relación entre lenguaje y pensamiento como similar a la de cuerpo 
y alma22. En esta analogía, Gilson observa un claro origen 
aristotélico, en el sentido de que es una composición “hilemórfica”, 
de materia y forma.  

De la misma manera que el cuerpo es la materia de la que el alma 
es la forma (…), la palabra sería la materia de la que el significado 
es la forma. Saber si esta forma puede existir separada de su 
materia es un problema metafísico (…), pero que no se presenta 
en el nivel de la observación inmediata a la que sometemos el 
lenguaje. En efecto, significado y palabra se dan siempre juntos, 
puesto que la ausencia de uno o de otro hace desaparecer toda 
palabra inteligible.23 

Reconociendo los aportes que hizo Aristóteles sobre el asunto del 
lenguaje, Gilson admite que dentro del mundo griego e incluso 
dentro del mundo escolástico, el lenguaje no era un problema en 

 
20 Gilson, Linguistics and Philosophy, 19.  
21 Gilson, Linguistics and Philosophy, 23.  
22 Cfr. Ferdinand de Saussure, Curso de Lingüística General, Trad. Amado Alonso, (Buenos 
Aires: Editorial Losada, 2007), 128. Allí mismo Saussure sugiere la comparación entre 
palabra y agua.  
23 Gilson, Linguistics and Philosophy, 35.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El misterio de la significación como labor de la filosofía 

116 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

sí mismo: “la posibilidad del lenguaje no les ofrecía ninguna 
dificultad. Puesto que todo está compuesto de materia y forma, 
¿por qué el lenguaje debía ser la única excepción?”24 En cambio, 
para Gilson, el lenguaje se convierte en un problema filosófico 
cuando Descartes suprime las formas sustanciales, y entonces ya 
no es posible pensar en la palabra como una sustancia con materia 
y forma.  

En el ensayo “Palabra y significado”, Gilson recuerda el origen 
económico de la noción saussureana de “valor”. En ambas ciencias, 
en lingüística y en economía, “valor” implica un sistema de 
equivalencias entre dos diferentes órdenes. En economía, trabajo 
y salario. En lingüística, significado y significante. Gilson señala los 
límites de esta comparación: los valores lingüísticos de Saussure, a 
diferencia de los económicos, no tienen asidero en la realidad. Son 
valores “puros”, totalmente “arbitrarios”.  

En lugar de la analogía del cuerpo y del alma, a partir de la idea de 
valor, Saussure había propuesto la comparación entre lenguaje y 
ajedrez25, que luego reaparecería, aunque diversa, en la noción de 
“juego del lenguaje” de Wittgenstein. Pero esta comparación es, 
nuevamente, limitada para Gilson, en tanto que no hay una 
equivalencia entre el ajedrez y otro orden de cosas. Tampoco 
considera que haya una comparación posible entre la evolución de 
una lengua y el juego de ajedrez, cuyos movimientos son 
calculados.  

Saussure también había propuesto la analogía entre agua y 
palabra: así como existe una combinación de oxígeno e hidrógeno, 
elementos que por separado no tienen las propiedades del agua, 
también la lengua sería el resultado de la unión de significado y 
significante. De nuevo, para Gilson, la analogía es débil. Mientras 
que las moléculas no son distinguibles en el agua, significante y 
significado sí lo son en la lengua. El lenguaje, para Gilson, está 
compuesto por lenguaje y solo puede descomponerse en sí mismo.  

4. El “tiempo lingüístico”, entre los aportes de Benveniste 

 
24 Gilson, Linguistics and Philosophy, 36.  
25 Ferdinand de Saussure, Curso de Lingüística General, Trad. Amado Alonso, (Buenos Aires: 
Editorial Losada, 2007), 128. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Felicitas Casillo 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 117 

El juicio de Gilson sobre los aportes de Émile Benveniste parece 
más benevolente. Esto quizás no solo se explica por el hecho de que 
Gilson rescate cuestiones teóricas, sino porque ambos autores 
mantuvieron una relación. Por un lado, Gilson agradece sus 
aportes —Benveniste publica Problemas de Lingüística General I en 
1966, tres años antes de los ensayos de Gilson—, pero, por el otro, 
especialmente en el inciso “Forma y significado”, una de las “Dos 
digresiones” que Gilson incluye al final, reconoce la distancia que 
mantiene con el modo de pensamiento de Benveniste, quien, con 
aportes personalísimos, finalmente mantuvo el enfoque 
estructuralista, tan incómodo para Gilson. 

En el ensayo “Sobre los usos de lenguaje”, Gilson dedica varias 
páginas a elogiar el concepto de “tiempo lingüístico” de 
Benveniste26, que justamente se inscribe en su original teoría de la 
enunciación, más lejana a la influencia de Saussure. Mientras que 
el “tiempo físico” es lineal, el “tiempo cronológico” parece ser el 
tiempo de la vida propia, percibido por el pensamiento y guardado 
en la memoria, el “tiempo lingüístico” es el tiempo que se “inserta 
en el tiempo de la lengua”27.  

Con admiración, Gilson citará un extenso fragmento de Benveniste 
en Le langale et l’experience humaine28, donde el lingüista explica 
que, si bien el “acto de habla” es obviamente propio, de quien lo 
enuncia, la temporalidad propia que ordena el propio discurso es 
aceptada por el interlocutor y se transforma en intersubjetiva, 
“omnipersonal” o “pluripersonal”, dirá enseguida. El “hoy” o el 
“ayer” del enunciador son retomados por el oyente o lector. 
Benveniste llamaba a esto “condición de la inteligibilidad del 
lenguaje”29. De estos aportes, Gilson se admira con ironía de la 
actitud de asombro de Benveniste, que no considera habitual en 
los lingüistas. Luego sigue, en un párrafo de gran belleza:  

¿Qué hay de singular y digno de destacar en el hecho que hemos 
descrito? En esencia, esto: que dos sujetos físicamente distintos, 

 
26 Cfr. Émile Benveniste, Problemas de Lingüística General I, (Ciudad de México: Siglo XXI 
Editores, 1997), 113-114.  
27 Gilson, Lingüistics and Philosophy, 84.  
28 Gilson lo cita de una edición titulada Problemès de langage (Gallimard, 1966). Cfr. Emile 
Benveniste, Problemas de Lingüística General II, (Ciudad de México: Siglo XXI Editores, 
1999), 70.  
29 Gilson, Linguistics and Philosophy, 85.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El misterio de la significación como labor de la filosofía 

118 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

cada uno dotado de palabra e incapaz de hablar de otro modo que 
en su propio presente, son sin embargo capaces de encontrarse en 
una temporalidad que les es común. (…). Cuando leo a Platón y él 
pone en escena a Sócrates, el presente, el pasado y el futuro del 
discurso platónico se convierten en los del discurso de Sócrates y, 
a una distancia de veinticuatro siglos, se convierten en los míos. 
En el tiempo lingüístico me convierto en contemporáneo del 
Sócrates de Platón, quien me invita a sentarme con él a la sombra 
de un sicomoro junto al río Iliso. Estoy en el mismo tiempo que él 
desde el momento en que acepto su invitación.30 

5. Chomsky, tras una idea antigua  

Gilson reconoce que su lectura de Noam Chomsky solamente se 
limitó a fragmentos de Language and Mind, por no disponer de la 
obra completa al momento en que escribió su ensayo31. Este 
conocimiento le bastó para admirarlo. Gilson cree que Chomsky 
logra rescatar una idea original que tanto Aristóteles como Aquino 
habían dejado sin desarrollar: la del poder creativo del lenguaje 
humano.  

El primero que (…) pudo haber reconocido en el lenguaje una 
actividad poética, o (…) una actividad creadora, fue Wilhelm von 
Humboldt, cuyos aportes sólo conozco a través de Noam 
Chomsky. En una época en la que el tono dominante de la 
lingüística nos invita a ignorarlos, la noción esencial propuesta 
por W. von Humboldt y recuperada por Noam Chomsky es que el 
lenguaje no es un producto (Erzeugtes) sino primariamente 
producción (Erzeugnung).32 

Von Humboldt había rescatado la idea aristotélica de forma, 
entendiéndola como un factor constante e invariable para cada 
lengua, que subyacía en cada acto lingüístico. Para Gilson, el 
término “forma”, en este contexto, designaba una fuerza que 
siempre actúa en el lenguaje. El valor de la teoría generativa de 
Chomsky, para Gilson, consiste justamente en explicar los hechos 
lingüísticos más simples, aquellos que no habían podido explicar 

 
30 Gilson, Linguistics and Philosophy, 86.  
31 En el prefacio, Gilson apunta que leyó este material en “Forum”. Se refiere a la revista 
Columbia University Forum, que en primavera de 1968 (Vol. XI, No. 1) publicó parte del 
trabajo.  
32 Gilson, Linguistics and Philosophy, 54.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Felicitas Casillo 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 119 

ni el positivismo del giro lingüístico, ni los “métodos taxonómicos” 
del estructuralismo o la teoría matemática de la comunicación 33. 
La solución de Chomsky fue la idea de “competencia lingüística, un 
método cognitivo adquirido en la primera infancia, que sustenta el 
comportamiento lingüístico y lo hace posible”34. Este aporte se 
orienta hacia algo completamente diferente de las explicaciones 
del espíritu mecanicista. Comprender al lenguaje como una 
actividad no reducible al orden mecánico implica, para Gilson, 
regresar a posiciones clásicas desprestigiadas por las ciencias del 
lenguaje.  

Gilson apuesta por el realismo de Chomsky. La vuelta a “cuestiones 
clásicas” que identifica en el norteamericano es para Gilson una 
salida elegante ante una lingüística empantanada en el prurito 
científico. Por un lado, tal como afirmaba Humboldt, el lenguaje es 
“producción”, es decir, tiene un “aspecto creativo”. Pero, por otro 
lado, este se da en un “lenguaje instituido”. En términos de 
Chomsky, “un lenguaje que es un producto cultural sujeto a leyes 
y principios que en parte son exclusivos de él y en parte reflejos de 
propiedades generales de la mente”35. Para Gilson, esta concepción 
de lenguaje se aleja de las estructuras aprendidas a repetición, y, 
en cambio, da a luz una concepción del lenguaje como “una 
invención personal incesante en el seno de una estructura dada”36.  

Cada ser humano posee una lengua madre que encuentra ya 
desarrollada, con sus propias reglas y elementos, “pero cada uno 
inventa en parte la lengua que utiliza. Ya se trate de hablar una 
lengua o simplemente de comprenderla, hay que inventar”37. Esta 
creatividad propia en el uso del lenguaje no es solamente 
patrimonio de Shakespeare o de Péguy —los ejemplos son de 
Gilson—, sino de cada uno de los hablantes, con una obvia 
diferencia de grado.  

Gilson no comparte con Chomsky el valor que este concede a los 
aportes de los cartesianos, porque para Gilson estos hacen del 

 
33 Gilson, Linguistics and Philosophy, 55.  
34 Gilson, Linguistics and Philosophy, 55.  
35 Chomsky en Gilson, Linguistics and Philosophy, 56. Para el original Cfr. Noam Chomsky, 
Language and Mind, (New York: Cambridge University Press, 2006), 6.  
36 Gilson, Linguistics and Philosophy, 56.  
37 Gilson, Linguistics and Philosophy, 57.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson y la lingüística del siglo XX: El misterio de la significación como labor de la filosofía 

120 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

lenguaje un hecho inexpugnable. Para hallar un precedente 
anterior al antes mencionado de Humboldt, Gilson sostiene que 
hay que recurrir a Aristóteles, el primero que había propuesto algo 
ya aceptado por los lingüistas al momento en que Gilson escribe, 
que el hombre es el único animal que habla.  

6. Conclusiones  

En el presente texto se intentó dar cuenta de las posiciones que 
Gilson establece con relación a tres de los grandes autores de la 
lingüística del siglo XX: Ferdinand de Saussure, Émile Benveniste 
y Noam Chomsky. Cabe señalar que, en estos ensayos, Gilson 
realiza otros aportes también valiosos, no estrictamente 
vinculados a la lingüística, sino a la escritura y, especialmente, a la 
poesía.  

A lo largo de los ensayos, Gilson señala su propia posición: el 
lenguaje, tal como lo entendió el realismo inaugurado por 
Aristóteles, es propiamente humano y esencial para la vida del 
hombre. La clave para la comprensión del lenguaje es el 
significado, cuya relevancia se apoyaba justamente en el vínculo 
entre palabra y mundo. Mientras que a menudo la lingüística se 
limitó a inventariar elementos y reglas del lenguaje, el significado 
siempre es con relación a algo real. Es decir, el significado señala 
el límite del propio sistema de la lengua y le hace alcanzar la 
realidad. Es por esta cuestión que Gilson destaca el rol mediador 
del concepto en la célebre definición planteada por Aristóteles. La 
palabra se corresponde con el concepto solamente para que el 
hablante (u oyente) alcance la cosa.  

Esta clave de la significación abre al lenguaje a la metafísica, 
porque no es propio de la lengua enrarecerse en sí misma o 
limitarse a procesos del raciocinio, sino más bien alcanzar 
creativamente el mundo. El lenguaje, si bien puede enriquecerse 
enormemente a partir de la reflexión lingüística en tanto ciencia 
del lenguaje, es misterioso y requiere de la reflexión filosófica: en 
la profundidad del interior del hombre, en la “palabra del 
corazón”, resuena la verdad que el lenguaje busca dar a luz en 
palabras. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Felicitas Casillo 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 121 

Referencias 

Aristóteles. On interpretation. Loeb Classical Library: 
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-
interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml 

Aristóteles. Sobre la interpretación. Órganon II. Trad. Miguel Candel Sanmartín. Madrid: 
Gredos, 1995.  

Benveniste, Émile. Problemas de Lingüística General I. Ciudad de México: Siglo XXI Editores, 
1997. 

Benveniste, Émile. Problemas de Lingüística General II. Ciudad de México: Siglo XXI Editores, 
1999. 

Beuchot, Mauricio. “La filosofía y la lingüística en Étienne Gilson”. Acta poética, 6. 1986. 

Chomsky, Noam. Language and Mind. New York: Cambridge University Press, 2006.  

Gilson, Étienne. La filosofía en la Edad Media. Desde los orígenes patrísticos hasta el fin del 
siglo XIV. Trad. Arsenio Pacios y Salvador Caballero. Madrid: Gredos, 1976. 

Gilson, Étienne. La unidad de la experiencia filosófica. Madrid: Rialp, 1960. 

Gilson, Étienne. Lingüística y filosofía. Trad. Francisco Béjar Hurtado. Madrid: Gredos, 1974.  

Gilson, Étienne. Lingüistics and Philosophy. An Essay on the Philosophical Constants of 
Language. Trad. John Lyon. Notre Dame: Notre Dame University, 1988.  

Gilson, Étienne. Linguistique et philosophie. Essai sur les constantes philosophiques du 
langage. París: Vrin, 1986.  

Leocata, Francisco. Persona, lenguaje, realidad. Buenos Aires: Universidad Católica 
Argentina, 2003. 

Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica I. Trad. 
Alejandrina Falcón. Revisión: Pablo Corona. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 2003. 

Saussure, Ferdinand de. Curso de Lingüística General. Trad. Amado Alonso, Buenos Aires: 
Editorial Losada, 2007.  

Tomás de Aquino. Cuestiones disputadas sobre la verdad, Tomo I, q. IV, art. 1. Ed. Ángel Luis 
González, Juan Fernando Sellés, Mª Idoya Zorroza. Trad. de la cuestión: María Jesús 
Soto-Bruna. Pamplona: EUNSA, 2016. 

La autora 

Felicitas Casillo es doctora en Comunicación Social en la Universidad 
Austral. Es licenciada en Filosofía por la Universidad Católica de la Plata. 
Asimismo es profesora e investigadora en la Facultad de Comunicación 
de la Universidad Austral, en las cátedras de Análisis del Discurso, y 
Géneros y estilos creativos. fcasillo@austral.edu.ar 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml
https://www.loebclassics.com/view/aristotle-interpretation/1938/pb_LCL325.115.xml
mailto:asillo@austral.edu.ar




Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 123 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 123-163 

 Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index  

Recibido: 20 de mayo de 2024 - Aprobado: 10 de junio de 2024 

 https://doi.org/10.48162/rev.35.054   

 
 

 
 

Étienne Gilson, Formación y Realización1 
Étienne Gilson, Formation and Realization 

 Richard Fafara 
Adler- Aquinas Institute, 

Estados Unidos 
rjfafara@gmail.com 

Sumario 

1. Introducción 
2. Formación: Lévy-Bruhl y Bergson. 
3. Docencia y proyectos académicos. 
4. Filósofo medievalista innovador. 
5. Nacimiento del Pontifical Institute of Mediaeval Studies de Toronto. 
6. Conclusión: Contribución filosófica de Gilson 

Resumen: Este artículo presenta un panorama genérico sobre 
interesantes aspectos de la vida intelectual y académica del medievalista 
francés Étienne Gilson, filósofo de reconocido prestigio que ha 
contribuido notablemente en el desarrollo de nuestra cultura y la 
civilización. En el presente trabajo queremos entretejer una línea que 
recorra las etapas de formación y pensamiento que fue marcando su 
trayectoria y los diversos encuentros que llevó a cabo con los principales 
hombres y mujeres del mundo intelectual, no solo del ámbito francés, 
sino internacional. Creemos que puede ser un trabajo que contribuya al 
conocimiento de la obra y la vida de un notable intelectual de nuestra 
época. 

Palabras clave: Gilson. Filosofía Medieval. Filosofía. Tomismo. 

 
1 La presente traducción española fue realizada por el Dr. Eduardo Bernot (Aquinas 
Leadership International). Correo electrónico: ebernot@yahoo.com 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.054
https://orcid.org/0000-0001-7413-2792
https://orcid.org/0000-0001-7413-2792
mailto:rjfafara@gmail.com
mailto:ebernot@yahoo.com


Étienne Gilson, Formación y Realización 

124 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Abstract: This paper presents a general overview of interesting aspects 
of the intellectual and academic life of the French medievalist Étienne 
Gilson, a philosopher of recognized prestige who has contributed 
significantly to the development of our culture and civilization. In the 
present work we want to weave a line that traces the stages of formation 
and thought that marked his career and the various meetings he held 
with the main men and women of the intellectual world, not only in 
France, but also internationally. We believe that it can be a work that 
contributes to the knowledge of the work and life of a remarkable 
intellectual of our time. 

Keywords: Gilson. Medieval Philosophy. Philosophy. Thomism 

1. Introducción 

Hace sesenta años, el Dr. Anton Pegis, destacado alumno y colega 
de Gilson, publicaba A Gilson Reader. Comprensiblemente, el 
profesor Pegis expresaría su tribulación al pretender reducir una 
persona de la estatura de Gilson a un solo volumen. La amplia 
variedad de intereses de Gilson y el asombroso corpus de sus obras 
académicas (en aquel momento 648 títulos, incluyendo 35 libros) 
acentúan la dificultad a la que se enfrentaba Pegis. Como éste 
observó, “si Étienne Gilson ha precisado tantos libros para decir lo 
que tenía que decir y para tratar lo que le interesaba, ¿cómo puede 
alguien presentarlo en un solo libro?”2 Si bien Gilson ya había 
alcanzado la edad de setenta y tres años cuando se publicó el 
volumen del Dr. Pegis, viviría veintiún años más, durante los 
cuales permaneció intelectualmente activo y publicó aún más 
libros, artículos y reseñas.3 Se podrá, por lo tanto, apreciar mi 
aprieto al pretender capturar a Gilson en un solo escrito. Para 
alcanzar al menos un módico resultado, me centraré sobre todo en 
las influencias formativas de Gilson, especialmente en su 
metodología, y esbozaré algunos de los logros perdurables que de 
ella se derivan. 

 
2 A Gilson Reader: Selections from the Writings of Étienne Gilson, ed. Anton C. Pegis (Nueva 
York, 1957), 7. 
3 Véase Margaret McGrath, Étienne Gilson: A Bibliography/Une bibliographie, Étienne Gilson 
Series [en adelante, EGS] 3 (Toronto, 1982). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 125 

2. Formación: Lévy-Bruhl y Bergson 

Nacido en París un viernes 13 de junio de 1884, Étienne Henri 
Gilson fue educado por los Hermanos Cristianos en la escuela 
parroquial de Ste-Clotilde (1890–1895); en una excelente escuela 
secundaria católica, el Petit séminaire de Notre-Dame-des-Champs 
(1895–1902);4 y en el Lycée Henri-IV durante un año, donde 
conoció por primera vez al filósofo e historiador de la filosofía 
Lucien Lévy-Bruhl, quien por entonces daba lecciones sobre David 
Hume y estaba virando hacia la sociología.5 Tras cumplir un año 
de servicio militar, Gilson asistió a la Sorbona (1904–1907) y al 
cercano Collège de France, donde escuchó las lecciones de Henri 
Bergson. Mucho más tarde, Gilson recordaría las lecciones de 
Bergson como lo más destacado de su vida.6 
De joven estudiante, Gilson confesaba que “ya estaba plagado de la 
incurable enfermedad metafísica” que llamaba chosisme o 
“cosismo,” es decir, “realismo burdo,” o pensando en cosas y no en 
ideas. Para Gilson, la dura solidez del mundo sería siempre un 
artículo de cordura. Su lectura y relectura inicial de las 
Meditaciones de Descartes y de la Introducción a la vida del espíritu 
de Léon Brunschvicg tendría como resultado que entendiese muy 

 
4 Frédéric Lefèvre, Une heure avec Étienne Gilson (París, 1925), 64–65. El Petit séminaire de 
Notre-Dame-des-Champs, sito en 19 rue Notre-Dame-des-Champs, fue clausurado en 1904 
como resultado de las leyes que prohibían la enseñanza a las congregaciones religiosas. 
5 Lévy-Bruhl daba clase sin utilizar notas. Lamentablemente, nada se conserva de su curso 
acerca de Hume (ni de sus lecciones sobre Locke, Berkeley, Kant y Schopenhauer). 
Conocemos los puntos claves de su curso sobre Descartes únicamente gracias a Gilson. 
Véase Étienne Gilson, “Le Descartes de L. Lévy-Bruhl,” Revue philosophique de la France et 
de l’étranger 147 (1957): 432–451; “Mon ami Lévy-Bruhl, philosophe, sociologue, analyste 
des mentalités,” Les nouvelles littéraires, 18 de marzo de 1939, 1. Véase también Jean 
Cazeneuve, Lucien Lévy-Bruhl, trad. al inglés de Peter Rivière (Nueva York, 1972), ix–xii. El 
curso de Lévy-Bruhl sobre Descartes en 1905–1906 le mostró en acción un método 
inolvidable a Gilson y lo inspiró a emprender una tesis sobre Descartes. Véase Étienne 
Gilson, Études sur le rôle de la pensée médiévale dans la formation du système cartésien (París, 
1930 ; reimpreso en 1951), 175 n1, 282–283 n1. 
6 Laurence K. Shook, Étienne Gilson, EGS 6 (Toronto, 1984), 18. Véase Étienne Gilson, 
“Souvenir de Bergson,” Revue de métaphysique et de morale 64, no. 2 (1959): 129. Gilson 
asistió a dos de las series de conferencias de Bergson en 1904–1905 : “Cette année-là, il avait 
choisi pour sujet du grand cours (l’autre étant un commentaire des Premiers Principes de 
Spenser) L’effort intellectuel. Quinze leçons sur ce seul sujet. […] Pendant une heure Bergson 
pensait en nous, pour chacun de nous et en quelque sorte à notre place, nous donnant ainsi 
l’illusion de participer à son intellectualité transcendante. Pour dire plus simplement les 
choses, pendant une heure, nous avions l’illusion d’être aussi intelligents que lui.” (Étienne 
Gilson, “Bergson,” Radio diffusion française, 24 de enero de 1966 ; transcrito por Jacqueline 
[Gilson], 2 [Gilson Archives, Toronto]). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

126 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

poco de ellas y se sorprendiera de la asombrosa arbitrariedad que 
en ellas encontraba. Afortunadamente, Blaise Pascal, un autor 
apreciado por Gilson, había escrito “no sobre nociones o ‘ideas’ 
como Descartes, sino sobre objetos reales, cosas, seres realmente 
existentes,” y había señalado una dirección en la filosofía mucho 
más rica que el racionalismo y el positivismo tan predominantes 
en la Sorbona. Esto permitió a Gilson evitar desesperar de la 
filosofía. Así que abandonó “el sueño de una vida dedicada al 
estudio y la enseñanza de las humanidades” y se marchó “a 
estudiar filosofía en la Facultad de Letras de la Universidad de 
París.”7 

Inmediatamente después de haber aprobado la agrégation 
(concurso-oposición) de filosofía en 1907, Gilson comenzaría su 
trabajo de doctorado. Gilson permanecería siempre en deuda con 
su director de tesis, el profesor judío Lévy-Bruhl, por su 
introducción al escolasticismo y a Santo Tomás de Aquino. El 
doctorando llegó a describir cariñosamente a su director como “el 
hombre menos medieval” que había conocido, un “heredero del 
racionalismo puro de la Ilustración” y “enemigo de toda religión y 
metafísica,” un hombre que no solo creía, junto con Auguste 
Comte, que no merece la pena refutar la metafísica en vez de 
dejarla caer en desuso, sino que además pensaba que entre tantos 
muertos, “ninguno está más irrevocablemente muerto que el 
escolasticismo medieval, declarado muerto por consenso 
universal.”8 Sin embargo, Gilson también reconocía en Lévy-Bruhl 
a un “hombre grande y sincero” y un “sociólogo destacado, […] un 
hombre de una inteligencia casi asombrosa, con un sorprendente 
don de ver los hechos bajo una luz imparcial, fría y objetiva, tal y 

 
7 Étienne Gilson, The Philosopher and Theology, trad. Cécile Gilson (Nueva York, 1962), 17–
18. Al discutir la “tradition cartésienne et française, soucieuse de s’enfermer dans la pensée 
beaucoup plutôt que de se répandre dans les choses et préférant à la métaphysique une 
sorte de métapsychologie,” Gilson añade: “Pour ma part, j’ai besoin de plus d’objet. […] [J]e 
avoue que […] lorsqu’on m’enferme dans la pensée, j’ai toujours peur de ne plus pouvoir en 
sortir” (Lefèvre, Une heure avec Étienne Gilson, 67). En cuanto al aprecio de Gilson por 
Pascal, véase Richard Fafara, “Gilson and Pascal,” Studia Gilsoniana 3 (2014): 25–49. 
8 Étienne Gilson, Discours prononcés dans la séance publique tenue par l’Académie française 
pour la réception de M. Étienne Gilson, le jeudi 29 mai 1947 (París, 1947), 1 (reimpreso bajo el 
título “Réception de M. Étienne Gilson à l’Académie française,” Une semaine dans le monde, 
31 de mayo de 1947, 7); Paul Guth, “Rencontre avec Gilson,” Le littéraire, 28 de diciembre de 
1946, 3. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 127 

como eran.”9 Para Gilson, entender cualquier filosofía significaba 
siempre presentarla como había visto al profesor Lévy-Bruhl 
abordar a Hume, comenzando y terminando con claridad, y con la 
profundidad como un añadido.10 Lévy-Bruhl, “que nunca abrió 
una sola de las obras de Santo Tomás de Aquino y nunca tuvo la 
intención de hacerlo,” recomendó que para sus tesis doctorales, la 
mayor y la menor, Gilson “estudiara el vocabulario y, finalmente, 
la materia tomada del escolasticismo por Descartes.”11 

Durante los nueve largos años en que trabajó en su doctorado, 
Gilson aprendió lo esencial de paleografía para poder leer 
correctamente los manuscritos medievales.12 Con Lévy-Bruhl, 
aprendió a colocar los textos filosóficos en su contexto histórico 
adecuado y a no imponer una teoría sobre un texto al que le era 

 
9 Gilson, The Philosopher and Theology, 27; God and Philosophy, Powell Lectures on 
Philosophy at Indiana University (New Haven, 1941), xiii. 
10 Gilson, God and Philosophy, xiii; “Mon ami Lévy-Bruhl,” 1. Admirador de la brillante 
originalidad de Lévy-Bruhl en sociología (su método, así como los objetivos que pretendía), 
Gilson prefería los análisis finos y penetrantes de Lévy-Bruhl a los de Durkheim: “[L]es 
systématisations outrancières de Durkheim appartiendront depuis longtemps à 
l’archéologie de la sociologie, alors que les analyses si fines et si pénétrantes de L. Lévy-
Bruhl seront encore une source inépuisable d’information et de réflexion pour les 
chercheurs” (“Mon ami Lévy-Bruhl,” 1). Lévy-Bruhl intentó acercarse lo más posible a la 
realidad social, sabiendo muy bien que esta realidad presentaba más dificultades en la 
investigación científica que el mundo físico y requería un esfuerzo largo, metódico y 
colectivo: véase su La morale et la science des mœurs (París, 1903), 68. Gilson consideraba 
esta obra “un libro casi increíble” (Shook, Étienne Gilson, 11) y estaba de acuerdo en que 
demostraba definitivamente que un análisis profundo del pensamiento humano llega a un 
elemento específicamente místico y “prelógico,” observable particularmente en los 
llamados pueblos “primitivos.” Sin embargo, Gilson se opuso a que excediera los límites del 
método sociológico al insinuar que tal elemento fuese una etapa del pensamiento humano 
que debiese ser superada, una etapa que no tendría que seguir existiendo en el pensamiento 
moderno. Bien podría ser que lo que diferencie a los pueblos “primitivos” sea un uso de lo 
místico más considerable que el nuestro y diferente de él; podría ser que el misticismo 
prelógico tenga una función tan vital y connatural en el pensamiento civilizado como su 
función lógica. Por tanto, el problema filosófico y metafísico de la legitimidad del 
pensamiento místico permanece intacto. Véase “Lettre de M. Gilson,” Bulletin de la société 
française de philosophie 23, no. 1 (1923): 46–48. Gilson resumiría a Lévy-Bruhl en estos 
términos: “Dans un pays où beaucoup font bien, nul n’a jamais fait mieux” (Gilson, “Mon 
ami Lévy-Bruhl,” 1). 
11 Gilson, God and Philosophy, xiii. El hecho de que Lévy-Bruhl sugiriese este tema de tesis 
para complacer a Gilson, sabiendo que era católico, apoya “el testimonio perfecto de Charles 
Péguy sobre ‘ese tipo de gran liberalidad, generosidad de mente e incluso de corazón que la 
filosofía tenía en la enseñanza de nuestro maestro’ (Lévy-Bruhl)” (Gilson, The Philosopher 
and Theology, 87–88). Véase Charles Péguy, “Un nouveau théologien : M. Ferdinand Laudit” 
en Œuvres en prose, 1909–1914, ed. Marcel Péguy (París, 1957), 989. 
12 Shook, Étienne Gilson (Toronto, 1984), 55. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

128 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

ajena. También aprendió que a veces es posible una demostración 
rigurosa en la historia de la filosofía.13 Bergson le enseñó a 
enmarcar una cuestión filosófica, a no detenerse en opiniones 
históricas y filosóficas prefabricadas y a ir directamente a lo real.14 

En cuanto a Bergson, Gilson identificaba el secreto de su estilo 
como consistente en una precisión que controla lo que se está 
hablando y que une estrechamente su lenguaje a su pensamiento. 
Nunca hubo duda alguna sobre el pensamiento de Bergson o su 
objeto. Nunca enmascaró con un neologismo la ausencia de una 
idea. Su pensamiento filosófico era tan objetivo y concreto como el 
pensamiento científico. La intensa satisfacción que Gilson 
obtendría del lenguaje de Bergson no le vino del pensamiento que 
comunicaba a sus oyentes, sino de sus objetos. En Bergson, Gilson 
reconocía a otro infectado de chosisme: Bergson no hablaba de 
ideas sino de cosas. Para Gilson, la más grande lección de Bergson 
se resumía en su simple declaración: “Las generalidades no son 
filosóficas.” Este principio guiaría toda la vida de pensamiento de 
Gilson.15 Además, Gilson encontraría en Bergson un modo de 
abordar la historia de la filosofía que pretendía una comprensión 
más profunda de las fórmulas en las que se expresa el pensamiento 
de un filósofo, para llegar al movimiento simple que las produce, 
las penetra y les confiere una unidad indivisible. Gilson prestaría 
atención a la advertencia de Bergson de rehacer constantemente 
los propios conceptos históricos para que sean lo suficientemente 
flexibles como para adherirse más exactamente a la realidad 
histórica que están destinados a expresar. 

 
13 Lefèvre, Une heure avec Étienne Gilson, 64–65, 67 ; Gilson, “Le Descartes de L. Lévy-Bruhl,” 
446. 
14 “Pendant une heure nous avons écouté cette voix égale, dont les variations les plus 
significatives étaient moins de ton que d’intensité soumis à ce charme étrange dont Platon 
dit qu’il agissait déjà sur les auditeurs de Socrate. Je crois savoir ce que c’était. Ce charme 
agit lorsqu’on n’entend pas des phrases, des mots, ni une partie, mais, directement, une 
pensée. […] Le bergsonisme n’est pas une philosophie déductive, à la manière des idéalismes 
; elle est faite de tentatives répétées pour pénétrer plus avant dans l’épaisseur du réel, au-
delà de la physiologie, de la biologie, de la psychologie, de la sociologie, et de la théologie 
même” (Gilson, “Bergson,” 2–3). Gilson consideraba a Bergson como un aristotélico que le 
enseñó a ser realista metafísico. Véase Étienne Gilson, “Compagnons de route” en Étienne 
Gilson : Philosophe de la chrétienté (París, 1949), 277, 279, 283; The Arts of the Beautiful 
(Nueva York, 1965), 114–115. 
15 Étienne Gilson, “Bergson, le privilège de l’intelligence,” Nouvelles littéraires, 11 de mayo 
de 1967, 3, 13. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 129 

Gilson describía su método naciente, modelado a partir de los de 
Lévy-Bruhl (positivista en su modo de abordar, según el ideal del 
método científico) y Bergson (concreto y apreciando una unidad 
sustantiva), como capaz de alcanzar resultados nuevos y ciertos. 
Estos resultados revolucionarían los estudios cartesianos, 
liberándolos del método, frecuentemente empleado pero estéril, 
del comentario, que oponía la filosofía a la historia de la filosofía. 
Gilson eliminaría del pensamiento de Descartes la abstracción del 
“cartesianismo,” incrustado de interpretaciones positivistas e 
idealistas que eran corrientes a principios del siglo XX, al hacer 
actual el pensamiento de Descartes y situarlo en el contexto 
histórico en el que había sido formulado. Gilson examinaría de 
cerca las asignaturas y libros de texto utilizados por Descartes en 
el colegio jesuita de La Flèche, el tomismo de sus profesores 
jesuitas, el agustinismo de sus amigos, las nuevas matemáticas y 
física, y controversias teológicas tales como la cuestión de la gracia. 
La técnica de Gilson incluía no solo la exégesis de los textos de 
Descartes, sino también la exposición de su intuición original, 
única y generativa, así como el material tomado de los pensadores 
medievales. Captaba el pensamiento de Descartes como un todo. 
Esta magnífica reconstrucción histórica y doctrinal del 
pensamiento de Descartes permitió a Gilson mostrar que la 
historia auténtica del pensamiento medieval incluye aquello en lo 
que influyó, tal y como la historia del pensamiento moderno 
incluye sus fuentes. Con su pionera investigación, Gilson estableció 
con autoridad que la idea de Dios de Descartes, y su idea de los 
seres humanos como creaturas hechas a imagen de Dios con un 
alma espiritual e inmortal, no tienen su fuente en los tratados 
filosóficos de los griegos, sino en las obras de los escolásticos 
medievales.16 

 
16 “Le but de M. Gilson n’est pas de faire une étude de l’influence de la Scolastique sur 
Descartes, mais de rassembler les marques qui permettront de mesurer exactement cette 
influence” (Maurice DeWulf, reseña del Index scolastico-cartésien de Étienne Gilson, Revue 
néo-scolastique de philosophie 20, no. 78 [1913]: 246); defensa de Gilson de su tesis, publicada 
como “Thèse de M. É. Gilson, agrégé de philosophie,” Revue de métaphysique et de morale 21 
(suplemento de julio de 1913): 19–32 ; Gilson, “Le moyen âge et le naturalisme antique,” 
Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 7 (1932): 5–6. En cuanto al acuerdo 
de Gilson con Bergson, quien sostenía que hay una intuición original de la que fluye toda 
filosofía, véase Henri Bergson, Œuvres, ed. André Robinet (París, 1984), 1345–1365, y la 
edición de Gilson de Descartes, Discours, 352. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

130 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Conforme el trabajo de doctorado de Gilson llegaba a su fin, 
experimentaba inquietud y consternación intelectual por el 
“empobrecimiento que había sufrido la metafísica a manos de 
Descartes” y “la informalidad con que Descartes retuvo las 
conclusiones sin tomarse la molestia de establecerlas.”17 La tesis 
doctoral principal de Gilson, Libertad en Descartes y teología,18 
concluía que “Descartes había intentado en vano resolver, por 
medio de su propio método famoso, problemas filosóficos cuya 
única posición y solución correctas eran inseparables del método 
de santo Tomás de Aquino.”19 A partir de entonces, la 
interpretación del pensamiento de santo Tomás ocuparía la 
investigación, el pensamiento y las obras de Gilson. Del mismo 
modo, nunca cesaría la contribución de Gilson al conocimiento 
académico sobre Descartes. Además de su tesis mayor y la 
minuciosa investigación histórica de su tesis menor 
complementaria, Index scolastico-cartésien, reeditado y publicado 
tras su muerte con un genial “Postfacio” que fue desarrollando 
poco a poco a lo largo de su larga vida,20 los notables artículos de 
Gilson sobre las influencias medievales en el pensamiento 
cartesiano,21 junto con su incomparable edición del Discurso del 
método de Descartes, con sus cuatrocientas páginas de “reflexiones 
personales” de Gilson sobre las cien páginas de texto de 

 
17 Gilson, The Philosopher and Theology, 88. 
18 Étienne Gilson, (París, 1923 ; 2ª ed., 1982). 
19 Gilson, God and Philosophy, xiii–xiv; The Philosopher and Theology, 87–88. 
20 Étienne Gilson, Index scolastico-cartésien: Petite thèse pour le doctorat présentée à la 
Faculté des Lettres de l’Université de Paris (París, 1912), publicada definitivamente en 1913, 
y luego en una edición no autorizada de B. Franklin (Nueva York, 1964). Ya que quería 
recopilar textos adicionales, Gilson pospuso la publicación de una versión actualizada, que 
finalmente fue publicada por Vrin en 1979, unos meses después de su muerte. Indignado 
por el hecho de que Franklin se valiera de las leyes de derechos de autor estadounidenses 
para reimprimir la obra en contra de sus expresos deseos, Gilson se preguntaba en el 
prólogo de la edición póstuma si habría violado alguna ley al sobrevivir a su obra a lo largo 
de más de cincuenta años o si simplemente habría sido víctima de la codicia. Concluye con 
las palabras de la Eneida de Virgilio: “Asesina a Polidoro y se apodera del oro por la fuerza. 
¡A qué no obligas a los mortales pechos, hambre execrable de oro!” [Polydorum obtruncat, 
et auro vi potitur. Quid non mortalia pectora cogis, auri sacra fames?, Libro III, 55, N. del T.]. 
Véase William Shea, reseña del Index scolastico-cartésien de Étienne Gilson, Isis 72, no. 1 
(1981): 141. 
21 Gilson, Études sur le rôle de la pensée médiévale dans la formation du système cartésien. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 131 

Descartes,22 siguen siendo el trasfondo indispensable contra el que 
los logros de Descartes deben ser tanto entendidos como evaluados 
por los estudiosos contemporáneos.23 

Como aprendiz de filósofo, Gilson emprendería sus estudios 
universitarios con una reserva. No esperaba de ellos “ninguna 
revelación sobre lo que debería pensar y creer”: 

Esto ya estaba resuelto en su mente; lo que quería era sondear su 
propio pensamiento y llegar a la raíz de su fe […] en medio de un 
entorno indiferente u hostil. […] Crecer, si es posible, para 
sobrevivir: ese era en adelante su objetivo y tenía que alcanzarlo 
solo, bajo su propia responsabilidad.24 

Se puede detectar el comienzo de lo que se convertiría en un 
proyecto de toda una vida que gradualmente tomaba forma a 
medida que estudiaba a otros que buscaban entender su fe. 
También se explica la mención que hace Gilson de un entorno 
indiferente u hostil, dado el anticatolicismo francés de la Tercera 
República: el objetivo declarado de Jules Ferry, ministro de 
educación, de reconstituir la sociedad “sin Dios y sin rey”; la 
disolución de la Iglesia Católica en 1905; la incautación por parte 
del gobierno francés de los edificios de la Iglesia Católica; y el 
cierre de las facultades de teología católica en Aix, Burdeos, Lyon, 
París y Ruan.25 

También había enseñado Lévy-Bruhl a Gilson cómo distinguir la 
buena sociología de la mala, y cómo apreciar las contribuciones de 
aquellos estudiosos con los que se estuviese casi totalmente en 
desacuerdo.26 Por ejemplo, Gilson rechazaba por completo la 

 
22 No privado de humor, Gilson expresaba su vergüenza por haber ganado más con el 
“bestseller” de Descartes que el autor mismo, quien rehusó pago alguno por él. Véase 
Étienne Gilson, La société de masse et sa culture (París, 1967), 103. 
23 “Hasta la fecha, las obras más sustanciales sobre las relaciones intelectuales entre 
Descartes y sus predecesores han sido los estudios magistrales de Étienne Gilson” (Roger 
Ariew, Descartes among the Scholastics [Leiden, 2011], 71). 
24 Gilson, The Philosopher and Theology, 21. 
25 Alan Vincelette, Recent Catholic Philosophy: The Twentieth Century (Milwaukee, 2011), 44–
45. 
26 Shook, Étienne Gilson, 235. Cuando Gilson le preguntó qué pensaba de L’évolution 
créatrice de Bergson, Lévy-Bruhl respondió: “Jamais Bergson n’a rien écrit d’aussi 
admirable, et ce n’est pas peu dire. Remarquez bien qu’il n’y a pas un mot de vrai dans tout 
son livre, mais c’est simplement merveilleux” (Gilson, “Mon ami Lévy-Bruhl,” 1). Antes de 
depositar sus tesis doctorales ante Lévy-Bruhl, Gilson, en su primer artículo publicado (“Sur 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

132 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

hostilidad de Émile Durkheim hacia la filosofía, pero respetaba al 
hombre como un erudito y sociólogo que se había sometido a las 
verdades tal como las encontró. En su esfuerzo por establecer “una 
ciencia positiva de los hechos sociológicos, englobando incluso la 
filosofía y la ética,” Durkheim no pasaba de la teoría a la realidad, 
sino de la práctica social a la teoría. Concebía los hechos sociales 
como cosas que participan “de la solidez objetiva de todo lo que se 
da como una entidad independiente de un observador [y que 
pueden imponer] una restricción al miembro de cualquier 
sociedad humana.”27 Durkheim había perdido su religión judía, 
pero Gilson no veía razón alguna por la que el libro del Levítico del 
Antiguo Testamento, con sus preceptos e interdicciones, no 
pudiera inspirar una sociología fundada en la realidad, siempre 
que no se presentara como producto de la razón puramente 
especulativa. Gilson tomaría todos los cursos que ofrecía 
Durkheim.28 

Eran laicos prácticamente todos los profesores de Gilson—
Durkheim (sociología), Brunschvicg (filosofía general), Lévy-Bruhl 
(filosofía moderna), Víctor Delbos (filosofía) y Frédéric Rauh 
(ética)—y toda su educación universitaria. Los profesores de 
Gilson se esforzaban por ser “filósofos puros.” Todos buscaban 
mantener su filosofar libre de toda metafísica y de cualquier 

 
le positivisme absolu,” Revue philosophique de la France et de l’étranger 68 [1909]: 63–65), 
critica al filósofo parisino Abel Rey. Lévy-Bruhl gentilmente publicó el artículo en la revisión 
que editó, al tiempo que le hizo saber a Gilson que pensaba que su posición estaba 
desactualizada. Véase Étienne Gilson, “In Quest of Species” en Three Quests in Philosophy, 
ed. Armand Maurer (Toronto, 2008), 33–34. Véase también Armand Maurer, “Étienne 
Gilson, Critic of Positivism,” The Thomist, 71, no. 2 (2007): 199–220. 
27 Gilson, The Philosopher and Theology, 25; Étienne Gilson, Thomas Langan y Armand A. 
Maurer, Recent Philosophy: Hegel to the Present (Nueva York, 1966), 283–284. 
28 Gilson, The Philosopher and Theology, 25–27; Shook, Étienne Gilson, 19. Claude Lévi-
Strauss declaraba que “el éxito de la minoría judía en las Ciencias Humanas dependía de la 
novedad absoluta de estas materias y de la consecuente falta de dinastías universitarias ya 
bien consolidadas; con todo esto […] la particular situación existencial de sus fundadores 
pudo constituir la sociología y la etnología como nuevos conocimientos que surgieron de la 
inevitable reflexión que cada uno de ellos se vio conducido a expresar sobre su origen desde 
un medio, desde una tradición, ‘primitiva’ en su dependencia irracional de rituales 
religiosos, con los que tenían que romper para ser admitidos en el mundo ‘civilizado’ de la 
ciencia, pero no podían hacerlo sin depender de ello en su propia conciencia interna de sí 
mismos” (Maria Averoldi, “Lucien Lévy-Bruhl or an Inherent Ambiguity,” Caderno de 
Pesquisa [São Luís] 19, no. 3 [2012]: 23–24 n4, 
www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa/article/view/1146/2587
, acceso el 15 de marzo de 2017). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 133 

influencia religiosa, pero eso no impidió que Gilson se hiciera 
amigo de ellos o defendiera la institución en la que enseñaban. 
Gilson tenía una relación muy cordial con el profesor Delbos,29 y 
compartía un profundo amor por la música con Lévy-Bruhl.30 
Gilson y sus compañeros tampoco diferenciaban a sus profesores 
en función de sus antecedentes religiosos: 

Nada distinguía a nuestros maestros unos de otros en el libre 
ejercicio de la razón. […] Nuestros maestros bien pudiesen 
habernos dicho cómo, en su opinión, deberíamos pensar, pero 
ninguno de ellos se atrevió jamás a decirnos qué deberíamos 
pensar. Ningún régimen autoritario, ninguna iglesia establecida, 
habría respetado tan escrupulosamente nuestra libertad 
intelectual. […] La tan denostada Sorbona nos inculcó […] un 
respeto absoluto por la verdad.”31 

Los sociólogos “científicos” dentro del departamento de filosofía de 
la Sorbona enseñarían a Gilson cómo integrar el aprendizaje 
clásico con el juicio racional, ampliando así la perspectiva de todo 
lo que examinaba. También limitarían el desarrollo filosófico de 
Gilson de dos maneras. La autoridad exagerada que los sociólogos 
atribuían a la interpretación racional de los datos los llevó a negar 
la importancia de las técnicas de investigación. Durkheim, por 
ejemplo, en vez de involucrarse en el trabajo de campo, aceptaba 
datos sin preocuparse mucho de cómo se habían recopilado. Esto 
tuvo como resultado que los sociólogos se quedasen atrás de sus 
colegas en disciplinas tales como la lingüística histórica y la crítica 

 
29 En cuanto a los detalles de esta relación, y sobre si Delbos era católico en secreto a pesar 
de que nada en sus escritos y enseñanzas permita afirmarlo, véase Richard J. Fafara, 
“Étienne Gilson’s Early Study of Nicolas Malebranche,” The Modern Schoolman 74, no. 3 
(1997): 180–181, 202 n101. 
30 Shook, Étienne Gilson, 22. Gilson aprendió armonía en Tours no solo para apreciar la 
música, sino también para entenderla (ibid., 44). De joven, Lévy-Bruhl, que era pianista, 
vaciló entre seguir una carrera universitaria o convertirse en director de orquesta. Decidió 
lo primero, pero iba siempre a los conciertos con una partitura bajo el brazo. Véase D. 
Merrlié, “Lévy-Bruhl et Durkheim,” Revue philosophique 4, no. 179 (1989): 493. Gilson “creía 
haber escuchado más música en su vida que leído filosofía” (Armand Maurer, “The Legacy 
of Étienne Gilson” en One Hundred Years of Thomism, Aeterni Patris and Afterwards: A 
Symposium, ed. Victor B. Brezik [Houston, 1981], 40). 
31 Gilson, The Philosopher and Theology, 30, 40, 41. Gilson negaba categóricamente haber 
experimentado el “terror sociológico tan vívidamente descrito por Charles Péguy, del cual 
Durkheim habría sido el Robespierre” y los corderos bergsonianos las víctimas, o el “temor 
a todo lo que concierne al pensamiento” que Péguy impuso en la Nueva Sorbona de los 
primeros años del siglo XX (ibid., 21–24; Gilson, “Souvenir de Bergson,” 131–132). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

134 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

textual. En segundo lugar, los sociólogos negaban que la metafísica 
fuese un camino válido hacia la verdad.32 Sólo en Bergson 
encontraría Gilson un filósofo de primer orden que argumentase 
convincentemente que, aun tras las críticas neokantianas y del 
positivismo de Comte, no había que ceder al materialismo en 
ontología, al asociacionismo en psicología o al determinismo en 
moral. Bergson mostró que los problemas clásicos de la metafísica, 
considerados insolubles, eran inagotables. Gilson consideraba a 
Bergson como un genio filosófico y un gran metafísico que se 
parecía a Aristóteles en su amor por el conocimiento empírico, que 
derrotó al positivismo “mediante un espíritu filosófico más 
positivo que el suyo” y “que devolvió a la filosofía francesa […] un 
interés por lo concreto y nos recordó que, sin importar cuán 
legítimo sea el deseo de claridad, éste no justifica que vaciemos 
todas las cosas de su misterio.”33 

3. Docencia y proyectos académicos 

El primer nombramiento de Gilson como profesor en la 
Universidad de Lille fue interrumpido por la Primera Guerra 
Mundial cuando fue movilizado y luchó en el frente de Verdún. 
Capturado en febrero de 1916, el sargento Gilson pasó dos años 
como prisionero de guerra alemán. Durante estos años estudió a 
San Buenaventura, dio clases sobre Bergson, publicó un artículo 
sobre juicios estéticos, aprendió a jugar tenis, dirigió una orquesta 
de hombres del campamento, perfeccionó su inglés y alemán, y 
llegó a dominar el ruso. Gilson tenía el don de los idiomas. Además 
de Aristóteles y Virgilio, leyó los textos originales de Dante, Goethe, 

 
32 Shook, Étienne Gilson, 22. Véase Étienne Gilson, Pour un ordre catholique (París, 2013), 50–
51. 
33 Gilson, The Philosopher and Theology, 113, 117; “The Glory of Bergson,” Thought 22, no. 87 
(diciembre de 1947): 583. Gilson consideraba a Bergson como la sabiduría encarnada y 
quedó en deuda por el resto de su vida con “el filósofo más grande que Francia ha conocido 
desde Descartes” (“The Glory of Bergson,” 581). Véase también Étienne Gilson, “On Behalf 
of the Handmaid” en Theology of Renewal, ed. L.K. Shook (Montreal, 1968), 1: 240–241. En 
cuanto a la provocadora proposición de que el catolicismo de Gilson lo dispuso para 
relacionarse con el complejo y sutil sentido medieval de lo concreto como “luminosamente 
denso” por incluir lo sensible, individual, personal, ontológico, simbólico y encarnacional 
(espiritualidad encarnada), y por abrir el discurso racional a lo plenamente humano y 
divino, véase Kenneth L. Schmitz, What Has Clio to Do with Athena? Étienne Gilson, Historian 
and Philosopher, EGS 10 (Toronto, 1987), 
11-13. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 135 

Shakespeare y Dostoievski. El encanto de su precisa, límpida, 
elegante y distintiva prosa francesa (e inglesa) reflejaba 
consistentemente una erudición impecable, sentido del humor, 
ligeras dosis de ironía francesa y un catolicismo serio. Gilson 
también poseía el don de la elocuencia, cautivando al público con 
su brillantez, extravagancia, claridad y el tono justo para 
mantenerlo alerta y permitirle digerir un sustento intelectual de 
alta calidad. 

Después de la guerra, Gilson volvió a Lille. Además de los cursos 
universitarios regulares, dio conferencias públicas sobre Santo 
Tomás de Aquino que seguían el modelo del modo en que Lévy-
Bruhl presentaba la filosofía de Hume en la Sorbona: tan simple 
que un neófito podría captarla completamente tomando notas, y 
tan profundo que un profesor siempre aprendería algo nuevo 
cuando quiera que volviese a esas notas.34 El descubrimiento de 
Gilson de la alta calidad del pensamiento medieval que precedió a 
Descartes, especialmente el pensamiento de Tomás de Aquino, le 
ganó el respeto de los eruditos en Francia y en el extranjero, y se 
convirtió en el acorde dominante recurrente de gran parte de lo 
que Gilson dijo o escribió durante los siguientes veinte años. Sus 
lecciones sobre santo Tomás dadas en Lille aparecieron en 1919 
como un volumen de 174 páginas intitulado Le thomisme.35 Esta 
sería la primera de las seis ediciones que registran la evolución de 
toda una vida de la comprensión del Aquinate por parte de Gilson. 
En su edición final de 1965 se había ya acrecentado a 478 páginas. 

En 1918, Gilson formó parte de la misión francesa para reabrir la 
Universidad de Estrasburgo como universidad francesa, lo cual 
incluía borrar su pasado alemán y convertirla en escaparate de la 
cultura francesa. La Facultad de Letras retuvo aspectos del 
seminario alemán: siguió organizándose no en torno a disciplinas, 
sino en torno a “institutos” y centres d’études diseñados para 
fomentar la investigación innovadora y el intercambio 
interdisciplinario. Entre los colegas de Gilson en Estrasburgo se 
incluían los historiadores económicos y sociales Lucien Febvre, 
director del Centro de Estudios Modernos, y Marc Bloch, director 

 
34 Gilson, “Mon ami Lévy-Bruhl,” 1. 
35 Étienne Gilson, Le thomisme: Introduction au système de Thomas d’Aquin (Estrasburgo, 
1919). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

136 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

del Centro de Estudios Medievales.36 Ambos habían sido instruidos 
formalmente para ejercer sus carreras y estaban dedicados a 
buscar en el pasado las claves para comprender la situación actual 
del hombre. Gilson no había recibido tal formación técnica 
comparable como historiador, pero sus frecuentes interacciones 
con Febvre y especialmente con Bloch, que estaba familiarizado 
con los métodos de la historia medieval, le proporcionaron una 
formación vicaria invaluable como medievalista. Solo y con sus 
alumnos, Bloch se propuso asistir a los seminarios de Gilson, y 
cuestionó pública y privadamente la evidencia con la que llegaba 
a sus exposiciones interpretativas. Como resultado, Gilson 
comenzó a mirar los estudios medievales de una manera 
multidisciplinaria y en un contexto mucho más amplio, no 
restringido por las metodologías doctrinarias de Durkheim o Lévy-
Bruhl, o por sus propias lecturas del Aquinate y otros. Gilson 
incluso comenzó a concebir un instituto donde todos los estudios 
medievales pudiesen ser investigados y enseñados de manera 
integrada, prestando conocimientos más profundos sobre la 
humanidad y la civilización.37 

4. Filósofo medievalista innovador 

Durante poco más de una década (1921–1932), Gilson ocupó cargos 
en la Sorbona de historia de la filosofía medieval, y en la École 
pratique des hautes études como director de teologías y filosofías 
medievales. Su genialidad consistió en romper el modo tradicional 
de abordar la Edad Media, que estudiaba el período desde la 
perspectiva del racionalismo francés, el Renacimiento o el 
tomismo. La educación universitaria laica de Gilson y su carrera 
docente en Francia facilitaron el modo personal y revolucionario 
en que abordaba los estudios medievales, que no participaba de 
ninguno de los prejuicios o virtudes de los estudiosos y maestros 

 
36 Véase Susan W. Friedman, Marc Bloch, Sociology and Geography: Encountering Changing 
Disciplines (Cambridge, 2004), 93–109. 
37 Shook, Étienne Gilson, 93–95. Véase Lucien Febvre, “Marc Bloch et Strasbourg” en Combats 
pour l’histoire (París, 1965), 391–397; “Marc Bloch” en Architects and Craftsmen in History: 
Festschrift für Abbot Payson Usher (Tubinga, 1956), 75–84. Años más tarde, cuando Bloch 
montó una campaña para ser elegido miembro del Collège de France, buscó y recibió el 
apoyo de Gilson, su antiguo colega de Estrasburgo. Véase Shook, Étienne Gilson, 208–209; 
Carole Fink, Marc Bloch: A Life in History (Nueva York, 1989), 174–186. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 137 

activos en ese campo, la mayoría de los cuales eran sacerdotes 
católicos que habían sido educados en el escolasticismo en 
instituciones católicas. Gilson estudiaba la Edad Media desde su 
propia razón de sí. Iba más allá de las fuentes y se colocaba en la 
posición de un escritor medieval tras otro para ver a cada uno en 
su propio tiempo tal como se veía a sí mismo, para interpretar la 
obra de cada autor tal como la entendían el propio autor y sus 
contemporáneos, y para no juzgarla según categorías o sistemas 
que les fuesen ajenos. Gilson deseaba revivir a estos pensadores 
como personas reales, con su propia cultura, personalidad, 
conocimiento, ignorancia, vida religiosa, tradiciones e 
innovaciones: entenderlos así arroja una luz esencial sobre los 
orígenes de la filosofía moderna. 

En la Sorbona, Gilson enseñaba con autoridad sobre filosofía 
antigua, medieval y moderna, mientras que en la École pratique, 
con sus estudiantes como compañeros, se centraba en analizar un 
pequeño número de textos utilizando tecnologías y métodos tanto 
tradicionales como nuevos.38 Gilson no seguía a los historiadores 
que no hallasen más que teología sin filosofía alguna en los 
sistemas doctrinales medievales, o que interpretasen a santo 
Tomás como el único filósofo en el siglo XIII, o que descubriesen 
una única filosofía llamada “escolasticismo,” que consistiría 
fundamentalmente en la filosofía de Aristóteles. Gilson sí que 
hallaba filosofía en la Edad Media, pero no podía concebir que 
todos ellos, San Anselmo, Santo Tomás, San Buenaventura, Juan 
Duns Escoto y Guillermo de Ockham, hubiesen enseñado la misma 
filosofía. Su estudio de la filosofía de San Buenaventura, por 
ejemplo, mostraba que sus nociones de ente, causa, intelecto y 
conocimiento natural diferían fundamentalmente de las del 
Aquinate.39 El estudio en profundidad de Gilson acerca de otros 

 
38 Shook, Étienne Gilson, 103–104. Creada en 1868, la École pratique des hautes études fue 
diseñada para formar investigadores y científicos mediante la investigación básica y 
aplicada en sus seminarios y laboratorios, como era práctica habitual en Alemania en aquel 
tiempo. Fomentaba una relación directa entre maestro y discípulo. 
39 Étienne Gilson, The Philosophy of St Bonaventure, trad. al inglés de Illtyd Trethowan y 
Frank Sheed (Londres, 1940; reimpreso en Paterson, NJ, 1965). Gilson definía el 
escolasticismo como “[e]l uso que se hace de la razón dentro de la fe y para ella, pero 
finalmente asumiendo la forma de una ciencia” (Gilson, The Philosopher and Theology, 193; 
véanse también 92–94, 177–178). Para una breve descripción de las interpretaciones 
ideológicas del neotomismo de finales del siglo XIX y principios del XX que fueron rebatidas 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

138 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

pensadores sentó la diversidad irreductible de los sistemas 
doctrinales medievales y contribuyó de manera decisiva a 
reconstituir una Edad Media pluralista. 

Gilson descubría al menos tres escuelas principales de 
pensamiento medieval: el método metafísico de Agustín basado en 
la introspección personal, el universo metafísico de esencias de 
Duns Escoto y el universo de Tomás de Aquino, que añadía a las 
esencias la dimensión de la existencia. A la hora de decidir qué 
escuela conciliaba mejor el pensamiento griego y el cristianismo 
de manera filosófica, Gilson consideraba que la conciliación del 
Aquinate no tenía paralelo. Para Gilson, santo Tomás 
proporcionaría una visión profunda de todo el período medieval, 
ya que no se podía pretender interpretar el tomismo separándolo 
de otras filosofías medievales muy diferentes, de las cuales era la 
síntesis y a las cuales a menudo se oponía. Gilson también llegaría 
a entender la teología y la filosofía como nociones que no se 
excluyen mutuamente y concluiría que los sistemas doctrinales 
medievales eran de hecho teologías. Como señalaba, una 
conclusión extraída de la fe no puede pertenecer a la filosofía, pero 
eso no quiere decir que una conclusión puramente racional no 
pueda pertenecer a la teología.40 

Siguiendo su metodología de que los conceptos deben ser medidos 
por la realidad, Gilson utilizaba la historia para poner a prueba su 
noción del uso religioso de la razón. En su obra maestra, El espíritu 
de la Filosofía Medieval,41 Gilson argumentaba que históricamente 

 
por la interpretación del pensamiento de santo Tomás hecha por Gilson, véase Francesca 
Aran Murphy, “Gilson and Chenu: The Structure of the Summa and the Shape of Dominican 
Life,” New Blackfriars 85, no. 997 (May 2004): 290–303. 
40 Lefèvre, Une heure avec Étienne Gilson, 69; Gilson, The Philosopher and Theology, 86–105. 
41 Si bien Gilson pronunció las conferencias Gifford en inglés, se publicaron en francés como 
L’esprit de la philosophie médiévale, 2 vols. (París, 1932; 2ª ed. revisada, 1944) y contienen 
las invaluables notas íntegras de Gilson, además de una extensa nota bibliográfica sobre “la 
historia de la noción de filosofía cristiana,” que no se incluyeron en la siguiente versión en 
inglés (The Spirit of Medieval Philosophy, trad. A.H.C. Downes [Nueva York, 1934]). Este 
provocador libro de Gilson fue aclamado inmediatamente como una obra que resiste 
cualquier resumen porque considera de manera magistral y concisa todo el ámbito del 
pensamiento filosófico: “De nada sirve intentar describir un libro como este; todo lo que se 
puede hacer es recomendarlo” (reseña de E. L. Mascall, Theology 32 [1936]: 241). Chenu la 
consideraba “le plus bel ouvrage de Gilson” (M.-D. Chenu, “L’interprète de saint Thomas 
d’Aquin” en Étienne Gilson et nous : La philosophie et son histoire, ed. Monique Couratier 
[París, 1980], 45). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 139 

se produjo una transformación decisiva de la filosofía griega a 
manos de los teólogos cristianos medievales, y que sus teologías se 
revelan como el semillero de nociones auténticamente filosóficas 
que posteriormente se incorporarían a los sistemas religiosamente 
neutrales de los filósofos occidentales modernos.42 Entre estas 
nociones se incluía la existencia de un único Dios cuya esencia y 
ser son idénticos—creador infinito, simple y supremamente libre 
del universo—como causa eficiente todopoderosa, y la existencia 
del hombre como un compuesto sustancial de alma y cuerpo, libre 
y hecho a imagen de Dios. Gilson sostendría siempre que “la 
verdadera filosofía, tomada de forma absoluta y en sí misma, debe 
toda su verdad a su racionalidad y a nada más que su 
racionalidad.” Sin embargo, no pensaba que esto excluyese “un 
ejercicio cristiano de la razón.” Gilson llamaba “filosofía cristiana” 
a la situación histórica concreta de los cristianos que se dedican a 
la filosofía. La describía genéricamente como “toda filosofía que, 
aunque salvaguardando los dos órdenes de la razón y de la fe como 
formalmente distintos, considere la revelación cristiana como un 
auxilio indispensable para la razón.”43 Según Gilson, se puede 
demostrar como cuestión histórica que, al ser cristiana, la filosofía 
se ha vuelto más racional: de ahí su constante renuencia a aislar la 

 
42 Gilson consideraba que santo Tomás era el padre de la filosofía moderna porque 
reconocía la autonomía de la filosofía: “[C]omme historiens de la philosophie, nous devons 
voir dans cette œuvre [la del Aquinate] le premier système de vérités purement rationnelles 
qu’ait engendré la spéculation occidentale et l’une des origines directes de la philosophie 
moderne” (Étienne Gilson, “La signification historique du thomisme” en Études de 
philosophie médiévale [Estrasburgo, 1921], 124). 
43 Gilson, The Spirit of Medieval Philosophy, 12, 37, 40. Desde el principio, Gilson admitiría 
que la cuestión de la filosofía cristiana no puede decidirse únicamente sobre bases 
históricas: “[E]s necesario ir más allá del nivel del empirismo” (Étienne Gilson, “La notion 
de philosophie chrétienne,” Bulletin de la société française de philosophie, 31, no. 2 [1931]: 
43). La cuestión es filosófica, e incluso teológica, tanto como histórica, porque las diversas 
perspectivas históricas en las que surge o no la filosofía cristiana dependen y son generadas 
por diferentes concepciones de la filosofía. Véase Denis J.M. Bradley, Aquinas on the Twofold 
Human Good: Reason and Human Happiness in Aquinas’s Moral Science (Washington, DC, 
1997), 31–41. Gilson citaría la discusión y las obras de Maritain para dar solución doctrinal 
al problema de la filosofía cristiana; véase Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale, 439 
n80. En cuanto al crecimiento de Gilson en su comprensión de la filosofía cristiana, véase la 
excelente “Translator’s Introduction” de Armand Maurer en Étienne Gilson, Christian 
Philosophy (Toronto, 1993), xiv–xx. En cuanto a aquello de que el paradigma de Gilson sobre 
la relación entre fe y razón sea el más satisfactorio teológicamente por estar modelado en 
la interrelación “calcedoniana” de las naturalezas divina y humana en Cristo, véase Aidan 
Nichols, Conversation of Faith and Reason: Modern Catholic Thought from Hermes to 
Benedict XVI (Chicago, 2009), 129, 198–211. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

140 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

filosofía del cristianismo.44 Nunca negó que esto se pudiese hacer, 
pero pensaba que la responsabilidad recae sobre las espaldas del 
pensador ocupado en ella, y que tal filosofía corre el riesgo de 
perder beneficios racionales al no estar guiada por una teología.45 

Mientras que notables estudiosos históricos, como Marc Bloch, 
estarían estudiando a los medievales a través de investigaciones 
sobre el arado, los métodos de riego y la fabricación de arneses, las 
indagaciones de Gilson en la École pratique sobre una amplia 
variedad de personajes medievales reconocían la necesidad de ir 
más allá del método de sus maestros de la Sorbona para 
interpretar a los filósofos modernos y ampliar y perfeccionar su 
metodología, y así poder analizar a los teólogos medievales en 
términos de su contexto teológico e incluso espiritual. Solo tales 
análisis podrían proporcionar interpretaciones textuales o 
explicaciones que tuviesen sentido, ya que sus teologías no eran 
sino el movimiento mismo de sus mentes y de su amor en la 
búsqueda de la verdad sobre Dios en las Escrituras y en el estudio 
de sus creaturas.46 

La curiosidad mental de Gilson y su gusto por las “cosas” explican 
su profunda apreciación de la importancia de los documentos, ya 

 
44 Ya que Gilson no inventaba el orden para entender mejor los textos, a lo largo de su 
carrera presentó el pensamiento de santo Tomás adhiriéndose al orden teológico tal como 
se encuentra en la Summa theologiae (descendiendo desde Dios hasta las creaturas). Más 
tarde, Gilson se daría cuenta de que, aunque “[s]in fe se puede entender el significado literal 
de los textos, nunca se entenderá el significado profundo de un pensamiento enteramente 
dedicado al servicio de la fe. En resumen, entender una filosofía cristiana requiere de su 
intérprete un modo genuinamente cristiano de abordarla. De ahí el fracaso de la mayoría 
de los intentos de tratarla como una filosofía no cristiana” (Gilson, The Philosopher and 
Theology, 210). 
45 Étienne Gilson, “Historical Research and the Future of Scholasticism” en A Gilson Reader, 
165–166; The Philosopher and Theology, 210–211. Gilson consideraba como generosos pero 
torpes e ineficaces los intentos de los neotomistas, impulsados principalmente por el deseo 
de una apologética racional, de “separar” una philosophia aristotelicothomistica natural del 
pensamiento de santo Tomás, ya que a nadie convence una apologética basada en tal 
filosofía. Se unen a su adversario en su propio terreno al negar la racionalidad cristiana y 
adoptar el modelo de la racionalidad moderna, que excluye todo lo que no pueda derivarse 
de ella. Véase Serge-Thomas Bonino, “Historiographie de l’école thomiste : Le cas Gilson” en 
Saint Thomas au XXe siècle: Actes du colloque du centenaire de la “Revue thomiste” (1893–
1992), Toulouse, 25–28 mars 1993, ed. Serge-Thomas Bonino (París, 1994), 308–309. 
46 Shook, Étienne Gilson, 212. En cuanto a la prodigiosa producción académica de Gilson en 
la École pratique durante este período, véase Callistus James Edie, “The Writings of Étienne 
Gilson Chronologically Arranged” en Mélanges offerts à Étienne Gilson (Toronto, 1959), 19–
34. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 141 

que sólo a través de un texto se tiene acceso a las opiniones de una 
figura particular de la historia. Todo autor es precisamente autor 
de un texto. Otras informaciones sobre el autor (la sociedad, el 
medio cultural, los factores sociales y políticos, el público 
destinatario, etc.) son reveladores solo en la medida en que arrojan 
luz sobre el texto. La clave del método que Gilson promovió a lo 
largo de su carrera fue “leer, releer, reflexionar sobre el texto, […] 
aprender la terminología técnica del autor, […] el estilo y el 
vocabulario característicos” y entender que “ningún tratado, 
ninguna traducción por muy cuidadosa que sea,” se mantiene fiel 
al pensamiento de un autor, nada salvo “el propio texto del autor 
en los idiomas mismos en los que lo escribió.”47 

Gilson empleaba una variedad de técnicas historiográficas, como 
demuestran los tres tipos generales de libros y artículos que 
escribió: estudios acerca de pensadores individuales, historias 
generales y obras filosóficas. Primero, su suma agudeza intelectual 
y su simpatía por los individuos que estudiaba le permitieron 
convertirse en un penetrante exegeta de textos medievales y 
presentar las filosofías de pensadores individuales como Agustín, 
Buenaventura, Tomás de Aquino, Duns Escoto y Descartes, junto 
con los principales factores que influyeron en cada uno de ellos.48 

 
47 Étienne Gilson, “Conseils de lecture” en Saint Thomas d’Aquin (París, 1925), 16 (reimpreso 
como Saint Thomas moraliste [París, 1974], 21; traducido al inglés en Shook, Étienne Gilson, 
123). Gilson seguía su propio consejo: “Nous avons écrit toutes ces pages avec le texte de 
saint Thomas sous les yeux; c’est bien à lui que nous avions toujours laissé la parole” 
(“Préface de la troisième édition” en Le thomisme [París, 1947], 526). 
48 En sus cartas inéditas a Gilson (Gilson Archives, Toronto), Bergson elogiaba sus obras: “Il 
faut que je vous dise avec quel intérêt je viens de lire La théologie mystique de Saint Bernard 
[París, 1934 ; reimpreso en 1969]. C’est une étude singulièrement pénétrante et profonde. 
Vous avez pris, un à un, les divers aspects d’une grande âme mystique, et vous les avez 
soumis à l’analyse, en suivant d’aussi près que possible les textes, mais en les interprétant 
comme seul un vrai psychologue peut les interpréter. On ne sait vraiment ce qu’il faut 
admirer de plus, l’érudition dont le livre témoigne et qui fait que nous nous transportons 
avec vous dans le passé, ou de la pénétration psychologique qui fait de vos descriptions et 
de vos analyses quelque chose de si vivant et si actuel devant cet effort” (carta del 21 de 
septiembre de 1934). Corregida a la Introduction à l’étude de Saint Augustin de Gilson (París, 
1929; ed. corregida y aumentada, 1943), Bergson reconocía filosofía :dad de Gilson para 
llegar al movimiento o intuición simple que genera una filosofía: “J’admire votre 
connaissance extraordinairement complète, véritablement exhaustive du sujet et de tout ce 
qui y touche; mais ce que j’admire encore davantage, c’est que vous avez pu, en dépit de ces 
complications, nous donner de l’ensemble une vision simple. Il me semble que l’essence 
même de la pensée de Saint Augustin se dégage aux yeux du lecteur, je veux dire une 
conception telle de la philosophie et de la religion qu’elles ne paraissent ni le distinguer ni 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

142 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

En segundo lugar, las historias de la filosofía de Gilson se 
centraban más en las filiaciones de varias ideas y en las 
genealogías doctrinales, en el origen y desarrollo de nuevas ideas 
y en su desarrollo o abandono en las escuelas de pensamiento 
posteriores. Lucien Febvre describía la segunda edición revisada 
de 782 páginas de La philosophie au moyen âge 49 de Gilson “desde 
fuera” como “un filme cronológico de la filosofía medieval desde 
su primer contacto con la filosofía griega en el siglo II hasta finales 
del siglo XIV con el amanecer de una nueva era.” Desde “dentro,” 
Febvre encontraba en ella “de principio a fin una coherencia de 
pensamiento, una seguridad que proviene de la experiencia, una 
vigilancia atenta, y algo fuerte, sólido y firme” que es el 
equivalente al sello de Gilson. Febvre también veía “algo ingenioso, 
personal y activo que lo anima todo.” Subrayaba las coloquiales y 
directas apostillas intercaladas en las críticas y exposiciones de 
Gilson: “¡Preste atención aquí!,” “No piense que,” “¡Un problema 
realmente difícil! No como para ser resuelto fácilmente…”; y 
resaltaba “siempre esa gran claridad que proviene no de 
simplificaciones arbitrarias, sino de un dominio absoluto de las 
materias.” Febvre destacaba esta obra como “la de un gran 
profesor que sobresale en la enseñanza y no se contenta con 
presentar lo que se sabe, ni siquiera [se contenta] con leer y releer 
textos y extraer con gusto los preceptos más característicos.” 
Gilson “sabe intuitivamente cómo ir a veces solo, a veces 
acompañado, de sus discípulos, al área exacta de la investigación 
para así realizar el trabajo que allí se necesita, para animar a los 
jóvenes equipos con su curiosidad, para provocar nuevos estudios, 
la publicación de textos y de fructíferos vínculos y conexiones.”50 

 
le confondre, n’étant en quelque sorte que deux vues prises du départ par nous sur quelque 
chose d’invisible. Tous mes compliments pour ce beau livre” (carta del 3 de enero de 1930). 
49 Étienne Gilson, La philosophie au moyen âge, des origines patristiques à la fin du XIVe siècle, 
2ª ed. (Paris, 1944). 
50 “Étienne Gilson, lui s’est attaché avant tout à dérouler sous les yeux du lecteur le film 
chronologique de la philosophie médiévale depuis son premier contact avec la philosophie 
grecque au IIe siècle de notre ère, ‘dès qu’il y eut des convertis de culture grecque,’ jusqu’à 
cette fin du XIVe siècle qui voit se lever l’aurore de temps nouveaux. […] Ceci, quant à 
l’extérieur. S’agissant de l’intérieur, […] [o]n y goûtera d’un bout à l’autre cette cohérence 
de pensée, cette sûreté d’expérience, cette vigilance d’attention, ce quelque chose de fort, de 
solide et de ferme, qui équivaut à une signature. Ce quelque chose d’ingénieux aussi, de 
personnel et d’actif qui vivifie tout. Les critiques, les exposés sont coupés de remarques 
familières et d’interventions directes: ‘Attendez ici! N’allbien :s croire que…’ — Ou bien: 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 143 

Gilson mantuvo un interés asombroso en las nuevas vías de 
investigación hasta casi el final de su vida. 

La tercera y “más típicamente gilsoniana” categoría de escritos de 
Gilson, tales como La unidad de la experiencia filosófica y El ser y 
los filósofos,51 es de naturaleza filosófica. En estas obras Gilson 
analiza la historia de la filosofía para llegar a un entendimiento 
filosófico de esta disciplina. Gilson describe su método en estas 

 
‘Problème ardu! Ne résolvons pas par la facilité…’ — Et toujours cette grande clarté, qui 
vient pas de simplifications arbitraires, mais d’une maîtrise plénière des sujets. Le livre d’un 
grand professeur, et qui enseigne excellemment; mais il ne se contente pas, certes, d’exposer 
ce qui est acquis, ni même d’avoir lu et relu tous les textes et d’en avoir extrait avec bonheur 
les préceptes les plus caractéristiques; il sait de sa personne, se porter, tantôt seul, tantôt 
accompagné de ses disciples, à la pointe même de la recherche pour y accomplir les travaux 
nécessaires, animer de sa curiosité les équipes de jeunes, provoquer les études nouvelles, 
les publications de texte, les rapprochements féconds” (Lucien Febvre, “Histoire des idées, 
histoire des sociétés: Une question de climat,” Annales: Économies, sociétés, civilisations 1, 
no. 2 [1946] : 158–159). Febvre subrayaba acertadamente el fuerte carácter pedagógico del 
método de Gilson, pues pretendía que sus historias de la filosofía medieval y sus ediciones 
de El tomismo “proporcionaran a maestros y estudiantes avanzados la primera información 
técnica que necesitan para llevar a cabo sus cursos o iniciar su propio trabajo de 
investigación” (Étienne Gilson, “Foreword” en History of Christian Philosophy in the Middle 
Ages [Nueva York, 1955]; Thomism: The Philosophy of Thomas Aquinas, trad. al inglés de 
Laurence K. Shook y Armand Maurer [Toronto, 2002], xiii–xiv). Los breves excursos y 
digresiones de Gilson son legendarios en su fecundidad intelectual. Por ejemplo, el apéndice 
a su La théologie mystique de saint Bernard llamaba la atención sobre Guillaume de Saint-
Thierry, lo cual dio lugar a la mayoría de las ediciones y estudios de aquel autor. En la 
filosofía moderna, la cuestión de Gilson sobre la noción de idée efficace de Malebranche, 
planteada durante la defensa de la tesis de Henri Gouhier, ha generado considerable 
atención desde aquel entonces. Véase Marie-Thérèse d’Alverny, “Actualité de la pensée 
d’Étienne Gilson, Collège de France: 28–29 Mai 1979,” Cahiers de civilisation médiévale 22, 
no. 88 (1979): 432; Étienne Gilson y Henri Gouhier, The Malebranche Moment: Selections 
from the Letters of Étienne Gilson & Henri Gouhier (1920–1936), ed. y trad. al inglés de 
Richard J. Fafara, Marquette Studies in Philosophy 48 (Milwaukee, 2007), 56 n76. Un relato 
de primera mano acerca de la enseñanza y las actividades de Gilson transmitido por uno de 
sus distinguidos estudiantes, quien compartió catorce años con él en Toronto, puede verse 
en Edward A. Synan, “Gilson Remembered” en The Catholic Writer: Papers Presented at a 
Conference Sponsored by the Wethersfield Institute, New York City, Sept. 29–30, 1989, ed. 
Ralph McInerny (San Francisco, 1991), 2: 49–63. D’Alverny descubrió que las percepciones 
de los estudiantes franceses y estadounidenses sobre Gilson diferían—“Les étudiants et 
américains avaient apparemment des goûts plus austères. […] Notre jovial professeur des 
Hautes Études et du Collège de France paraissait transformé en docteur de l’Église.”—al 
tiempo que reconocían una variedad de posibles causas por las que hubiese un Gilson más 
sombrío: las tribulaciones personales, la edad y los aspectos del pensamiento de Gilson 
mucho más enfatizados en América del Norte (a saber, la filosofía cristiana, Tomás de 
Aquino y la educación). Véase D’Alverny, “Nécrologie : Étienne Gilson (1884–1978),” Cahiers 
de civilisation médiévale 22, no. 88 (1979), 428; Guth, “Rencontre avec Gilson,” 1, 3. 
51 Étienne Gilson, The Unity of Philosophical Experience (Nueva York, 1937; reimpreso con 
nueva paginación, San Francisco, 1999); Being and Some Philosophers, 2ª edición, corregida 
y aumentada (Toronto, 1952). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

144 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

obras como una especie de experimentación intelectual sobre los 
datos filosóficos proporcionados por la historia. Examina las 
premisas establecidas por los filósofos para conocer qué es lo que 
se sigue de ellas, ya sea en aquella filosofía particular o en 
filosofías posteriores. Como señalaba Gilson, uno es siempre libre 
de elegir sus principios, pero hay que estar preparado para 
enfrentar sus consecuencias hasta el amargo final. Gilson 
mostraría cómo los filósofos a lo largo de los siglos han cedido 
erróneamente a reformar la filosofía de sus épocas mediante el uso 
del método y de la estructura de otra ciencia, como la teología, la 
psicología, las matemáticas, la física o la sociología, lo cual ha 
traído como resultado final el escepticismo y el socavamiento de la 
verdad filosófica. Pero Gilson concluía con una nota positiva: dado 
que el hombre es por naturaleza un animal metafísico que busca 
la verdad de la realidad, la filosofía siempre sepultará a sus 
enterradores. En cuanto al modo sólido de abordar la metafísica, 
Gilson defendía uno basado en la intuición intelectual del ser52, el 
reconocimiento que surge de una experiencia sensorio-intelectual 
de las cosas de que hay algo real que existe fuera de nosotros.53 

Preocupado por los medios en los que publicar la investigación, 
Gilson encabezaría la creación no solo de series de libros como 
Études médiévales y Études musulmanes, sino también de revistas. 
En 1925, en la Salle de manuscrits de la Bibliothèque nationale de 
París, Gilson conoció fortuitamente al erudito y creativo sacerdote 
dominico Gabriel Théry. Casi de inmediato, desarrollaron un 
proyecto para una publicación periódica dedicada a la historia del 
pensamiento medieval que incluiría ediciones de textos. Joseph 
Vrin aceptó publicarla, y el primer volumen de Archives d’histoire 
doctrinale et littéraire du moyen âge aparecía en 1926.54 Fue en los 
Archives donde Gilson publicaría la mayoría de sus estudios 

 
52 Juan José Herrera. “Ejemplaridad divina: causalidad y participación”, Scripta Mediaevalia, 
17, nº 2 (2024): 61. 
53 Véase Gilson, The Unity of Philosophical Experience, 243, 246, 251–257 (en la edición de 
1999) y Armand A. Maurer, “Gilson’s Use of History in Philosophy” en Thomistic Papers V, 
ed. Thomas A. Russman (Houston, 1990), 25–48, con un apéndice de Étienne Gilson, 
“Remarks on Experience in Metaphysics” (traducción al inglés de “Remarques sur 
l’expérience en métaphysique” en Actes du XIe Congrès international de philosophie: 
Bruxelles 20–26 août 1953 [Ámsterdam y Lovaina, 1953], 4: 5–10). 
54 Étienne Gilson, “In Memoriam R.P. Gabriel Théry, O.P. (1891–1959),” Archives d’histoire 
doctrinale et littéraire du moyen âge 26 (1959): 7–8. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 145 

históricos.55 Merecen especial mención los estudios de Gilson sobre 
los filósofos árabes traducidos al latín, a quienes quería entender 
e interpretar tal como se les habría visto en el siglo XIII. En uno de 
los primeros artículos de los Archives sobre Avicena, Gilson 
añadiría una edición de la versión latina del difícil texto De 
intellectu de al-Fārābī, junto con una traducción al francés.56 Gilson 
colaboraría con un ilustre colega, Louis Massignon, quien 
compararía el texto con el árabe original y lo comentaría. Al 
percatarse de la importancia de la filosofía árabe en el desarrollo 
de la filosofía medieval, Gilson incluso consideró aprender el 
árabe, pero abandonó la idea probablemente porque Massignon lo 
caracterizaba como una lengua de riqueza insondable y 
susceptible de múltiples interpretaciones.57 Ese mismo entusiasmo 
y espíritu de entendimiento guiaban asimismo el ímpetu de Gilson 
por el estudio de la filosofía judía medieval, que nunca dejó de 
alentar. 

A Gilson le encantaba contar una anécdota, muchos años después 
de haber acaecido, acerca de la defensa de Massignon en 1922 de 
su tesis doctoral de cuatro volúmenes, que se centró en al-Hallaj, 
el místico persa, escritor y maestro de sufismo. Gilson era miembro 
del jurado junto con otro profesor de filosofía, un famoso sociólogo 
que no estaba familiarizado en absoluto con el misticismo 
musulmán. Después de un rato, el sociólogo se inclinó hacia Gilson 
y le susurró: “Gilson, leyó usted la tesis: ¿podría sugerirme un tema 
para comentar?” Gilson abrió la tesis y dejó que el profesor mirara 
algunas páginas sobre el “truco de la cuerda” de los faquires. 
Cuando llegó el turno del sociólogo de hacer preguntas, comenzó 
por preguntar al doctorando si se creía el truco de la cuerda. 
Massignon evaluó rápidamente la situación y, fijando una mirada 
penetrante en el sociólogo, respondió: “Sí, por supuesto.” Lo cual 

 
55 Marie-Thérèse d’Alverny y M. Dominique Chenu, “In Memoriam Étienne Gilson,” Archives 
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 45 (1978): i–iv. 
56 Étienne Gilson, “Les sources gréco-arabes de l’augustinisme avicennisant,” Archives 
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 4 (1929) : 5–149. Véase Étienne Gilson, 
“L’étude des philosophes arabes et son rôle dans l’interprétation de la scolastique” en 
Proceedings of the Sixth International Congress of Philosophy (Universidad de Harvard, 13–
17 de septiembre de 1926), ed. Edgar S. Brightman (Nueva York, 1927), 592–596. 
57 D’Alverny, “Nécrologie: Étienne Gilson,” 427. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

146 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

puso fin a cualquier interrogatorio adicional por parte de aquel 
examinador.58 

5. Nacimiento del Pontifical Institute of Mediaeval Studies de 
Toronto 

En 1926, el annus mirabilis de Gilson según su magistral biógrafo 
Laurence Shook, Gilson visitó Norteamérica por vez primera. Tras 
haber dominado un congreso filosófico nacional celebrado en 
Canadá y otro internacional en Harvard, fue recibido como 
profesor en dos cursos de verano en la Universidad de Virginia, 
seguidos de un semestre de docencia en Harvard.59 Si se aceptase 
lo imposible y se pudiera añadir un mes al año de 1926, el año 
maravilloso de Gilson incluiría su estadía de tres días en Toronto 
en enero de 1927. Allí dio una conferencia en St Michael’s College 
y conoció a un impresionante grupo de eruditos tomistas que 
incluía a los padres Henry Carr y Edmund J. McCorkell, a sus 
colegas basilianos y al padre Gerald Phelan. El padre Shook 
caracterizaría esos tres días de convivencia en comunidad en St 
Michael’s como una remembranza para Gilson de sus años felices 
como estudiante en Notre-Dame-des-Champs y, sin duda, como 
inspiradora de la idea de que el College bien podría servir como 
entorno favorable al instituto con el que había soñado desde que 
enseñaba en Estrasburgo.60 

 
58 Ibid. En 1926, Massignon, director de estudios islámicos de la Sorbona, fue designado 
catedrático de sociología y sociografía musulmana en el Collège de France. Llegaría a ser un 
pionero del entendimiento mutuo entre católicos y musulmanes, un área que Gilson apoyó. 
En 1959, Gilson asistió a una conferencia en Colonia sobre filosofía árabe y latina medieval 
que “fue extraordinariamente buena; un ejemplo de perfecta cooperación intelectual entre 
musulmanes y católicos. Dos o tres estudiosos egipcios nos avergüenzan a todos por su 
cultura intelectual. No encuentro la más mínima diferencia entre esos hombres y nosotros. 
Quiero decir, entre los ‘filósofos musulmanes’ y los ‘filósofos cristianos’ que deseamos ser. 
El punto en el que nos separamos es bastante claro, pero juntos podemos recorrer un largo 
camino; de hecho, tenemos en común todo el De Deo uno” (carta a Anton Pegis, de 15 de 
septiembre de 1959, citada por Shook, Étienne Gilson, 347). 
59 Según Paul Weiss, quien llegó a Harvard como estudiante en 1927, los lógicos controlaban 
el departamento de filosofía. Weiss recordó haber discutido con C.I. Lewis si 1+1 alguna vez 
no sería igual a 2. Weiss se referiría a la de Gilson como una enseñanza que había “inspirado 
una pasión por la minuciosidad.” “Todo lo demás en Harvard,” diría Weiss, “era más bien 
aire caliente” (Paul Weiss, “Lost in Thought: Alone with Others” en The Philosophy of Paul 
Weiss, ed. Lewis Edwin Hahn [Chicago, 1995], 8–10). 
60 Shook, Étienne Gilson, 167–168. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 147 

Durante su estancia como profesor invitado en Harvard en el 
otoño de 1927, Gilson aceptó una segunda invitación de los Padres 
Basilianos para volver a Toronto en noviembre a dar conferencias 
y discutir la posibilidad de crear un instituto de estudios 
medievales. En octubre escribía a su esposa, Thérèse, 
expresándole su preocupación por las conferencias que aún no 
había escrito: “Si no produzco algo que merezca la pena, no son el 
tipo de gente que no lo notaría.”61 La serie de conferencias marchó 
bien, al igual que las discusiones sobre la naturaleza y la 
administración del propuesto instituto dentro de la estructura de 
la Universidad de Toronto. Tan pronto como Gilson “captó el 
espíritu de St Michael’s,” declaró: “¡Este es el lugar! El instituto 
estará aquí o en ninguna parte.” La idea central y dominante de 
Gilson para el proyecto utilizaba la historia del pensamiento 
medieval como clave para la historia de la Edad Media. Las vastas 
Summae medievales sobre teología y filosofía contienen no solo 
creencias religiosas e ideas filosóficas, sino también convicciones 
morales, conocimiento científico y programas políticos: “el 
corazón mismo de la civilización medieval.” Sin embargo, como 
subrayaba Gilson, “no existe en todo el mundo un establecimiento 
científico expresamente dedicado al estudio del pensamiento y la 
doctrina medievales. […] [La] investigación aún no se ha 
organizado para satisfacer las exigencias de los métodos históricos 
modernos.”62 

Gilson preveía que su “laboratorio modelo de la historia de la 
civilización medieval” emplearía el método que usó en París en la 
École pratique. Consistiría en una biblioteca; cursos obligatorios 
de latín medieval, paleografía y fuentes históricas; seminarios de 
investigación en filosofía, teología medieval, historia de las 
ciencias positivas y de las doctrinas políticas y sociales; el estudio 
del pensamiento judío y árabe; la influencia ejercida por los 
sistemas medievales sobre el arte, la literatura y la política; y una 
metodología colaborativa que enfatizara textos y documentos.63 

 
61 Carta a Thérèse, de 27 de octubre de 1927, citada en Shook, Étienne Gilson, 175–176. 
62 Étienne Gilson, “St Michael’s Establishes Institute of Mediaeval Studies,” The University of 
Toronto Monthly 28, no. 3 (diciembre de 1927): 119. 
63 Ibid., 120–121. Véase Annuaire de l’École pratique des hautes études, Section des sciences 
religieuses, 1927–28 (Melun: Imprimerie administrative, 1928), 31. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

148 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Gilson volvió a Harvard en 1928 para su último semestre regular 
como profesor invitado e hizo un tercer viaje a Toronto para dar 
más forma al nuevo instituto. Su plantilla clave inicial sería: el 
padre Carr, presidente; Gilson, director de estudios; y el padre 
Phelan, bibliotecario. El Instituto de Estudios Medievales abrió 
formalmente la mañana del 29 de septiembre de 1929.64 Bajo la 
dirección de Gilson, y la insistencia en entender las ideas en su 
contexto histórico, el Instituto se convirtió en el mejor centro 
interdisciplinario del mundo para la investigación de la Edad 
Media. El impresionante cuadro de profesores del Instituto ha 
incluido a académicos tales como Peter Brieger, Sheila Campbell, 
George B. Flahiff, Astrik L. Gabriel y Gerhard B. Ladner (arte y 
arquitectura); Martin Dimnik, James K. Farge, Jocelyn Hillgarth, 
James K. McConica, J. Ambrose Raftis, Michael M. Sheehan y Brian 
Stock (historia); John Brückmann, Terence McLaughlin y J. Joseph 
Ryan (derecho); Ashley Amos, Edmund Colledge, Alexander 
Denomy, Ann M. Hutchison, Frances Nims y Laurence K. Shook 
(literatura); Arnold Angenandt, Vincent L. Kennedy y Roger 
Reynolds (liturgia); Leonard Boyle, Virginia Brown y J. Reginald 
O’Donnell (paleografía); Étienne Gilson, Édouard Jeauneau, 
Jacques Maritain, Armand Maurer, Léon Noël, Joseph Owens, 
Anton C. Pegis, John Quinn, Gerald B. Phelan, Edward Synan y 
James Weisheipl (filosofía); y Marie-Dominique Chenu, Ignatius 
Eschmann, Nikolaus Häring y Walter Principe (teología).65 Como 
observaría un experto, “Toronto es el lugar donde Dios envía a 
todos los buenos medievalistas cuando mueren, y donde envía a la 
mayoría de los mejores medievalistas mucho antes de que 
mueran.”66 

 
64 Gilson daba una entretenida explicación de la ortografía del nombre del Instituto: 
“L’orthographe mediaeval avec un ae, est une affectation pour agacer les voisins yankees, 
ils préfèrent medieval! Vous aussi il me semble” (Étienne Gilson, carta de 24 de octubre de 
1966 a Del Noce en Mon cher collègue et ami: Lettres d’Étienne Gilson à Augusto Del Noce 
(1964–1969), ed. Massimo Borghesi [París, 2011], 87). 
65 Véase la lista completa de los fellows y maestros del Instituto a partir de 1989 en Jubilee 
1989: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Foundation 1929 – Papal Charter 1939, ed. 
Martin Dimnik, Phyllis E. Pobst, Charles Hilken y Linda C. Deneusuk (Toronto, 1989), 28–33. 
66 Carl T. Berkhout, “Medieval Research Centers in North America” en Medieval Studies in 
North America: Past, Present and Future, ed. Francis G. Gentry and Christopher Kleinheinz 
(Kalamazoo, 1982), 105. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 149 

En 1932, cuando fue nombrado primer titular de la cátedra de 
historia de la filosofía medieval en el Collège de France, Gilson 
dimitió de la Sorbona y de la École pratique, pero optó por 
permanecer como director de estudios en Toronto. En 1947, fue 
elegido para un escaño en el Senado francés 67 y fue honrado con 
la más alta distinción posible para un académico francés: miembro 
de la Académie française. Tras años de desplazamientos de trabajo 
entre el Barrio Latino y el Nuevo Mundo (más de cincuenta 
travesías transatlánticas), Gilson renunció a su cátedra en el 
Collège de France en 1951 y dedicó el resto de su carrera activa a 
dirigir el Instituto en Toronto hasta 1971, cuando tenía 87 años. 

No resulta sorprendente que las posteriores conferencias y libros 
de Gilson desarrollasen y profundizasen temas característicos de 
sus obras anteriores: el tomismo, la filosofía cristiana y la 
exposición de personajes medievales. Pero dado el voraz apetito 
intelectual de Gilson, también encontramos muchas novedades en 
otras áreas: en estética, sus A.W. Mellon Lectures sobre pintura, 
sus posteriores reflexiones adicionales sobre el arte y la belleza en 
las que se discute de arquitectura, estatuaria, pintura, música, 
poesía, teatro y danza, así como un estudio sobre la condición de 
las artes industrializadas en la cultura de masas;68 en ciencia 
contemporánea, sus reflexiones filosóficas críticas sobre el 
positivismo, o cientificismo, sobre la lingüística y la naturaleza, y 
sobre la evolución con su explicación de los seres vivos que 
excluye la causalidad final;69 en historia de la filosofía, su 
interpretación madura y definitiva de personajes claves de la 

 
67 Las intervenciones senatoriales de Gilson se concentrarían básicamente en las secuelas 
de la guerra y en los problemas sociales: crear nuevos puestos de trabajo dentro del 
gobierno, mejorar la situación de las víctimas de la guerra, mejorar la situación de los 
deportados y prisioneros de la Resistencia, cambiar la administración de la asistencia a los 
ancianos y corregir las pensiones excesivas. Véase “Gilson, Étienne,” Sénat [de France], 
www.senat.fr/senateur-4emerepublique/gilson_Étienne0530r4.html, acceso el 14 de marzo 
de 2017. 
68 Étienne Gilson, Painting and Reality, Bollingen Series 36.4 (Nueva York, 1957); The Arts of 
the Beautiful; Forms and Substances in the Arts, trad. Salvator Attanaseo (Nueva York, 1966); 
La société de masse et sa culture. 
69 Étienne Gilson, Linguistics and Philosophy: An Essay on the Philosophical Constants of 
Language, trad. al inglés de John Lyon (Notre Dame, 1988); From Aristotle to Darwin and 
Back Again: A Journey in Final Causality, Species, and Evolution, trad. al inglés de John Lyon 
(Notre Dame, 1984). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

150 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

filosofía moderna,70 junto con un tratamiento distintivo de la 
filosofía contemporánea francesa e italiana;71 en literatura, 
incomparables estudios de Dante, Eloísa y Abelardo, y de otras 
parejas como Petrarca y Laura, Richard Wagner y Mathilde, y 
Auguste Comte y Clotilde de Vaux, que ilustran la relación y el 
conflicto entre inspiración y posesión, entre la musa y la amante;72 
y en autobiografía, las fascinantes, controvertidas, intelectuales y 
espirituales memorias de Gilson.73 

Gilson mostraría una valoración realista y rigurosa de su propio 
trabajo. Lo consideraba “abierto” y destinado a ser superado por 
futuros estudios.74 Como observaría en la última edición de El 
tomismo: 

Envejecido, el historiador debe al menos haber aprendido a ser 
humilde con sus propias opiniones y a ser benévolo con las de los 
demás. Hay una “ley de la mentalidad cerrada.” Debido a la 
profundidad del pensamiento del Aquinate, quizás nunca 
penetraremos plenamente en la mente de un genio tan grande 
como Tomás de Aquino.75 

Y en su Historia de la filosofía cristiana en la Edad Media, 
observaría que, si bien ningún historiador puede ser tan ingenuo 

 
70 Étienne Gilson y Thomas Langan, Modern Philosophy: Descartes to Kant (Nueva York, 
1963). Aunque este volumen colaborativo no menciona quién fue el autor de qué capítulos, 
“[l]os siguientes fueron escritos por Langan: Montaigne, Bacon, Hobbes, Descartes (sección 
de ética), Malebranche, Spinoza, Leibniz, Platónicos de Cambridge, Newton, Berkeley, 
Hume, D’Alembert, Diderot, Lessing, Herder, Kant. Gilson escribió todo lo demás.” (carta de 
Armand Maurer a Richard Fafara, 27 de noviembre de 1998). 
71 Gilson, Langan y Maurer, Recent Philosophy, 171–408. 
72 Étienne Gilson, Dante the Philosopher, trad. al inglés de David Moore (Londres, 1948; 
Gloucester, MA, 1968), también publicado como Dante and Philosophy (Nueva York, 1963); 
Dante et Béatrice: Études dantesques (París, 1974); Heloise and Abelard, trad. al inglés de L.K. 
Shook (Chicago, 1951); The Choir of Muses, trad. al inglés de Maisie Ward (Nueva York, 1953). 
73 Gilson, The Philosopher and Theology, que emprendió a petición de la Académie française. 
En formatos más cortos, se puede añadir a la lista: la política (The Church Speaks to the 
Modern World: The Social Teachings of Leo XIII, ed. Étienne Gilson [Nueva York, 1954]) y la 
educación (Gilson, Pour un ordre catholique). 
74 “Je ne m’illusionne pas sur ce que nous savons du moyen âge. Dans vingt ans, nos neveux 
en connaîtront un autre, beaucoup plus vrai” (carta de Gilson al padre Gabriel Astrik, 10 de 
mayo de 1947, University of Notre Dame Archives). Agradezco al Dr. Florian Michel por esta 
referencia. 
75 “Vieilli, l’historien doit du moins avoir appris la modestie pour sa pensée et l’indulgence 
pour celle des autres. Il y a une ‘loi des consciences closes.’ Celle d’un aussi vaste génie que 
saint Thomas d’Aquin ne se laissera peut-être jamais vraiment pénétrer” (Étienne Gilson, 
Le thomisme : Introduction à la philosophie de saint Thomas d’Aquin, 6ª ed. [París, 1965], 7). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 151 

como para confundir sus propias conclusiones con la verdad 
histórica misma, el mismo no puede evitar enunciarla tal como la 
ve. Pero uno no debe preocuparse: 

El progreso de la investigación e interpretación históricas 
finalmente pondrá todo en su perspectiva adecuada, no se habrá 
perdido ningún esfuerzo sincero y, como la verdad es una, no hay 
nada que perder y mucho que ganar en el esfuerzo por respetarla 
en todos sus órdenes y bajo todos sus aspectos.76 

Aunque la investigación posterior ha desafiado y corregido 
algunos de los contornos y relatos de la contribución de Gilson, 
gran parte de su trabajo ha resistido admirablemente la prueba del 
tiempo.77 

6. Conclusión: Contribución filosófica de Gilson 

Para concluir, me gustaría subrayar algunos elementos del 
pensamiento de Gilson que ilustran la observación de Bergson de 
que cuando dos o más discernimientos independientes se cruzan, 
nace una nueva filosofía.78 Gilson pudo haberse considerado a sí 
mismo ante todo como un historiador de la filosofía cuyo objetivo 
principal era interpretar correctamente la imperfectamente 
entendida tradición medieval del pensamiento cristiano, 
especialmente la sabiduría de Tomás de Aquino; sin embargo, su 
ejecución de esta misión reveló en Gilson-el-historiador a Gilson-
el-filósofo, quien creó una síntesis filosófica original dentro de la 
historia de la filosofía.79 

 
76 Gilson, History of Christian Philosophy in the Middle Ages, 543. 
77 Véase, por ejemplo, Marcia L. Colish, Remapping Scholasticism, EGS 21 (Toronto, 2000); 
William Courtenay, Changing Approaches to Fourteenth-Century Thought, EGS 29 (Toronto, 
2007); Timothy B. Noone, Of Angels and Men: Sketches from High Medieval Epistemology, EGS 
34 (Toronto, 2010). 
78 Gilson, “Compagnons de route,” 281. 
79 Véase Frederick D. Wilhelmson, “Foreword” en Étienne Gilson, Thomist Realism and the 
Critique of Knowledge, trad. al inglés de Mark A. Wauck (San Francisco, 2012), 7–21. Gilson 
no comenzaría la obra de su vida como historiador o como historiador de la filosofía que 
luego continuase como filósofo, sino como “un hombre que se obligó a pensar en su 
humanidad,” y lo haría desde el comienzo de su carrera. Véase Henri Gouhier, “Étienne 
Gilson historien et philosophe” en Études sur l’histoire des idées en France depuis le XVIIe 
siècle (París, 1980), 161–162, 165–166. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

152 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

La síntesis de Gilson consta de tres convicciones interrelacionadas. 
Primero está la noción de filosofía cristiana, que Gilson halló como 
una realidad observable en la historia. Esta noción encaja muy 
fácilmente en nuestra actual era posmoderna que busca ir más allá 
de la presunción moderna de Descartes de purgar su mente de 
influencias sociales e históricas. El propio trabajo de doctorado de 
Gilson mostró la inutilidad del intento de Descartes. La era 
contemporánea del pluralismo posmoderno permite elegir 
libremente los puntos de partida en los que se basa el pensamiento 
de cada cual. En el caso de la filosofía cristiana, la propia educación 
y habituación en la cultura cristiana pueden permitir que una 
teología dé forma a una filosofía, siempre que, como argumentó 
Gilson, no entre en el tejido de la filosofía misma. En consecuencia, 
la filosofía cristiana ciertamente puede comparecer sola ante el 
tribunal de la razón como un tipo de filosofía en una época 
posmoderna.80 

La segunda convicción es el argumento de Gilson de que el 
problema moderno del conocimiento es superfluo para el 
pensamiento auténtico de santo Tomás, y podría mostrarse que es 
contradictorio por destruir el realismo epistemológico que intenta 
defender. Al definir el espíritu de la filosofía medieval, Gilson 
determinó que todas las grandes epistemologías medievales eran 
realismos porque se nutrían de motivos cristianos. Si la obra de 
creación no fuese inteligible, ¿qué podríamos saber de su autor? 
Mientras que el hombre pudo haber estado al centro del mundo 

 
80 “Algunos de nosotros elegimos filosofar acerca de la ciencia, otros acerca del arte, otros 
aún, como hicieron [William] James y Bergson, acerca de la experiencia moral y religiosa. 
Estas maneras de filosofar son todas buenas, útiles y abiertas a los cristianos. ¿Por qué los 
que profesan la fe cristiana y sus doctrinas tendrían que verse excluidos de la filosofía 
simplemente porque prefieren filosofar sobre lo que creen?” (Gilson, The Philosopher and 
Theology, 198). Observando que jamás filósofo alguno sea una mente libre de toda 
historicidad, sino que existe en un determinado medio cultural históricamente situado en 
el espacio y el tiempo, Gouhier pensaba que Gilson estaba planteando una pregunta 
relacionada con la esencia de la filosofía de acuerdo con la condición humana: “Il y a 
toujours un point de départ non philosophique de la philosophie. Les […] livres de Étienne 
Gilson soulèvent donc une question qui intéresse l’essence même de la philosophie selon la 
condition humaine. Il y a, en effet, bien d’autres formes de fides que la foi chrétienne, à 
commencer par la foi en homme ou la foi en son progrès. […] Fides quaerens intellectum, ne 
serait-ce pas la loi de toute métaphysique et pas seulement de celle qui est chrétienne ?” 
(Henri Gouhier, “Étienne Gilson et la vitalité de l’esprit,” Ecclésia 134 [mayo de 1960] : 49). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 153 

medieval, ese mundo tenía una existencia propia: era algo que 
podía ser conocido por el hombre, pero no creado por él.81 

Gilson abordaría el problema filosófico moderno del conocimiento 
en su tercera edición de El tomismo, y lo haría reconociendo que 
se trata de una empresa muy arriesgada. Siglos llenos de nuevos 
sistemas o nuevas posiciones sobre problemas antiguos, siglos a lo 
largo de los cuales el tomismo aparece bajo una luz refractada al 
tratar de encontrar en santo Tomás respuestas a preguntas 
formuladas después de él, conducen imperceptiblemente a una 
modificación del problema que enfrentaba y tuercen los textos en 
el sentido necesario para adaptarlos a nuevas cuestiones, 
poniendo a veces en peligro el equilibrio de su pensamiento. Gilson 
preguntaba a santo Tomás: ¿cuál habría sido su formulación del 
problema del conocimiento si, mediante un desarrollo interno de 
sus propios principios, el tomismo se hubiera enfrentado a este 
problema?82 

El problema epistemológico “crítico” surgió históricamente a 
partir del modo idealista de abordar el conocimiento que 
defenderían filósofos como Descartes y Kant, el maestro de Gilson 
Léon Brunschvicg, neotomistas tales como el cardenal Mercier y 
sus seguidores en la Universidad Católica de Lovaina, y el tomismo 
trascendental de Joseph Maréchal. Afectados quizás por una 
mentalidad de asedio y un deseo de ser filosóficamente respetables 
en el mundo laico, muchos tomistas deseaban aceptar el desafío 
del pensamiento “moderno” mediante la adopción de un punto de 
partida cartesiano o kantiano. Comienzan con la duda como 
proponía Descartes, o someten el conocimiento humano a una 
crítica al suspender nuestras convicciones espontáneas acerca de 
si conocemos realmente en nuestra experiencia inmediata un 
mundo real de cosas existentes, lo que eventualmente conduce a 

 
81 Gilson, The Spirit of Medieval Philosophy, 229, 243–245. Los pensadores medievales 
aprendieron del Génesis que el mundo es obra de Dios, no del hombre. Si el hombre ha de 
conocer algo de su naturaleza, que está fuera de sí mismo, debe someterse y conformarse a 
ella, en lugar de seguir a Kant y considerar la naturaleza meramente como el resultado de 
las leyes de la mente humana. El hombre se convierte entonces en creador y no tiene forma 
de elevarse por encima de sí mismo: “Legislador de un mundo al que ha dado a luz su propia 
mente, es en adelante prisionero de su propia obra, y jamás escapará de ella” (ibid., 246). 
82 Étienne Gilson, Le thomisme (Paris, 1927), 227. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

154 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

afirmar la realidad del mundo externo.83 El cardenal Mercier, por 
ejemplo, comienza con la pasividad interior en la sensación y 
luego, por un principio de causalidad, postula la realidad externa 
de los objetos de la sensación.84 

Gilson, no obstante, argumentaba que tan pronto como se rompe 
el contacto con el mundo, con las cosas realmente existentes, y se 
comienza a filosofar sólo a partir del pensamiento, jamás podrá 
volver uno a reunirse con el mundo, a pesar de las mejores 
intenciones realistas. Nunca puede cruzarse el puente 
epistemológico de la existencia cognitiva a la real. En lugar de esto, 
Gilson defendía un “realismo metodológico,” en el que los objetos 
sensibles se nos dan en el pensamiento como no dependientes del 
pensamiento. Captamos inmediatamente tanto la realidad (la 
existencia) como la naturaleza de un objeto. Gilson argumentaba 
que la sensación trae consigo una conciencia irresistible de que lo 
que presenta es algo que realmente existe fuera de la mente. La 
experiencia sensible penetrada por el intelecto nos proporciona 
una certeza evidente de la realidad del mundo exterior.85 

A la estela de Descartes, la modernidad se hundió en el idealismo 
porque malentendió la naturaleza del conocimiento. La 
modernidad no puede abordar las cosas en sí mismas, ni entender 
cómo pueden ser epistemológicamente anteriores a los 
pensamientos y las palabras. Lo que la modernidad encuentra 
incomprensible es que la cosa significada pueda ser 
epistemológicamente anterior a un signo, por lo que afirma que el 

 
83 El desacuerdo con los tomistas sobre si conocemos sólo una semejanza o representación 
de las cosas o las cosas mismas fue el comienzo de un debate que preocupó a Gilson en la 
década de 1930. El padre Phelan, que se formó en Lovaina, animó a Gilson a responder 
enérgicamente a quienes estaban en desacuerdo con su tercera edición de Le thomisme. La 
respuesta de Gilson tomó la forma de dos colecciones de artículos: Methodical Realism: A 
Handbook for Beginning Realists, trad. al inglés de Philip Trower (San Francisco, 2011) y 
Thomist Realism and the Critique of Knowledge. Gilson jamás modificó su posición en las 
ediciones posteriores de Le thomisme. Véase Shook, Étienne Gilson, 170–171, 187–188, 196–
197. El intento de combinar “la filosofía crítica de Kant con el realismo trascendental y el 
teísmo del Aquinate […] conocido como ‘tomismo trascendental’, aunque muy extendido en 
su influencia entre los teólogos, nunca fue tomado muy en serio por los filósofos” (John J. 
Haldane, “Thomism” en Routledge Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward Craig [Nueva 
York, 1998], 384). 
84 Gilson, Methodical Realism, 38–44. 
85 En cuanto a “la insistencia de Gilson sobre el origen y la base sensorial del conocimiento 
humano” como se encuentra en las primeras ediciones de El tomismo, véase Schmitz, What 
Has Clio to Do with Athena?, 8. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 155 

lenguaje precede al pensamiento en el desarrollo del conocimiento 
humano. Si bien es innegable que el pensamiento se transmite de 
generación en generación, una cosa misma no es cambiada por 
nuestro pensamiento acerca de ella. Más bien, el lenguaje, así como 
la hermenéutica, es controlado por el pensamiento para asegurar 
su corrección, y el pensamiento es controlado por las cosas.86 Las 
acusaciones de que el realismo de Gilson es “ingenuo” parecen 
estar fuera de lugar, ya que la doctrina que se encuentra en santo 
Tomás y Aristóteles es una investigación sobre la cognición 
humana que es a la vez profunda y penetrante. Si Joseph Owens 
tiene razón (y creo que la tiene), el realismo metodológico sigue 
siendo válido hoy para entender nuestro propio mundo 
contemporáneo, así como para entender cualquier otro mundo o 
cualquier otra filosofía. […] [Está] sorprendentemente al día.”87 

La insistencia de Gilson de que al conocer las cosas “encontramos 
el ser de sustancias concretas cuyas cualidades sensibles afectan 
nuestros sentidos” sentó las bases para el tercer componente de su 
síntesis, a saber, el acto metafísico de ser, o esse, que constituye el 
corazón mismo de la realidad para santo Tomás.88 Esta convicción 
es consistente con la filosofía cristiana de Gilson y su realismo 
metodológico. Para Gilson, la historia muestra que trabajar como 
teólogo, con el nombre de Dios como “Yo soy el que soy” del libro 
del Éxodo, permitió a Santo Tomás modelar una metafísica en la 

 
86 Joseph Owens, “Aristotle and Aquinas” en The Cambridge Companion to Aquinas, ed. 
Norman Kretzmann y Eleonore Stump (Cambridge, 1993), 56–57; Gilson, Methodical 
Realism, 77, 128–129; Linguistics and Philosophy, 63–79. 
87 Owens, “Aristotle and Aquinas,” 57. Aunque consciente de los altibajos de la filosofía 
aristotélica y tomista en la historia, Owens reconocía la necesidad de seguir trabajando en 
la teoría del conocimiento de Santo Tomás: “La cuestión epistemológica básica, a saber, 
cómo las cosas externas a la cognición pueden ser del todo idénticas al conocedor en el 
actualidad de la cognición, todavía requiere un estudio cuidadoso” (Joseph Owens, “Neo-
Thomism and Christian Philosophy” en Thomistic Papers VI, ed. John F.X. Knasas [Houston, 
1994], 50). En una línea similar, Gilson sostuvo que se necesitaría más trabajo en la 
metafísica tomista, que en el futuro dependerá de la existencia o ausencia de teólogos con 
formación en las ciencias duras. La metafísica de santo Tomás ya no podría tomar su punto 
de partida del mundo aristotélico o tomista y tendría que partir de los conocimientos 
actuales de la física. Véase Gilson, The Philosopher and Theology, 232; Stanley L. Jaki, “Gilson 
and Science” en Saints, Sovereigns, and Scholars: Studies in Honor of Frederic D. Wilhelmsen, 
ed. R.A. Herrera, James J. Lehrberger y M.E. Bradford (Nueva York, 1993), 42–43. 
88 Gilson, Thomist Realism and the Critique of Knowledge, 205–206. Véase Desmond J. 
FitzGerald, “Étienne Gilson: From Historian to Philosopher” en Thomistic Papers II, ed. 
Leonard A. Kennedy y Jack C. Maler (Houston, 1986), 29–58. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

156 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

que el acto puro de ser de Dios es su esencia, del cual todo lo que 
existe recibe su sustento.89 También le permitió desarrollar una 
epistemología en la que, al conocer lo que existe, llegamos a 
conocer lo que es efecto de Aquel que simplemente es el ser por sí. 
Gilson consideraba que la metafísica de la creación y el realismo 
epistemológico de santo Tomás tienen sumo sentido filosófico 
porque mantienen la existencia y autonomía de un orden natural. 
Tal orden da lugar a capacidades naturales en las creaturas, que 
son filosóficamente más respetables que la asistencia divina que 
escapa al alcance de la razón. Y dado que el acto de ser es la capa 
más profunda de la realidad, así como el atributo supremo de la 
divinidad, a su luz podemos seguir manteniendo como verdadero 
todo lo que es verdadero en otras filosofías, sin excepción, y 
aprender verdades sobre Dios, la naturaleza y el hombre, que no 
podemos sostener de otra manera.90 Gilson consideraba la 

 
89 Algunos participantes recientes en el debate antiguo, pero en curso, sobre la filosofía 
cristiana acusan a Gilson de difuminar la línea entre filosofía y teología, y de socavar así la 
piedra angular del proyecto intelectual de Tomás de Aquino. Éstos interpretan a Gilson 
como si sugiriese que las penetraciones supuestamente filosóficas del Aquinate en realidad 
habían sido sacadas de la revelación bíblica y, por lo tanto, se basarían en la fe, lo que haría 
imposible que la filosofía tomista se dirigiese a los no cristianos, arrastrándola hacia algo 
parecido al fideísmo. Véase, por ejemplo, Ralph McInerny, Praeambula Fidei: Thomism and 
the God of the Philosophers (Washington, DC, 2006), ix. “Se puede plantear la cuestión de si 
una especie de metodología fideísta ha entrado en el pensamiento posterior de Gilson, ya 
que parece hacer que la especificación filosófica natural de la inteligencia humana dependa 
directamente de los objetos que conocemos a la luz de la fe” (Joseph White, Wisdom in the 
Face of Modernity [Washington, DC, 2009], 131; véase 129–132). Gilson admitía que las 
penetraciones filosóficas del Aquinate podían alcanzarse con la sola razón, pero negaba que 
históricamente este fuera el caso. Gilson tampoco pensaba que la fe y la razón se opusiesen 
en principio, o que el que la razón lograse una penetración filosófica dentro de la mente 
iluminada por la fe implicaría que quedaba comprometida la integridad de la razón. Véase 
D.C. Schindler, The Catholicity of Reason (Cambridge, 2013), 290–292, 299–302. Comentaba 
Gilson sobre esta acusación: “Le phénomène le plus extraordinaire que je connaisse en ce 
sens est Doctor Communis [una reseña filosófica italiana]. […] Quand je leur cite du saint 
Thomas sur la foi, ils m’accusent de fidéisme. Non ! Mais de ‘pencher dangereusement vers 
le fidéisme’” (Henri de Lubac y Étienne Gilson, Lettres de M. Étienne Gilson adressées au P. 
Henri de Lubac [París, 1986], 54). Gilson subrayaba también un aspecto de la situación 
paradójica actual: “[L]as pruebas de la existencia de Dios, que Santo Tomás quería que 
fuesen simples y elementales, se han convertido en “un ‘misterio’ para nuestro tiempo.” Hay 
desacuerdo incluso entre los tomistas en cuanto a su significado y valor, y cualquiera que 
siga hoy la posición de santo Tomás de que muy pocos pueden entender las pruebas de la 
existencia de Dios “es sospechoso de fideísmo o semifideísmo” (Gilson, Thomism: The 
Philosophy of Thomas Aquinas, trad. al inglés de Laurence K. Shook y Armand Maurer, EGS 
24 [Toronto, 2002], 75). 
90 Gilson, The Spirit of Medieval Philosophy, 138–141; Philosopher and Theology, 234. A pesar 
de la centralidad de la noción de existencia en el Aquinate, muchos de sus célebres 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 157 

metafísica existencial del Aquinate como la interpretación más 
profunda y honda de la noción de ser que haya jamás propuesto 
filosofía alguna. 

Cualquiera de los tres componentes de la síntesis original de 
Gilson—(1) un realismo filosófico y (2) una metafísica existencial 
del ser (esse) como (3) incrustado en el seno de la teología 
cristiana—habría sido suficiente para hacer de Gilson una figura 
eminente del pensamiento del siglo XX.91 El situar los logros 
filosóficos de Gilson dentro del contexto más amplio de haber 
establecido un instituto interdisciplinario de renombre mundial y 
de haber proporcionado con éxito a la filosofía medieval un estatus 
científico e institucional, justifica sin duda su designación como un 
gigante sin precedentes en el campo de los estudios medievales, un 
historiador de la filosofía de primer rango, y un pensador 
excepcional cuya amplia gama de obras originales constituye una 
contribución perdurable a la filosofía.92 

Referencias 

 
comentaristas no se dieron cuenta de la importancia que tiene en su pensamiento, como 
ocurrió a Gilson mismo durante muchas décadas. Gilson desarrollaría de manera vacilante 
su interpretación de la noción de ser de santo Tomás en sus conferencias sobre Dios y la 
filosofía, la presentaría en la quinta edición de El tomismo y la ampliaría brillantemente en 
El ser y algunos filósofos. 
91 “Gilson, historien, occupe une place importante dans l’histoire de la philosophie, puisque 
ceux qui font cette histoire ne peuvent ignorer ses recherches et ses interprétations. Gilson, 
philosophe, mérite un chapitre dans celle de la pensée contemporaine, si les modes du jour 
ne sont pas un principe de sélection” (Henri Gouhier, “Discours de réception à l’Académie 
française, séance du jeudi 22 novembre 1979,” La documentation catholique 77 [20 de abril 
de 1980]: 372). “La fécondité de l’œuvre de Gilson, en dépit de travaux récents qui en ont 
fait vieillir certaines thèses, demeure intacts en ce que les questions philosophiques 
essentielles qu’il a posées restent les nôtres” (Vincent Carraud, L’invention du moi [París, 
2010], 2). 
92 Gilson ha sido descrito como uno de los tres “grandes filósofos” del siglo XX; los otros dos 
son Jacques Maritain y Henri Bergson (según Adler, informaba Gary Dunn; véase Peter 
Redpath, “A Tribute to Mortimer J. Adler,” 
https://greatbooksblog.wordpress.com/2010/01/02/a-tribute-to-mortimer-j-adler-by-peter-
redpath/, acceso 4 de enero de 2018): “la figura más llamativa del pensamiento católico en 
el último siglo” (Wilhelmson, “Foreword” en Thomist Realism and the Critique of Knowledge, 
7), “posiblemente el más grande filósofo cristiano desde Tomás de Aquino” (Stanley L. Jaki, 
Science and Religion: A Primer [Pinckney, MI, 2004], 27), y como historiador / filósofo cuyo 
trabajo “recibió un reconocimiento más amplio en círculos académicos no católicos que el 
trabajo de cualquier otro intelectual católico del siglo XX” (Jaki, “Introduction” en Gilson, 
Methodical Realism, 11). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

158 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Ariew, Roger. Descartes among the Scholastics. Leiden: Brill, 2011. 

Averoldi, Maria. “Lucien Lévy-Bruhl or an Inherent Ambiguity”. Caderno de Pesquisa (São 
Luís) 19, 3 (2012): 23–24 n4. 
www.periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/cadernosdepesquisa/article/view/11
46/2587, acceso el 15 de marzo de 2017. 

Bergson, Henri. Œuvres. Editado por André Robinet. París: PUF, 1984. 

Berkhout, Carl T. “Medieval Research Centers in North America”. En Medieval Studies in 
North America: Past, Present and Future, editado por Francis G. Gentry y Christopher 
Kleinheinz. Kalamazoo : Western Michigan Univ Medieval, 1982. 

Bonino, Serge-Thomas. “Historiographie de l’école thomiste : Le cas Gilson”. En Saint 
Thomas au XXe siècle : Actes du colloque du centenaire de la “Revue thomiste” (1893–
1992), Toulouse, 25–28 mars 1993, editado por Serge-Thomas Bonino. París: Editions 
Saint-Paul, 1994. 

Borghesi, Massimo (ed.). Mon cher collègue et ami : Lettres d’Étienne Gilson à Augusto Del 
Noce (1964–1969). París: Parole et Silence, 2011. 

Bradley, Denis J.M. Aquinas on the Twofold Human Good: Reason and Human Happiness in 
Aquinas’s Moral Science. Washington, DC : Catholic University of America Press, 
1997. 

Carraud, Vincent. L’invention du moi. París: PUF, 2010. 

Cazeneuve, Jean. Lucien Lévy-Bruhl. Traducción. al inglés de Peter Rivière. Nueva York : 
Harper Torchbooks, 1972. 

Chenu, M. Dominique. “L’interprète de saint Thomas d’Aquin”. En Étienne Gilson et nous : 
La philosophie et son histoire, editado por Monique Couratier. París: Vrin, 1980. 

Colish, Marcia L. Remapping Scholasticism. EGS 21. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval 
Studies, 2000. 

Courtenay, William. Changing Approaches to Fourteenth-Century Thought. EGS 29. Toronto: 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 2007. 

D’Alverny, Marie-Thérèse. “Actualité de la pensée d’Étienne Gilson, Collège de France : 28–
29 Mai 1979”. Cahiers de civilisation médiévale 22, no. 88 (1979) : 432. 

D’Alverny, Marie-Thérèse. “Nécrologie : Étienne Gilson (1884–1978)”. Cahiers de civilisation 
médiévale 22, no. 88 (1979): 428. 

D’Alverny, Marie-Thérèse, y Chenu, M. Dominique. “In Memoriam Étienne Gilson”. Archives 
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 45 (1978) : i–iv. 

De Lubac, Henri y Gilson, Étienne. Lettres de M. Étienne Gilson adressées au P. Henri de 
Lubac. París: Cerf, 1986. 

De Wulf, Maurice. “Thèse de M. É. Gilson, agrégé de philosophie”. Revue de métaphysique et 
de morale 21 (suplemento de julio de 1913): 19–32. 

De Wulf, Maurice. Reseña del Index scolastico-cartésien de Étienne Gilson. Revue néo-
scolastique de philosophie 20, no. 78 [1913]: 246. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.cuapress.org/search-results/?imprint=catholic-university-of-america-press


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 159 

Edie, Callistus James. “The Writings of Étienne Gilson Chronologically Arranged”. En 
Mélanges offerts à Étienne Gilson (Toronto/Paris : Pontifical Institute of Mediaeval 
Studies/J. Vrin, 1959): 19–34. 

Fafara, Richard J. “Étienne Gilson’s Early Study of Nicolas Malebranche”. The Modern 
Schoolman 74, no. 3 (1997): 180–181. 

Fafara, Richard J. “Gilson and Pascal”. Studia Gilsoniana 3 (2014): 25–49. 

Febvre, Lucien. “Histoire des idées, histoire des sociétés : Une question de climat”. Annales 
: Économies, sociétés, civilisations 1, no. 2 [1946] : 158–159. 

Febvre, Lucien. “Marc Bloch et Strasbourg”. En Combats pour l’histoire. París: Pocket, 1995. 

Febvre, Lucien. “Marc Bloch”. En Architects and Craftsmen in History: Festschrift für Abbot 
Payson Usher, 75–84. Tubinga: J.C.B. Mohr, 1956. 

Fink, Carole. Marc Bloch: A Life in History. Nueva York: Cambridge University Press, 1989. 

FitzGerald, Desmond J. “Étienne Gilson: From Historian to Philosopher”. En Thomistic 
Papers II, editado por Leonard A. Kennedy y Jack C. Maler, 29–58. Houston: Center 
for Thomistic Studies, 1986. 

Friedman, Susan W., Marc Bloch, Sociology and Geography: Encountering Changing 
Disciplines. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. 

Gilson, Étienne y Gouhier, Henri. The Malebranche Moment: Selections from the Letters of 
Étienne Gilson & Henri Gouhier (1920–1936). Edición y traducción al inglés de 
Richard J. Fafara. Marquette Studies in Philosophy 48 (Milwaukee, 2007). 

Gilson, Étienne y Langan, Thomas. Modern Philosophy: Descartes to Kant. Nueva York: 
Random House, 1963. 

Gilson, Étienne, “Bergson, le privilège de l’intelligence,”. Nouvelles littéraires 3 (13), 11 de 
mayo de 1967. 

Gilson, Étienne. “Bergson”. Radio diffusion française, 24 de enero de 1966; transcrito por 
Jacqueline, 2 (Gilson Archives, Toronto). 

Gilson, Étienne. “Compagnons de route”. En Étienne Gilson: Philosophe de la chrétienté. París: 
Vrin, 1949. 

Gilson, Étienne. “Conseils de lecture”. En Saint Thomas d’Aquin (París: Vrin, 1925). 
Reimpreso como Saint Thomas moraliste (París: Vrin, 1974). 

Gilson, Étienne. “In Memoriam R.P. Gabriel Théry, O.P. (1891–1959)”. Archives d’histoire 
doctrinale et littéraire du moyen âge 26 (1959): 7–8. 

Gilson, Étienne. “In Quest of Species” en Three Quests in Philosophy, ed. Armand Maurer. 
Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 2008. 

Gilson, Étienne. “L’étude des philosophes arabes et son rôle dans l’interprétation de la 
scolastique”. En Proceedings of the Sixth International Congress of Philosophy 
(Universidad de Harvard, 13–17 de septiembre de 1926), editado por Edgar S. 
Brightman. Nueva York: Longmans, Green and Co, 1927. 

Gilson, Étienne. “La notion de philosophie chrétienne”. Bulletin de la société française de 
philosophie, 31, no. 2 (1931): 43. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

160 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Gilson, Étienne. “La signification historique du thomisme”. En Études de philosophie 
médiévale (Estrasburgo: Commission des publications de la Faculté des lettres, 1921. 

Gilson, Étienne. “Le Descartes de L. Lévy-Bruhl”. Revue philosophique de la France et de 
l’étranger 147 (1957): 432–451. 

Gilson, Étienne. “Le moyen âge et le naturalisme antique”. Archives d’histoire doctrinale et 
littéraire du moyen âge 7 (1932): 5–6. 

Gilson, Étienne. “Les sources gréco-arabes de l’augustinisme avicennisant”. Archives 
d’histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 4 (1929): 5–149. 

Gilson, Étienne. “Lettre de M. Gilson”. Bulletin de la société française de philosophie 23, no. 1 
(1923): 46–48. 

Gilson, Étienne. “Mon ami Lévy-Bruhl, philosophe, sociologue, analyste des mentalités”. Les 
nouvelles littéraires, 18 de marzo de 1939, 1. 

Gilson, Étienne. “On Behalf of the Handmaid”. En Theology of Renewal, editado por L.K. 
Shook. Montreal, Palm Publishers, 1968. 

Gilson, Étienne. “Remarques sur l’expérience en métaphysique”. En Actes du XIe Congrès 
international de philosophie: Bruxelles 20–26 août 1953. Ámsterdam: North-Holland 
Publishing Company, 1953. 

Gilson, Étienne. “Souvenir de Bergson”. Revue de métaphysique et de morale 64, no. 2 (1959): 
129, 18. 

Gilson, Étienne. “St Michael’s Establishes Institute of Mediaeval Studies”. The University of 
Toronto Monthly 28, no. 3 (diciembre de 1927): 119. 

Gilson, Étienne. “Sur le positivisme absolu”. Revue philosophique de la France et de l’étranger 
68 (1909): 63–65. 

Gilson, Étienne. “The Glory of Bergson”. Thought 22, no. 87 (diciembre de 1947): 583. 

Gilson, Étienne. Being and Some Philosophers, 2ª edición, corregida y aumentada. Toronto: 
Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1952. 

Gilson, Étienne. Dante et Béatrice: Études dantesques. París: Vrin, 1974. 

Gilson, Étienne, Dante the Philosopher. Traducido al inglés de David Moore. Nueva York: 
Harper Torchbooks/The Academy Library/Harper & Row, 1963. 

Gilson, Étienne. Discours prononcés dans la séance publique tenue par l’Académie française 
pour la réception de M. Étienne Gilson, le jeudi 29 mai 1947. París: Vrin, 1947. 
Reimpreso bajo el título “Réception de M. Étienne Gilson à l’Académie française,” 
Une semaine dans le monde, 31 de mayo de 1947, 7. 

Gilson, Étienne. Études sur le rôle de la pensée médiévale dans la formation du système 
cartésien. París: Vrin, 1930. 

Gilson, Étienne. From Aristotle to Darwin and Back Again: A Journey in Final Causality, 
Species, and Evolution. Traducido al inglés de John Lyon. (Notre Dame: Ignatius 
Press, 1984. 

Gilson, Étienne. God and Philosophy. New Haven: Yale University Press, 1941. 

Gilson, Étienne. Heloise and Abelard. Traducido al inglés de L.K. Shook. (Chicago: H. Regnery 
Co., 1951. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://openlibrary.org/publishers/H._Regnery_Co.
https://openlibrary.org/publishers/H._Regnery_Co.


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 161 

Gilson, Étienne. Index scolastico-cartésien: Petite thèse pour le doctorat présentée à la Faculté 
des Lettres de l’Université de Paris. París: Vrin, 1912. 

Gilson, Étienne. L’esprit de la philosophie médiévale. 2 vols. París: Vrin, 1932. 

Gilson, Étienne. La liberté chez Descartes et la théologie: Grande thèse pour le doctorat 
présentée à la Faculté des Lettres de l’Université de Paris. París: Vrin, 1923. 

Gilson, Étienne. La philosophie au moyen âge, des origines patristiques à la fin du XIVe siècle. 
2ª ed. Paris: Vrin, 1944. 

Gilson, Étienne. La société de masse et sa culture. París: Vrin, 1967. 

Gilson, Étienne. Le thomisme: Introduction à la philosophie de saint Thomas d’Aquin, 6ª ed. 
París: Vrin, 1965. 

Gilson, Étienne. Le thomisme: Introduction au système de Thomas d’Aquin. Estrasburgo: 
Commission des publications de la Faculté des lettres, 1919. 

Gilson, Étienne. Linguistics and Philosophy: An Essay on the Philosophical Constants of 
Language. Traducción al inglés de John Lyon (Notre Dame: Ignatius Press, 1988). 

Gilson, Étienne. Methodical Realism: A Handbook for Beginning Realists. Traducción al inglés 
de Philip Trower (San Francisco: Ignatius Press, 2011). 

Gilson, Étienne. Painting and Reality. Nueva York: Meridian Books, 1957. 

Gilson, Étienne. Pour un ordre catholique. París: Vrin, 2013. 

Gilson, Étienne. The Arts of the Beautiful. Nueva York: Meridian Books, 1965. 

Gilson, Étienne, The Arts of the Beautiful; Forms and Substances in the Arts. Traducción 
Salvator Attanaseo. Nueva York: Charles Scribner's Sons, 1966. 

Gilson, Étienne. The Choir of Muses. Traducción al inglés de Maisie Ward (Nueva York: Sheed 
and Ward, 1953. 

Gilson, Étienne. The Church Speaks to the Modern World: The Social Teachings of Leo XIII. 
Nueva York: Arouca Press, 1954. 

Gilson, Étienne. The Philosopher and Theology. Traducción de Cécile Gilson. Nueva York: 
Random House, 1962. 

Gilson, Étienne. The Philosophy of St Bonaventure. Traducción al inglés de Illtyd Trethowan 
y Frank Sheed. Londres: London, Sheed & Ward, 1940. 

Gilson, Étienne. The Spirit of Medieval Philosophy. Traducción A.H.C. Downes. Nueva York: 
Scribner's Sons, 1934. 

Gilson, Étienne. The Unity of Philosophical Experience. San Francisco: Ignatius Press, 1999. 

Gilson, Étienne. Thomism: The Philosophy of Thomas Aquinas. Traducción al inglés de 
Laurence K. Shook y Armand Maurer, EGS 24. Toronto: Pontifical Institute of 
Mediaeval Studies, 2002. 

Gilson, Étienne, Thomist Realism and the Critique of Knowledge. Traducción al inglés de Mark 
A. Wauck. San Francisco: Ignatius Press, 2012. 

Gouhier, Henri. “Discours de réception à l’Académie française, séance du jeudi 22 novembre 
1979,” La documentation catholique 77 (20 de abril de 1980): 372. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Étienne Gilson, Formación y Realización 

162 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Gouhier, Henri. “Étienne Gilson et la vitalité de l’esprit”. Ecclésia 134 (mayo de 1960) : 49. 

Gouhier, Henri. “Étienne Gilson historien et philosophe”. En Études sur l’histoire des idées 
en France depuis le XVIIe siècle. París: Vrin, 1980. 

Guth, Paul. “Rencontre avec Gilson”. Le littéraire, 28 de diciembre de 1946, 3. 

Haldane, John J.. “Thomism”. En Routledge Encyclopedia of Philosophy, ed. Edward Craig. 
Nueva York: Routledge, 1998. 

Jaki, Stanley L. “Étienne Gilson, Critic of Positivism”. The Thomist, 71, no. 2 (2007): 199–220. 

Jaki, Stanley L., “Gilson and Science” en Saints, Sovereigns, and Scholars: Studies in Honor of 
Frederic D. Wilhelmsen. Editado por. R.A. Herrera, James J. Lehrberger y M.E. 
Bradford. Nueva York: Peter Lang Inc., International Academic Publishers, 1993. 

Jaki, Stanley L. “Gilson’s Use of History in Philosophy”. En Thomistic Papers V, editado por. 
Thomas A. Russman. Houston: Univ of Notre Dame Press, 1990. 

Jaki, Stanley L. Science and Religion: A Primer. Pinckney, 2004. 

Langan, Thomas, y Maurer, Armand A. Recent Philosophy: Hegel to the Present. Nueva York: 
Random House, 1966. 

Lefèvre, Frédéric. Une heure avec Étienne Gilson. París: Vrin, 1925. 

Lévy-Bruhl, Lucien. La morale et la science des mœurs. París, 1903, 
https://dx.doi.org/doi:10.1522/cla.lel.mor. 

Maurer, Armand A., “The Legacy of Étienne Gilson”. En One Hundred Years of Thomism, 
Aeterni Patris and Afterwards: A Symposium, editado por Victor B. Brezik. Houston: 
CENTER FOR THOMISTIC STUDIES, 1981. 

McGrath, Margaret. Étienne Gilson: A Bibliography/Une bibliographie. Étienne Gilson Series 
[EGS] 3. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1982. 
https://doi.org/10.33137/pbsc.v21i1.17513. 

McInerny, Ralph. Praeambula Fidei: Thomism and the God of the Philosophers. Washington: 
The Catholic University of America Press, 2006. 

Merrlié, D. “Lévy-Bruhl et Durkheim”. Revue philosophique 4, no. 179 (1989): 493. 

Murphy, Francesca Aran. “Gilson and Chenu: The Structure of the Summa and the Shape of 
Dominican Life”. New Blackfriars 85, no. 997 (May 2004): 290–303. 

Nichols, Aidan. Conversation of Faith and Reason: Modern Catholic Thought from Hermes to 
Benedict XVI (Chicago: Hillebrand, 2009). 

Noone, Timothy B. Of Angels and Men: Sketches from High Medieval Epistemology, EGS 34. 
Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 2010. 

Owens, Joseph, “Aristotle and Aquinas”. En The Cambridge Companion to Aquinas, editado 
por Norman Kretzmann y Eleonore Stump. Cambridge: Cambridge University Press, 
1993. 

Owens, Joseph. “Neo-Thomism and Christian Philosophy”. En Thomistic Papers VI, editado 
por John F.X. Knasas. Houston: Center for Thomistic Studies, 1994. 

Pegis, Anton C. (ed.). A Gilson Reader: Selections from the Writings of Étienne Gilson. Image 
Books: Garden City, 1957. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Richard Fafara 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 163 

Péguy, Charles. “Un nouveau théologien : M. Ferdinand Laudit”. En Œuvres en prose, 1909–
1914, ed. Marcel Péguy. París, 1957. 

Redpath, Peter A. “A Tribute to Mortimer J. Adler,” 
https://greatbooksblog.wordpress.com/2010/01/02/a-tribute-to-mortimer-j-adler-by-
peter-redpath/, acceso 4 de enero de 2018. 

Schindler, D.C. The Catholicity of Reason. Cambridge: Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 2013. 

Schmitz, Kenneth L., What Has Clio to Do with Athena? Étienne Gilson, Historian and 
Philosopher, EGS 10. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 1987. 

Shea, William. Reseña del Index scolastico-cartésien de Étienne Gilson, Isis 72, no. 1 (1981): 
141, https://doi.org/10.1086/352703. 

Shook, Laurence K. Étienne Gilson, EGS 6. Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, 
1984. 

Synan, Edward A. “Gilson Remembered”. En The Catholic Writer: Papers Presented at a 
Conference Sponsored by the Wethersfield Institute, New York City, Sept. 29–30, 1989, 
ed. Ralph McInerny. San Francisco: Ignatius Press, 1991. 

Vincelette, Alan. Recent Catholic Philosophy: The Twentieth Century. Milwaukee: Marquette 
Univ Press, 2011. 

Weiss, Paul. “Lost in Thought: Alone with Others”. En The Philosophy of Paul Weiss, editado 
Lewis Edwin Hahn. Chicago: Library of Living Philosophers, 1995. 

White, Joseph. Wisdom in the Face of Modernity (Washington: The Catholic University of 
America Press, 2009. 

 

El autor 

Richard Fafara es Doctor en filosofía por la Universidad de Toronto, 
donde asistió a las conferencias públicas de Étienne Gilson. Obtuvo una 
licenciatura en Estudios Clásicos en la Universidad de Seton Hall y una 
maestría en filosofía por la Universidad de Toronto. Es presidente de la 
Junta Asesora de la Sociedad Internacional Étienne Gilson y miembro del 
Instituto Adler-Aquinas. Ha enseñado filosofía en la Universidad de New 
Brunswick, en St. John, Universidad de Saskatchewan, Universidad 
George Washington, Universidad George Mason y Northern Virginia 
Community College.rjfafara@gmail.com 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:College.rjfafara@gmail.com




Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 165 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 165-195 

 Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index  

 Recibido: 22 de junio de 2024 - Aceptado: 31 de agosto de 2024 

 https://doi.org/10.48162/rev.35.055  

 
 

 
 

Subirse a hombros de gigantes para pulir la 
enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana1 
Standing On the Shoulders of Giants to Refine Gilson’s Teaching 

About Christian Philosophy 

 Peter A. Redpath 
 Aquinas School of Leadership, LLC  

Cofundador de la Gilson Society (USA): 
The International Étienne Gilson Society 

redpathp@gmail.com  

Sumario 
1. Introducción: Definición genérica de filosofía como una empresa 

individual y cultural. 
2. La historia como laboratorio filosófico que mide los actos 

filosóficamente factibles, o el ejercicio de la Filosofía. 
3. Cuán temprano, en los debates franceses acerca de la filosofía 

cristiana, Gilson adoptó históricamente una distinción mariteniana 
para comprender los actos filosóficamente realizables. 

4. Algunas observaciones y postulados acerca de los principios que 
Gilson utilizó históricamente para examinar la actividad filosófica. 

 
1 El siguiente artículo histórico es una revisión ampliada de una ponencia que presenté en 
una sesión plenaria con motivo de la celebración del 150 aniversario de la fundación de la 
École Pratique des Hautes Études de París (Francia), La Sorbona (Anfiteatro Liard), un 
coloquio internacional especial patrocinado por la EPHE sobre “Étienne Gilson (1884-1978), 
Medievalista y filósofo, hombre de fe y hombre de acción”, que, a petición suya, coorganicé 
con Michel Cacouros, EPHE Maître de conférences Habilité, Sciences Historiques et 
Philologique, el 20 de septiembre de 2018. 
Agradecemos a Gabriel Martínez, miembro de Scripta Mediaevalia, por la traducción 
española del presente artículo del Dr. Redpath 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.055
https://orcid.org/0009-0002-1980-4909
mailto:redpathp@gmail.com


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

166 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

5. Algunas causas principales de los numerosos intentos fallidos de 
Gilson para explicar precisamente el significado de “filosofía 
cristiana” a sí mismo y a otros. 

6. Cómo la investigación de Armand A. Maurer sirve como partera para 
a dar a luz la plena concepción de la naturaleza de la Filosofía 
Cristiana. 

7. Reconsideración de la naturaleza de la filosofía cristiana a la luz de 
las observaciones precedentes. 

Resumen: Mi principal objetivo en este artículo es recurrir a la 
investigación de algunos estudiosos excepcionales para efectuar algunas 
precisiones a la enseñanza de Étienne Gilson sobre la naturaleza de la 
filosofía cristiana. Al hacerlo, también pretendo volver más 
comprensible cómo es posible que Gilson, desde 1931 hasta el resto de su 
vida académica, tuviera tantas dificultades a la hora de hacer inteligible 
para sí mismo y para los demás precisamente lo que había querido decir 
con el término “filosofía cristiana”. 

Palabras clave: filosofía, filosofía cristiana, filósofo, psicología, 
psicología organizacional, ciencia, género, especie 

Abstract: My main aim in this paper is to draw on the research of some 
exceptional scholars in order to make some clarifications to Étienne 
Gilson’s teaching on the nature of Christian philosophy. In doing so, I also 
intend to make it more comprehensible how it is possible that Gilson, 
from 1931 until the rest of his academic life, had so much difficulty in 
making intelligible to himself and to others precisely what he had meant 
by the term “Christian philosophy.” 

Keywords: philosophy, Christian philosophy, philosopher. 

1. Introducción: Definición genérica de filosofía como una 
empresa individual y cultural 

Con el objetivo de hacerlo más inteligible, tal como el título de mi 
artículo sugiere, en esta presentación me propongo 
fundamentalmente acudir a la investigación de algunos 
excepcionales estudiosos, a fin de realizar ciertos refinamientos a 
la enseñanza de Étienne Gilson sobre la naturaleza de la filosofía 
cristiana. El primero entre esos estudiosos, o si se quiere, 
intelectuales de gran talla, es el célebre educador estadounidense, 
y amigo de Gilson, Mortimer J. Adler. Dicho autor advierte dos 
afirmaciones de Aristóteles en torno a la investigación de la verdad 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 167 

como un “acto humano realizable”,2 siempre y en todo lugar, que 
se genera individual y culturalmente. La primera reza así: “La 
investigación de la verdad es, en parte difícil, en parte fácil. Puede 
hallarse una muestra de esto en el hecho de que, por un lado, 
ninguno es capaz por sí sólo de alcanzar la verdad lo 
suficientemente bien, mientras que, por otro, no fallamos 
colectivamente, sino que todos dicen algo de verdad sobre la 
naturaleza de las cosas y, mientras contribuimos poco o nada al 
conocimiento de la verdad individualmente, por la unión de todos 
se acumula una cantidad considerable”.3 La segunda dice de esta 
manera: “Es necesario llamar a consejo los puntos de vista de 
nuestros predecesores, para que podamos beneficiarnos de todo lo 
que sea bueno en sus sugerencias y evitar sus errores”.4 

Al menos tácitamente, Adler entendía que para Aristóteles la 
filosofía ante todo es, por naturaleza, en su definición genérica, 
una empresa de un alma particular5, que es cooperativa y 
transgeneracional, individual y cultural (o si se quiere, un hábito 
de un espíritu concreto que se vuelve transgeneracional y 
comunal: es decir, un hábito co-operativo de un alma humana 
individual, que, análogamente considerado, es hábito cultural y 
educacional). Al comprender la filosofía de esta manera, Adler 

 
2 Mortimer J. Adler, “Pasado, presente y futuro de la filosofía”, The Great Ideas Online 899 
(enero de 2017), p. 6. Para un análisis más detallado de este tema, véase Adler The Four 
Dimensions of Philosophy: Metaphysical, Moral, Objective, Categorical (Nueva York: 
Macmillan, 1993). 
3 Aristóteles, Metafísica, trad. W. D. Ross, en Richard Mc Keon (ed.), The Basic Obras de 
Aristóteles (Nueva York: Random House, 1941), Tomo 2, cap. 1, 993b1-993b4. Citado después 
de Adler. 
4 Aristóteles, Sobre el alma, Bk. 1, cap. 2, trans. J. A. Smith, en Richard Mc Keon (ed.), Obras 
fundamentales de Aristóteles, 404a20-23. Citado después de Adler. 
5 Es difícil la traducción de esta palabra con el sentido preciso que le quiere dar el autor. En 
el original se dice “psychological enterprise”. A lo que se refiere es que la filosofía, lejos de 
ser un sistema abstracto de ideas interconexas entre sí, como una esencia aviceciana 
absoluta, es ante todo un hábito del alma, y radica en una persona concreta y existente que, 
como diría Parménides, busca la sabiduría. Para expresar dicho concepto, es necesario en 
el español traer varios a colación: filosofía es algo interior, existencial, personal, vital, 
subjetivo, (como diría Kierkegaard), en tanto es un hábito del alma. Cuando se exprese el 
concepto empresa de un alma particular o expresiones semejantes, debe entenderse, pues, 
esto. Se ha decidido la utilización de este término por la fidelidad al espíritu del texto, y no 
tanto a la letra. La utilización de la palabra “psicológico” en el español podría ser confusa, 
ya que inmediatamente nos recordaría la psicología como disciplina terapéutica. 
Lamentablemente, no hay palabra adecuada que respete la idea profunda del autor con el 
debido rigor técnico que se requiere. [N. del T.] 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

168 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

estaría reconociendo estar de acuerdo con San Bernardo de 
Chartres, para el cual la filosofía no es sino una empresa cultural 
en la que, para adentrarnos y progresar en ella, necesitamos, 
“como enanos”, pararnos sobre hombros de gigantes (sentencia 
que ha sido históricamente atribuida a Bernardo por Juan de 
Salisbury). 6 

2. La historia como laboratorio filosófico que mide los actos 
filosóficamente factibles, o el ejercicio de la Filosofía 

A partir del constante uso del término “empresa” para definir 
génericamente la actividad de la filosofía y de la historia como un 
laboratorio en el que se mide la verdad de las afirmaciones 
filosóficas por parte de Gilson, se hace evidente que éste coincide 
con Adler en forma notable en este punto particular. Tanto es así, 
que él mismo consideraba que la comprobación histórica de las 
afirmaciones filosóficas (esto es, aserciones psicológicas hechas 
por el alma humana) era un primer paso para reconocer el 
ejercicio cultural de la filosofía. Si así no fuese ¿cómo podríamos 
explicar la naturaleza de la magistral monografía de Gilson La 
Unidad de la Experiencia Filosófica? En esta obra, tras enfrentarse 
con varios experimentos históricos fallidos, en los que Gilson se 
pregunta cuántas pruebas de este tipo se han de llevar a cabo 
“antes de que los hombres consigan alguna experiencia filosófica”, 
Gilson, como buen entendedor de la psicología humana, 
diagnostica que la principal causa de los trastornos filosóficos 
contemporáneos es de índole psicológica: el intento de pensar y 
elegir de la forma en que queramos en vez de pensar y elegir de la 
forma en que podamos.7 

 
6 Ralph M. McInerny, A History of Western Philosophy, vol. 2, Philosophy from St. Augustine 
to Ockham (University of Notre Dame Press: Notre Dame, Ind. y Londres, Reino Unido, 1970), 
160. 
7 Étienne Gilson, La unidad de la experiencia filosófica (Nueva York: Charles Scribner’s Sons, 
1965, publicado por primera vez en 1937), 59. Esta obra fue reimpresa por Ignatius Press 
(San Francisco, 1999), con un "Prólogo" de Desmond J. FitzGerald. Véase también Gilson’s 
1931-1932 University of Aberdeen Gifford Lectures (publicado en francés como L’esprit de 
la philosophie médiévale ([París, J. Vrin, 1932] y en inglés como The Spirit of Medieval 
Philosophy [Nueva York, Charles Scribner’s Sons, 1932]). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 169 

3. Cuán temprano, en los debates franceses acerca de la 
filosofía cristiana, Gilson adoptó históricamente una 
distinción mariteniana para comprender los actos 
filosóficamente realizables. 

Tal como Gilson nos dice en su obra maestra metafísico/estética 
Pintura y Realidad,  predicamos “posible” en dos sentidos: en un 
primer sentido, lo predicamos para referirnos a la propiedad de 
ser concebible conceptualmente, en la que “llamamos posible a 
todo lo que no es intrínsecamente imposible -esto es, cualquier 
objeto cuya noción no sea contradictoria consigo misma”; y “en un 
segundo sentido, llamamos posible a todo lo que, después de 
concebido por la mente, puede existir verdaderamente en la 
realidad”: un acto verdaderamente realizable. 8 

Aunque Gilson no lo menciona explícitamente, la primera 
interpretación de “posible” se corresponde con un acto del alma 
abstracto: el modo abstracto, especulativo y conceptual, de 
considerar las esencias, en el que suelen incurrir los lógicos 
aristótelicos. El segundo se ajusta a un acto del alma concreto: el 
modo real de considerar que los seres humanos suelen usar 
cuando deliberan sobre diversas opciones alternativas, como 
cuando queremos realizar una acción determinada y se ve si es 
algo humanamente posible. Mientras que, una cosa o acción, si se 
la considera de forma abstracta, puede ser conceptualmente 
concebible en principio y naturaleza, si se la considera de forma 
concreta, y en la realidad y en sentido estricto, quizás no pueda ser 
capaz de existir, o de ser realizable por cualquiera, o por cualquier 
cultura o civilización, en cualquier lugar y tiempo (por ejemplo, 
estrictamente hablando, el ejercer la filosofía cristiana por un 
antiguo filósofo pagano griego). 

Es crucial, pues, advertir la distinción entre estas dos formas de 
entender posible, por dos razones: primero, porque Gilson la usa 
repetidamente para entretejer diferentes escenarios en La Unidad 
de la Experiencia Filosófica, lo que hace que este trabajo pase de 
ser un relato de experimentos psicológicos dispares en la actividad 

 
8 Étienne Gilson, Pintura y realidad, vol. 4 de las A. W. Mellon Lectures in the Fine Arts 
(Nueva York: Publicado para la Fundación Bollingen por Pantheon Books, vol. XXXV de la 
Serie Bollingen, 1958), 158. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

170 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

filosófica a ser un libro poderoso, orgánico y completo de historia 
filosófica. Segundo, porque a principios de los debates sobre la 
filosofía cristiana que se habían iniciado en Francia durante las 
primeras dédacas del siglo XX y más tarde, Gilson se referirá a esta 
doble distinción en términos acuñados por Jacques Maritain de la 
diferencia entre: 1) “el orden de la especificación” y 2) “el orden 
del ejercicio”. 

Para apoyar la primera de estas dos afirmaciones que acabo de 
hacer sobre estas dos formas de entender “posible” (abstracta y 
lógicamente, en oposición a concreta y realmente), y la forma en la 
que se refieren a los órdenes de especificación y ejercicio, 
considérese, pues, lo que Gilson dice sobre esta narración del 
relato histórico de los experimentos intelectuales que él ha titulado 
La Unidad de la Experiencia Filosófica: 

Los eventos filosóficos que hemos descrito en los capítulos 
anteriores no pueden comprenderse cabalmente bajo la sola luz 
de la biografía, de la historia literaria o incluso de la historia de 
los sistemas en los que puede observarse. Indican más bien el 
hecho de que, en cada instancia del pensamiento filosófico, tanto 
el filósofo como su doctrina particular son regladas desde arriba 
por una impersonal necesidad. En primer lugar, los filósofos son 
libres de establecer su propia serie de principios; más una vez que 
lo han hecho, ya no son capaces de pensar de la forma en que 
quieren, sino que piensan de la forma en que ellos pueden. En 
segundo lugar, parece resultar de las cosas que estamos 
discutiendo, que cualquier intento por parte de un filósofo de 
evadir las consecuencias de su propia posición está condenado al 
fracaso. Lo que el mismo se niega a decir lo dirán sus discípulos, 
si es que los tiene; si no tiene ninguno, puede que quede 
eternamente sin explicitarse, pero está ahí, y si alguien vuelve 
sobre los mismos principios, aunque sea varios siglos después, 
tendrá que enfrentarse con las mismas conclusiones. Parece, 
pues, que aunque las ideas filosóficas nunca pueden hallarse 
separadas de los filósofos y de sus filosofías, son, hasta cierto 
punto, independientes tanto de los filósofos como de sus filosofías, 
tomadas en su desnuda e impersonal necesidad, tanto de sus 
contenidos como de sus relaciones. La historia de esos conceptos 
y de sus relaciones es la misma historia de la filosofía. La filosofía 
consiste en los conceptos de los filósofos, tomados en su desnuda 
e impersonal necesidad, tanto de sus contenidos como de sus 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 171 

relaciones. La historia de esos conceptos y sus relaciones es la 
misma historia de la filosofía. 9 

En cuanto a mi segunda afirmación (“Gilson se refería a esta doble 
distinción en términos acuñados por Jacques Maritain sobre la 
diferencia entre el orden de especificación y el orden de 
ejecución”), en su Ensayo sobre la Filosofía Cristiana, Maritain 
directamente cita a Gilson en El Espíritu de la Filosofía Medieval 
como estando de acuerdo con él en este punto: 

Considera cualquier sistema filosófico. Ahora pregunta si es 
“cristiano”, y, de ser así, ¿por qué características puedes 
reconocerlo como tal? Desde el punto de vista del observador, es 
una filosofía, y por tanto, una obra de la razón. El autor es un 
cristiano, y su cristianismo, por más influencia que haya tenido 
en su filosofía, sigue siendo esencialmente distinto de él. El único 
medio del que disponemos para detectar esa acción interior es 
comparar estos datos que podemos observar exteriormente. La 
filosofía sin revelación y la filosofía con revelación. Eso es lo que 
he intentado hacer. Y puesto que únicamente la historia es capaz 
de desempeñar esta tarea, he declarado que únicamente la 
historia puede dar sentido al concepto de filosofía cristiana. […]. 
Puedo decir, pues, que la filosofía cristiana es una realidad 
objetivamente observable sólo para la historia, más una vez se ha 
establecido así su existencia, esa noción puede ser analizada en sí 
misma. Esto debería hacerse como lo ha hecho el Sr. J. Maritain; 
de hecho, estoy completamente de acuerdo con él.10 

4. Algunas observaciones y postulados acerca de los principios 
que Gilson utilizó históricamente para examinar la 
actividad filosófica 

Los hechos que más llaman la atención acerca de las distintas 
repeticiones históricas de la inexperiencia filosófica que Gilson 
recoge en su thriller filosófico La Unidad de la Experiencia 
Filosófica son: 1) los numerosos intentos fallidos de Gilson a lo 
largo de varias décadas precisamente para explicar el significado 

 
9 Gilson, La unidad de la experiencia filosófica, 301-302. 
10 Jacques Maritain, Ensayo de filosofía cristiana, trad. Edward H. Flannery (Nueva York: 
Philosophical Library, 1955), x, n. 1. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

172 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

de “filosofía cristiana” a sí mismo y a otros; y 2) lo que causó que 
esos intentos fallen. 

Pasando a considerar la primera de las varias observaciones y 
afirmaciones sobre los principios que Gilson utilizó 
históricamente para examinar la actividad filosófica, a modo de 
ejemplo, se ve que Gilson acepta con firmeza la sentencia de 
Aristóteles de que los pequeños errores cometidos en torno a los 
primeros principios en el comienzo de una investigación tienden a 
multiplicarse repetidas veces a medida que los estudios 
continúan.11 La principal razón por la cual afirmo que Gilson 
acepta esta sentencia es que él utiliza este principio en La Unidad 
de la Experiencia Filosófica como su medida de laboratorio 
histórico de la legitimidad filosófica. 

En segundo lugar, sobre las distintas repeticiones históricas de la 
inexperiencia filosófica que Gilson reúne en su trabajo, es 
necesario destacar también algunas similitudes y diferencias entre 
ellas y otros varios eventos históricos. Así, es llamativo 1) los 
numerosos intentos fallidos de Gilson para explicar durante 
décadas el significado de “filosofía cristiana” y los muchos avatares 
por los cuales pasó su definición; 2) qué fue lo que causó 
principalmente esos intentos fallidos; 3) cómo fue que Gilson 
reaccionó a esos fallos; y 4) algo crucial que podemos aprender de 
esos fallos históricos sobre la naturaleza del fracaso filosófico-
científico en general. 

5. Algunas causas principales de los numerosos intentos 
fallidos de Gilson para explicar precisamente el significado 
de “filosofía cristiana” a sí mismo y a otros 

Como sabe cualquiera que haya estudiado los cuantiosos intentos 
que Gilson efectuó a la hora de explicar el significado de “filosofía 
cristiana”, la concepción que él tenía de dicha filosofía adoptó 
varias formas de concreción. Comenzó el 21 de marzo de 1931 
cuando, en una reunión de la Société française de philosophie, él y 
Jacques Maritain intentaron defender la noción de una filosofía 

 
11 Aristóteles, Sobre los cielos, trad. J. L. Stocks, en Richard Mc Keon (ed.), The Basic Obras 
de Aristóteles, Tomo 5, Cap. 1, 271b 9-10. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 173 

cristiana en respuesta a un artículo de Émile Bréhier de 1928 en el 
que, desde la historia, Bréhier había negado su existencia.12 Este 
debate duró al menos hasta la monografía de Gilson de 1962, El 
filósofo y la teología. 

En mi opinión, por increíble que pueda parecer la siguiente 
afirmación, la causa principal de estos numerosos intentos fallidos 
es que, al igual que todas las demás figuras destacadas implicadas 
en este debate desde el principio, y al igual que los muchos 
intelectuales a los que había criticado a través de su análisis 
psicológico/filosófico, Gilson había comenzado su investigación 
escaso de experiencia filosófica: él y los que debatían con él no 
habían comprendido adecuadamente cómo Aristóteles y Santo 
Tomás habían entendido y definido con precisión “filosofía". Al no 
haber asido perfectamente esto, los diferentes participantes en el 
debate afirmaron entonces ver, o no ver, que la filosofía, y la 
filosofía cristiana, existía, o no existía, dentro de la historia 
intelectual de Occidente. 

Por ejemplo, es bien sabido que Gilson tenía asumido que lo que él 
llamaba “filosofía” se había dado en la historia como una empresa 
cultural, desde el final de la cultura griega antigua hasta la cultura 
cristiana medieval. Todo su método de laboratorio para probar la 
existencia de la filosofía dependía de la transición histórica de esta 
empresa filosófica. 

Tal como Gilson tenía entendida la situación histórica, en sentido 
estricto, los antiguos griegos eran quienes habían originado la 
filosofía, y la cultura cristiana medieval había heredado lo que los 
griegos habían originado. En realidad, no se había producido tal 
transición. Como he demostrado en mi Odisea de la sabiduría de la 
filosofía al sofisma trascendental, antes del advenimiento del 
cristianismo, los antiguos griegos habían perdido en gran medida 
su comprensión de la filosofía tal y como la habían entendido 
pensadores como Sócrates, Platón y Aristóteles. Y los primeros 
Padres de la Iglesia no estaban fundamentalmente interesados en 
comprender la naturaleza de la empresa filosófica griega 
considerada como tal; estaban interesados en ella 

 
12 Émile Bréhier, “Y-a-t-il une philosophie chrétienne”, Bulletin de la Société française de 
philosophie, 31, nº 2 (1931). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

174 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

fundamentalmente por razones apologéticas. Hasta la aparición de 
San Alberto Magno y Santo Tomás, los intelectuales católicos 
confundieron generalmente la filosofía con una o más de las artes 
liberales (¡cosa que siguen haciendo hoy en día!).13 

Además, cuando Gilson escribió La unidad de la experiencia 
filosófica, definió de manera precisa y abstracta aquello que la 
cultura cristiana había heredado de los antiguos griegos, 
especialmente de Aristóteles, de la siguiente forma: “La filosofía 
consiste en los conceptos de los filósofos, tomados en su desnuda 
necesidad impersonal tanto de sus contenidos como de sus 
relaciones”. 

Si bien había admitido que “las ideas filosóficas nunca pueden 
encontrarse separadas de los filósofos y de sus filosofías” (es decir, 
de la existencia dentro de un alma humana), inmediatamente 
sostuvo que “hasta cierto punto, estas ideas son independientes de 
los filósofos y también de sus filosofías, tomadas en su necesidad 
desnuda e impersonal tanto de sus contenidos como de sus 
relaciones”. Al hacerlo, dejaba claro que utilizaba el término 
“filosofía” de forma análoga; y cuando seguía con una definición 
específica de filosofía, dejaba igualmente claro que consideraba a 
la filosofía, independientemente de dónde existiera, 
principalmente como un sistema lógico de esencias abstractas, o 
ideas, y sus relaciones impersonales y sentimentales (no como un 
acto verdaderamente realizable, ni como un acto del alma 
humana, o mejor, de la persona humana). Además, explicitaba: “La 
historia de estos conceptos y sus relaciones es la misma historia de 
la filosofía”. 

En otras palabras, Gilson sostenía que, cuando una persona con 
saber suficiente en el campo filosófico contempla un cuerpo 
sistemático de conocimientos, un sistema de ideas o un conjunto 
de premisas lógicas dentro de la historia, esa persona está 
experienciando el ejercicio filosófico y la historia filosófica en 
ciernes. Ese no experimenta la filosofía como naturaleza pura o 
esencia abstracta especificada por su esencia abstracta. 
Experimenta el ejercicio de la filosofía en un estado concreto, 

 
13 Peter A. Redpath, Wisdom’s Odyssey from Philosophy to Transcendental Sophistry 
(Amsterdam y Atlanta: Editions Rodopi, B.V., 1997). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 175 

especificado por su estado existencial. Dado que lo que es 
realmente actual debe ser realmente posible, Gilson consideró que 
dicha experiencia era una prueba histórica del estado posible de 
la filosofía, de su posible existencia en un alma, ya sea cristiana o 
pagana. 14 

Atendiendo a la forma en que él la había descrito, la naturaleza 
pura de la filosofía se asemeja (como el colega de Gilson Anton C. 
Pegis se había referido una vez) a una especie de “esencia absoluta 
aviceniana”, que existe en algún lugar aparte del alma humana. En 
virtud, añadiría yo, de su propio esse essentiae, en una especie de 
limbo esencialista, hasta que finalmente vuelve a entrar en el 
mundo de la existencia [esse existentiae] a través del ejercicio 
dentro de un alma humana. Lo sorprendente del modo en que 
Gilson había definido la filosofía en 1937 es lo poco aristotélico y 
poco tomista que sonaba, a la par de lo idealista, esencialista y 
logicista que era. Lo irónico y paradójico del modo en que Gilson 
había definido la “filosofía” en esta monografía es que el primer 
experimento fallido que menciona en La unidad de la experiencia 
filosófica lo titula “Logicismo”. 

Resulta igualmente irónico y paradójico que, poco después de 
escribir esta obra (1937), en 1939, Gilson publicara otra, titulada El 
realismo tomista y la crítica del conocimiento, en la que afirmaba, 
en un tono mucho más personalista y realista, que la aprehensión 
sensorial del ser de las naturalezas singulares es el primer 
principio de todo conocimiento, incluido el filosófico. Así 
considerada, esta aprehensión es más próxima en su naturaleza al 
razonamiento filosófico que el principio lógico de no 
contradicción, el cual es el primer principio de todo razonamiento 
lógico, pero no de todo conocimiento. 15 

En el proceso de llegar a esta conclusión, Gilson había prestado 
especial atención al hecho de que la aprehensión del ser sensible 
implica esencialmente una conjunción de dos facultades 
cognoscitivas: la razón universal y la razón particular o cogitativa 

 
14 Anton C. Pegis, “Sub Ratione Dei: A Reply to Professor Anderson”, New Schol- asticism 39 
(1965), 154. 
15 Étienne Gilson, El realismo tomista y la crítica del conocimiento, trans. Mark A. Wauck (San 
Francisco: Ignatius Press, 1986), 197; publicado inicialmente en francés en 1939 por la 
Librairie Philosophique J. Vrin con el título Réalisme thomiste et critique de la connaissance. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

176 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

(ratio particularis o cogitativa), que, en los seres humanos, es 
análoga al sentido estimativo (instinto) de los animales brutos. 16 

Siguiendo a Santo Tomás, Gilson había sostenido que ni el intelecto 
humano ni los sentidos conocen inmediatamente la existencia o 
naturaleza de los seres sensibles. En cambio, la persona individual 
los capta mediante una conjunción de razón universal y particular. 
17 

La causa principal de todos los fracasos posteriores de Gilson, que 
duraron décadas, a la hora de explicar adecuadamente la 
naturaleza de la filosofía cristiana a sí mismo y a los demás, me 
parece que tiene tres causes. Al entrar por primera vez en este 
debate, primero, Gilson se había formado la errónea idea de que la 
filosofía, tal como la practicaban los antiguos griegos, era 
principalmente un sistema lógico de ideas, una esencia abstracta 
que se especificaba como filosófica por ser sistemáticamente 
lógica, puramente racional (no tener contradicciones 
conceptuales; por ejemplo, no mezclar premisas de fe y razón). 
Segundo, Gilson aplicado y hecho suya la interpretación 
equivocada de Maritain de la especificación por la esencia 
abstracta o pura como un acto distinto del de la especificación por 
el ejercicio, e incluso capaz de ser inteligible sin referencia previa 
a él. Tercero, ¡Gilson parece no haberse dado cuenta 
explícitamente de que, según Aristóteles y Santo Tomás, toda 
especificación de la actividad humana existe primero en el alma 
humana en un orden de ejercicio psicológico (un acto realizable) 
en relación con un objeto formal relacionado con una facultad o 
hábito del alma humana! Después de existir así, puede entonces 
ser transferida a través de un proceso intelectual por los lógicos a 
la consideración conceptual abstracta de una esencia, o definición, 
sin referencia real y explícita al ejercicio concreto. En resumen, a 
pesar de que, al menos en 1939, Gilson parece haber sido 

 
16 Étienne Gilson, El realismo tomista, 197. 
17 Étienne Gilson, El realismo tomista y la crítica del conocimiento, 171 215. Véase Santo 
Tomás de Aquino, Summa theologiae, Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici. Opera 
Omnia. Iussu Leonis XIII, Roma: Vatican Polyglot Press, 1882-, 1, q. 78, a. 4; Sobre la verdad. 
Trans. Robert W. Mulligan, J. V. McGlynn y R. W. Schmidt (3 vols., Chicago: Henry Regnery 
Company, 1952-1954), q. 2, a. 6, ad 3; Comentario a la Ética a Nicómaco de Aristóteles, Bk. 6, 
lect. 1, nn. 1118 y 1123; lect. 9, nn. 1249 y 1254-1255; A Commentary on Aristotle’s De anima, 
trans. Robert Pasnau (New Haven, Conn. and London: Yale University Press, 1999), Bk. 3, 
lect. 745. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 177 

claramente consciente de la distinción que estoy haciendo, parece 
haber olvidado temporalmente que el acto abstracto y lógico de la 
conceptualización y el acto concreto de la especificación filosófica 
son actos del alma genéricamente diferentes, actos personales que 
implican un alma humana como su generador próximo. 

Es necesario señalar aquí que, en este caso, contrariamente a los 
numerosos fracasos filosóficos que había examinado en su La 
unidad de la experiencia filosófica, Gilson no culpó de sus derrotas 
a la filosofía. Como Sócrates, se culpó a sí mismo. Esta es una 
lección sobre la experiencia filosófica que Gilson consideraba 
crucial que aprendieran todos los aspirantes a filósofos. 

Como todo buen investigador y buen científico, Gilson se había 
dado cuenta de que el fracaso filosófico es parte esencial de la 
especificación de su naturaleza genérica. Al comportarse así, a 
través de muchos pequeños fracasos, progresivamente, a lo largo 
de varias décadas, fue capaz de desechar su definición errónea de 
la naturaleza de la filosofía como principalmente un sistema de 
premisas lógicas, o un cuerpo de conocimiento (o hábito del alma 
cuyo objeto formal es un sistema de premisas lógicas) y más 
exactamente acercarse a especificar adecuadamente su definición 
como un hábito del alma cuyo género no es el mismo que el género 
del lógico. Sin embargo, a partir de 1939, si hubiera seguido con la 
concepción de la filosofía que había comenzado a articular en El 
realismo tomista y la Crítica del conocimiento, en lugar de la que 
había expresado en La unidad de la experiencia filosófica, podría 
haber mejorado su comprensión de la filosofía cristiana mucho 
antes, con incluso menos fracasos. 

6. Cómo la investigación de Armand A. Maurer sirve como 
partera para a dar a luz la plena concepción de la naturaleza 
de la Filosofía Cristiana 

Cuatro años antes de la muerte de Gilson en 1978, uno de sus dos 
alumnos más famosos, Armand A. Maurer (el otro era Joseph 
Owens) contribuyó con un artículo, desde entonces, muy poco 
leído y apreciado, titulado “La unidad de una ciencia: Santo Tomás 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

178 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

y los nominalistas”18. Si Gilson hubiera leído este artículo unos 
cincuenta años antes de que Maurer lo escribiera, sospecho que 
habría cambiado su plan táctico para explicarse a sí mismo y a los 
demás la naturaleza de la filosofía cristiana. Probablemente, lo que 
le habría llamado la atención de este artículo son dos afirmaciones 
de Maurer: primero, que Santo Tomás había entendido que el 
género, o subjectum19, del filósofo era esencialmente diferente del 
género del lógico; y segundo que la filosofía era principalmente un 
hábito del alma humana particular, no un cuerpo, o sistema, de 
conocimiento; sólo secundariamente, considerado de forma 
análoga, es un sistema lógico, o cuerpo de conocimiento. 

Aunque no lo dijo explícitamente en aquel momento, en sentido 
estricto, lo que Maurer sostenía sobre el género de la filosofía era 
lo opuesto a lo que, durante décadas, Gilson y Maritain habían 
declarado y enfatizado desde temprano sobre ella en relación con 
la filosofía cristiana como algo históricamente observable. 
(Habiendo mantenido correspondencia con Maurer en esta época 
y hasta el final de su vida, estoy convencido de que nunca había 
reconocido explícitamente esta implicación respecto a la 
enseñanza de Gilson y Maritain sobre la filosofía cristiana). Según 
Maurer, la concepción de la filosofía principalmente como un 
sistema o cuerpo de conocimiento se había originado con 
Guillermo de Ockham y sus seguidores nominalistas, no con Santo 

 
18 Maurer, Armand A. “La unidad de una ciencia: Santo Tomás y los nominalistas”. Estudios 
conmemorativos de Santo Tomás de Aquino 1274-1974. Vol. 2. Ed.-en-jefe, Armand A. Maurer. 
Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 1974. 
19 Me tomo la libertad, aquí, de traducir subject del original por subjectum en latín. En inglés 
“subject”, conserva el sentido tradicional de la palabra latina subjectum, es decir, aquello en 
torno a lo cual gira una ciencia determinada y por lo cual se especifica, en algún sentido. 
Con el correr del tiempo, esta palabra comenzó a designar la disposición intelectual y 
psicológica bajo la cual considero una cosa real. El acento, pues, no estaba ya en el objeto el 
asunto que se estudiaba, sino en el aspecto particular en que la mente lo consideraba. Por 
eso, con el correr del tiempo, sujeto designa no ya el asunto u objeto real, sino la persona 
que estudia tal objeto. En el español no queda en la palabra sujeto ningún residuo de su 
original sentido, sino todo lo contrario. Como llevaría a un sinfín de aclaraciones, y como la 
palabra en el inglés no sólo proviene del latín, sino que es usada en el específico sentido en 
el que se usa en el latín, lo más conveniente es colocarla en latín, aunque el autor no lo haya 
usado así. [N. del T.] 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 179 

Tomás de Aquino. Llamó a Ockham “su teórico y popularizador (p. 
271)”20. 

En oposición a la concepción ockhamista de la filosofía, Maurer 
afirmaba con razón que Santo Tomás había mantenido que toda 
filosofía y toda ciencia, era, ante todo, un hábito del alma humana 
particular que estudia un género real. A su vez, nota que el género 
real, filosófico o científico, consiste en algún subjectum próximo 
realmente existente, considerado abstractamente como 
generador, causa próxima, de accidentes esenciales (propiedades). 
21 

Por ejemplo, como señala el P. Charles Bonaventure Crowley, una 
forma material, para poder causar una acción limitada y, por 
tanto, ser completa como sustancia, es necesario que tenga, como 
accidente esencial, o propiedad, lo que por medio del cuerpo 
sustanciado genera: 1) límites dimensivos para sí mismo como 
sustancia material (es decir, genera una superficie material, o 
material figurado, superficie-límite, que sirve como el sujeto 
tridimensional, próximo, en el que pueden existir figuras 
realmente diferentes como propiedades, o accidentes esenciales, 
creando límites materiales para un cuerpo substanciado; el cuerpo 
sustanciado que estudia el geómetra), y 2) con y a través del cuerpo 
superficial que ha generado, genera posteriormente todas las 
propiedades cualitativas que existen en ese cuerpo superficial 
(como los órganos vivos en un cuerpo vivo) mediante las cuales 
una sustancia, a través de las facultades internas que genera, está 
capacitada para generar actos externos (cuyas acciones 
cualitativas estudia el físico). 22 

 
20 Maurer, Armand A. “La unidad de una ciencia: Santo Tomás y los nominalistas”. Estudios 
conmemorativos de Santo Tomás de Aquino 1274-1974. Vol. 2. Ed.-en-jefe, Armand A. Maurer. 
Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 1974. 
21 Étienne Gilson, El realismo tomista y la crítica del conocimiento, 171 215. Véase Santo 
Tomás de Aquino, Summa theologiae, Sancti Thomae Aquinatis Doctoris Angelici. Opera 
Omnia. Iussu Leonis XIII, Roma: Vatican Polyglot Press, 1882-, 1, q. 78, a. 4; Sobre la verdad. 
Trans. Robert W. Mulligan, J. V. McGlynn y R. W. Schmidt (3 vols., Chicago: Henry Regnery 
Company, 1952-1954), q. 2, a. 6, ad 3; Comentario a la Ética a Nicómaco de Aristóteles, Bk. 6, 
lect. 1, nn. 1118 y 1123; lect. 9, nn. 1249 y 1254-1255; A Commentary on Aristotle's De anima, 
trans. Robert Pasnau (New Haven, Conn. and London: Yale University Press, 1999), Bk. 3, 
lect. 745. 
22 Peter A. Redpath, “Editor’s Prescript”, Charles B. Crowley, Aristotelian-Thomistic 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

180 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Maurer había observado que esta concepción del género difiere 
esencialmente de la del lógico, el cual, por ejemplo, significa 
abstracta y unívocamente la esencia de una especie (como el 
animal es el género del hombre). En cambio, el género filosófico es 
el subjectum propio de distintas especies de accidentes (accidentes 
esenciales, propiedades, como la cantidad y la cualidad) y no puede 
concebirse adecuadamente sin considerar: 1) el modo en que 
existe y 2) su relación esencial con el alma humana como hábito 
numéricamente único dentro del alma. 

Si, análogamente, aplicamos la afirmación de Maurer sobre la 
existencia de estos dos tipos esencialmente diferentes de géneros 
(lógico y filosófico) como medidas de lo que Maritain y Gilson 
habían dicho repetidamente hasta el final de sus vidas sobre las 
naturalezas de la filosofía y de la filosofía cristiana como 
realidades históricamente observables, es razonable concluir que, 
al menos por implicación de sus principios, cuando hablaban de 
filosofía y de filosofía cristiana, Maurer estaría acusando a 
Maritain y a Gilson de dar cuenta de una comprensión análoga y 
secundaria, nominalista, de la filosofía y de la filosofía cristiana. 

Frente a esta concepción análoga, Maurer afirmaba que Santo 
Tomás había sostenido que “cada una de las ciencias especulativas 
tiene su propio subjectum genérico, u objeto formal, concebido a 
través de su modo único de abstracción. Cada ciencia tiene 
también sus propios principios y modo de proceder, que producen 
en el intelecto un habitus distinto del de cualquier otra filosofía”. 
23 

¡Considerada como tal, añadía Maurer, una ciencia es 
numéricamente un solo hábito del alma (¡un hábito del alma 
humana particular!) generado por actos repetidos de un objeto 
formal, o género de subjectum, en el hábito!24 Es decir, Maurer en 
esencia estaba diciendo que Santo Tomás tenía entendido, 
primeramente, que la filosofía y la ciencia, genéricamente, son 

 
Filosofía de la medida y Sistema Internacional de Unidades (SI): Correlación del 
International System of Units with the Philosophy of Aristotle and St. Thomas, ed. con 
prólogo de Peter A. Redpath (Lanham, Md., Nueva York y Londres, Reino Unido: University 
Press of America, 1996), xii-xviii. 
23 Maurer, La unidad de una ciencia: Santo Tomás y los nominalistas, 291. 
24 Maurer, La unidad de una ciencia, 271-274. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 181 

ante todo un hábito del alma particular, cuyo objeto formal, o 
subjectum (estímulo externo), es siempre un todo compuesto y 
organizado, y que es abstractamente considerado. Segundo, que, 
específicamente, las divisiones dentro de este género filosófico, o 
científico, son a su vez hábitos del alma cuyo objeto formal, 
subjectum, son también siempre un todo compuesto y organizado, 
abstractamente considerado; filosófica o científicamente, 
diferenciados por el principal interés habitual, ratio u objetivo, en 
relación con el cual considera intelectualmente el todo organizado 
que estudia. 

Por ejemplo, las ciencias de la biología y la medicina, en tanto 
ciencias genéricas del corazón humano, se diferencian entre sí 
específicamente en la medida en que una (la medicina) se interesa 
habitualmente por el corazón y pretende estudiarlo 
principalmente como generador de salud, mientras que la otra (la 
biología) se interesa habitualmente por el corazón y pretende 
estudiarlo principalmente como generador de vida. Hasta el 
momento de su muerte, no creo que Maurer llegara a comprender 
del todo que, basándose en la forma en que estaba interpretando 
la enseñanza de Santo Tomás sobre la filosofía, había dado lugar a 
una comprensión radicalmente nueva de la filosofía como un 
ejercicio intelectual interior organizado25. Como hábito del alma, 
la filosofía es esencialmente un ejercicio intelectual interior. Como 
hábito cuyo objeto formal es una organicidad genérica de especies, 
¡la filosofía se especifica como un ejercicio interno organizada por 
su objeto! 

En pocas palabras, al igual que cualquier hábito humano, Maurer 
estaba diciendo que la especificación de una filosofía, o de una 
ciencia, se da a raíz de un habitual interés fundamental en algún 
acto cualitativamente diferente, causado de forma próxima por un 
todo organizado cualitativamente diferente. Los hábitos reales y 
genéricos siempre se especifican por sus actos. Y sus actos siempre 

 
25 La traducción del término “organizational psychology” es realmente compleja. Se ha 
optado por esta pequeña paráfrasis para lograr conservar la idea de que la filosofía es un 
acto interno del alma en oposición a la concepción abstracta de la misma (significado por el 
término “interior”), de índole racional (significado por el término “intelectual”) en forma de 
hábito vital y operante (significado por el término “actividad”), que adquiere su organicidad 
y habitualidad de su objeto propio (significado por el término “organizado” en participio de 
la voz pasiva, si cabe hablar así).  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

182 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

se especifican por sus objetos formales: estímulos externos u 
objetivos principales. (De ahí que el hábito genéricamente común 
del atletismo se especifique como el hábito atlético del tenis o del 
golf por las formas cualitativamente diferentes en que los 
músculos humanos están habituados a armonizarse para generar 
diferentes actos físicos con el fin de alcanzar objetivos atléticos 
principales cualitativamente diferentes). 

Como se desprende de lo que Santo Tomás dice al comienzo de su 
Summa theologiae (1, q. 1, a. 7, respondeo) sobre la naturaleza del 
subjectum u objeto formal de una ciencia, Maurer tenía razón. Allí, 
Santo Tomás afirma que “el subjectum es a la ciencia lo que el 
objeto es a la potencia o el hábito”.26 Esto es, el subjectum, u objeto 
formal, de una ciencia considerada como hábito psicológico 
(habitus) se compara a un hábito científico del alma humana del 
mismo modo que un estímulo externo (el sonido) se compara a la 
facultad de oír. ¡Considerado como tal, es el objeto formal, el 
estímulo externo, de un hábito psicológico, un hábito del alma 
humana, el que es genéricamente diferente del objeto formal de 
los hábitos psicológicos de la lógica y la historia! 

Haciendo esta acotación desde Maurer, en modo alguno estoy 
afirmando, implicando o insinuando de Maritain y Gilson que no 
comprendieran lo que Santo Tomás había sostenido en torno a que 
la filosofía o la ciencia comporta un hábito del alma específica y 
numéricamente distinto. Sin embargo, sostengo explícitamente 
que, al hablar de filosofía y filosofía cristiana, Maritain y Gilson 
habían fallado en repetidas ocasiones en informar y subrayar lo 
que Santo Tomás había entendido principalmente por un género 
filosófico, o científico. 

Estoy afirmando que, no sólo Maritain y Gilson en numerosas 
ocasiones no mostraron y enfatizaron precisamente lo que Santo 
Tomás había querido decir a la hora de hablar de un género 
filosófico, o científico, sino también que, durante décadas, habían 
tendido a torcer su entendimiento, invertirlo y sublimarlo a un 
análoga caricatura en la que el objeto formal de la filosofía ya no 
era un subjectum actuante considerado abstractamente como un 
todo organizado, o un género real, que generaba, mediante la 

 
26 “[S]e habet subjectum ad scientiam sicut objectum ad potentiam vel habitum”. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 183 

acción armoniosa de sus partes específicas internamente 
existentes, una operación orgánica numéricamente una. En su 
lugar, se convirtió en un cuerpo estático de conocimiento, o 
sistema de premisas lógicas. Al hacerlo, tendían a reducir la 
comprensión dinámica y concreta que Santo Tomás daba a la 
filosofía en tanto ejercicio intelectual interior organizado que nace 
de la operación orgánica, hábito de estudiar las operaciones 
orgánicas, a una caricatura estática: la contemplación de esencias 
abstractamente consideradas. Décadas más tarde, Gilson se 
lamentaría indirectamente de lo que él y Maritain habían estado 
haciendo, un tanto inconscientemente, en aquel momento: 
“Generación tras generación de hombres de escuela han 
confundido el orden de los conceptos en la mente con el orden de 
las cosas en la realidad”. 27 

Al criticar la declaración de Maritain sobre la naturaleza y la 
forma de entender la filosofía con el que Gilson había estado de 
acuerdo inicialmente, no estoy negando que sea lícita la distinción 
entre “el orden de la especificación” y “el orden del ejercicio”. 
Tampoco estoy afirmando que Maritain y Gilson fueran totalmente 
ajenos a la naturaleza dinámica de la filosofía tal como acabo de 
definirla. 

Admito la distinción y niego que Maritain haya tendido 
propiamente a sostenerla y enfatizarla. Sostengo que, siempre y en 
todas partes, la especificación de un género real se da primero en 
el orden del ejercicio. Una vez que existe allí, los lógicos y otros 
pueden análogamente transponerla y pensarla en términos de una 
esencia abstracta. Precisamente porque se trata principalmente de 
un hábito del alma racional, la naturaleza de la filosofía no es, y 
nunca puede ser, especificada como una naturaleza absoluta 
(como una forma platónica o una esencia avicenniana) que exista 
separada del alma humana en algún orden de especificación 
separado del ejercicio de la racionalidad de manera real e 
individual, fundada en los sentidos. 

 
27 Étienne Gilson, “En busca de las especies”, Armand A. Maurer (ed.), Three Quests for 
Philosophy (Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies, The Étienne Gilson Series, 31, 
2008), 62. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

184 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Como prueba de esta afirmación, pongo como testigo lo que Santo 
Tomás dice en su famoso “Tratado sobre el hombre” (1, q. 77, a. 3, 
respondeo) de su Summa theologiae acerca de la especificación de 
la racionalidad humana. Allí, para posible conmoción de algunos 
lectores, Santo Tomás ubica la diferencia específica de nuestra 
racionalidad humana dentro la parte sensitiva y animal del alma 
racional, algo por sí mismo distinto a ella ¡que a veces se encuentra 
con razón y a veces sin ella! En tanto cualidad que existe 
esencialmente como propiedad accidental dentro de la 
racionalidad humana, la racionalidad filosófica –al igual que la 
racionalidad humana misma, y como toda división de un género 
realmente existente- debe ser especificada como racionalidad 
animal, dentro de su género real: la parte sensible o animal del 
alma humana. 28 

Sostengo explícitamente que, al hablar de filosofía y de filosofía 
cristiana, Maritain y Gilson habían fallado a menudo en informar 
lo que fundamentalmente Santo Tomás quiso significar por género 
filosófico o científico. Afirmo abiertamente que Santo Tomás había 
entendido la filosofía ante todo como un hábito del alma cuyo 
objeto formal es un género real abstractamente considerado, o una 
sustancia genéricamente concebida: lo que hoy llamaríamos una 
"todo organizado operativo o dinámico", un todo organizado 
abstractamente considerado como generador próximo de acción. 
Sólo secundariamente, en un sentido análogo, consideraba la 
filosofía como un “cuerpo de conocimientos”, “sistema de premisas 
lógicas” o “lógica sistemática”. 

A mi entender, a pesar de que no ha habido ningún estudioso de 
Santo Tomás antes que yo que haya sostenido nunca lo siguiente, 
es crucial entender, sobre el género real de subjectum, que Santo 
Tomás concibió como una división de la filosofía para su objeto de 
estudio, que se trata siempre de un todo compuesto, 

 
28 Santo Tomás de Aquino, Summa theologiae, 1, q. 77, a. 3 respondeo: “Sed tamen con- 
siderandum est quod ea quae sunt per accidens, non diversificant speciem. Quia enim 
coloratum accidit animali, non diversificantur species animalis per differentiam coloris, sed 
per differentiam eius quod per se accidit animali, per differentiam scilicet animae sensitivae, 
quae quandoque invenitur cum ratione, quandoque sine ratione. Unde ratio- nale et irrationale 
sunt differentiae divisivae animalis, diversas eius species con- stituentes. Sic igitur non 
quaecumque diversitas obiectorum diversificat potentias ani- mae; sed differentia eius ad quod 
per se potentia respicit.” 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 185 

jerárquicamente ordenado, formado por muchas especies, las 
cuales son cualitativamente desiguales, y van de lo más a lo menos 
perfecto, en relación con la posesión del modo perfecto de existir, 
de ser uno y de actuar. La filosofía siempre ha estudiado el 
problema de lo uno y lo múltiple en términos de relaciones 
parte/todo. El subjectum genérico de la filosofía es un todo 
organizado, u ordenado, dividido por opuestos contrarios 
desiguales (especies), más o menos perfectos, que poseen algún 
tipo de acto genérico. Este acto genérico, además, existe dentro de 
las especies como un principio de relación desigual que las une 
para llevar este acto genérico a la unidad y la perfección como su 
fin numéricamente único. 

Por ejemplo: 1) el único hábito genérico de la medicina estudia los 
opuestos contrarios de la posesión más y menos perfecta de un 
género sujeto, la salud (que se extiende, en las especies, desde los 
que tienen la salud más perfecta a los que tienen la más enferma) 
con el objetivo principal de mantener y perfeccionar la salud 
corporal y expulsar la enfermedad corporal; 2) la economía 
estudia los opuestos contrarios de la posesión más y menos 
perfecta de la riqueza (los máximamente ricos y máximamente 
pobres) para mantener y perfeccionar la riqueza económica y 
expulsar la pobreza económica; 3) la ética estudia los opuestos de 
la virtud y el vicio morales (los actos más y menos prudentes de 
elección) con el objetivo principal de mantener y perfeccionar la 
elección prudente y expulsar la elección imprudente en la 
situación individual; y 4) la política estudia los opuestos de la paz 
y la guerra (los actos más y menos perfectos de relaciones sociales 
y personales) con el objetivo principal de mantener y perfeccionar 
la paz y expulsar el conflicto dentro de una comunidad política. 

Dada la notoria naturaleza de la enseñanza de Santo Tomás acerca 
del subjectum de una ciencia o de una división de la filosofía, 
alguno podrá preguntarse fácil y razonablemente cómo es posible 
que un erudito tan familiarizado con sus obras como Gilson pudo 
haberse confundido durante tanto tiempo respecto a las 
enseñanzas de Santo Tomás sobre las naturalezas de la filosofía y 
la filosofía cristiana. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

186 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

En realidad, creo que Gilson siempre tuvo por lo menos cierto 
sentido vago de esta verdad, y que lo que primero percibimos son 
géneros y especies reales, no individuos totalmente separados, o 
simplemente totalidades sin relación con las partes, sino todos 
organizados. Si no, ¿cómo explicar las sorprendentes afirmaciones 
que hace en sus conferencias de 1972 tituladas “En busca de las 
especies” (editadas posteriormente en una monografía por 
Maurer) en las que, en respuesta a la pregunta: ¿Qué percibimos 
primero: los conjuntos o sus partes? Gilson afirma: 

Aristóteles responde: ninguno de los dos, y creo que tenía razón. 
“Lo que al principio nos parece claro y evidente -dice- son más 
bien masas confusas, cuyos elementos y principios nos son 
conocidos más tarde por el análisis”. Sorprendentemente, el 
Filósofo añade a continuación que, puesto que comienza con los 
sentidos, el conocimiento debe proceder de las generalidades a las 
particularidades, “porque es un todo lo que mejor conoce la 
percepción de los sentidos, y un género es una especie de todo, 
que comprende en sí muchas cosas, como partes”. He dicho 
“sorprendentemente” debido al dicho sensus est particularius, 
intellectus est universalium. Sólo percibimos los individuos, sólo 
conocemos los universales o, más correctamente, los individuos 
son objetos de percepción sensorial, los universales son objetos de 
cognición intelectual. 29 

Como el nudo gordiano epistemológico que Gilson trataba de 
desatar era complicado, prosiguió su intento de desenredarlo 
señalando una aparente contradicción relacionada con él, que 
inmediatamente intentó resolver. Si realmente no vemos especies, 
¿cómo se explica el que digamos cosas tales como que vemos un 
caballo, un hombre, etc.? 

Bajo la tradición de Aristóteles y de los escolásticos, tal como él los 
había entendido, Gilson respondió: 

Lo que percibo por los sentidos es en sí mismo algo particular, 
pero mi percepción de ello es algo confusa. Observándolo más de 
cerca y analizándolo, la razón se forma una noción más clara de 
ello. Visto de lejos, lo que veo es una cosa. Si se acerca, veo un 
animal; aún más cerca, un hombre. Finalmente, veo a Juan o a 
Pedro. Al final, creo que estoy percibiendo por los sentidos, no las 

 
29 Gilson, “En busca de las especies”, 37-38. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 187 

cualidades sensibles del objeto, sino su propia naturaleza. Por 
supuesto, eso es en gran medida una ilusión; pero hay algo de 
verdad en ello, y en su comentario al De anima de Aristóteles, 
Tomás de Aquino dice por qué esa ilusión está justificada hasta 
cierto punto. El mismo hombre, la misma alma, percibe por los 
sentidos y concibe por el intelecto. No hay que decir que los 
sentidos perciben esto y el intelecto concibe aquello, sino que el 
hombre conoce por los sentidos y por el intelecto. Los dos modos 
de conocimiento se comunican en la unidad del sujeto que conoce. 
En palabras del propio Tomás: “Tomado en su cumbre, el poder 
de sentir del hombre participa de algún modo en el 
entendimiento, porque en el hombre el sentido está unido al 
intelecto”. En resumen, como sé que lo que percibo es un perro, 
digo que veo un perro. Al hacerlo, sólo digo que veo lo que sé que 
estoy viendo. 30 

Si bien lo que dice Gilson sobre el hecho de que los seres humanos 
percibimos actualmente géneros y especies reales es, en parte, 
bastante profundo (tan profundo que creo que ha influido en el 
artículo del P. Maurer “La unidad de las ciencias: Santo Tomás y 
los nominalistas” que escribió unos años más tarde), no obstante, 
hubiera sido aún más profundo y exacto si hubiera considerado lo 
que él mismo decía en la nota a pie de página que aparece en la 
página veinte de su monografía Pintura y realidad: “El orden es el 
único tipo de unidad que puede recibir la multiplicidad”. 31 

Si lo hubiera considerado, y si le hubiera añadido a esa afirmación 
los hechos de que: 1) la única forma en que una multiplicidad 
puede recibir orden es convirtiéndose en partes de un todo 
orgánico, y 2) el único modo en que una multiplicidad pase de ser 
una multitud dispar a partes de un todo orgánico, es a través de la 
actividad generadora, cooperativa y desigual de un objeto 
numéricamente uno, o de un acto organizativo-cooperativo; si 
hubiera hecho todo eso, pues,  creo que habría revisado su análisis 
de la respuesta de Aristóteles a la pregunta: “¿Qué percibimos 
primero: el todo o sus partes?”. Pues, si tuvieran la ocasión de 
responder a esta pregunta, ni Aristóteles ni Santo Tomás habrían 
respondido: “Ni lo uno ni lo otro”. Habrían replicado: “Ambos”. 

 
30 Gilson, “En busca de las especies”, 38-39. 
31 Gilson, Pintura y realidad, 20, nota 17. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

188 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Como ambos se habían dado cuenta, junto con Gilson, lo primero 
que percibimos y único que podemos percibir es una unidad 
existente. Si algo no existe, si no posee el acto de ser como una 
unidad real, o un todo, no podemos conocerlo. 

Lo que primera e invariablemente percibimos, y sobre lo que 
después nos preguntamos como personas concretas que filosofan, 
son subjectum actuantes, todos organizados numéricamente unos: 
organicidades operativas individualmente existentes; 
organicidades actuantes cualitativamente diferentes; generadores 
organizados de acción que son numéricamente uno, unificados de 
forma orgánica a través de la relación desigual y armoniosa con 
un acto final numéricamente uno. En resumen, lo que primero, y 
siempre, percibimos es una unidad de orden. Y la unidad ordenada 
sólo puede existir dentro de una multitud de partes que 
contribuyen desigualmente a generar una armonía organizativa 
numéricamente una mediante la ejecución, el ejercicio, de una 
acción cooperativa numéricamente una. 

Al percibir esto o aquello de forma confusa o mezclada, estamos 
percibiendo una unidad compuesta que actúa armónicamente y 
que es cualitativamente diferente de otra unidad compuesta que 
actúa también armónicamente. Primero percibimos las cosas 
percibiendo, dentro de una multitude, una unidad y un orden 
armoniosos de partes armoniosamente ordenadas que constituyen 
un todo organizativo. 

En consecuencia, Gilson no puede estar en lo cierto cuando afirma 
que, en primer lugar, percibimos confusamente un todo sensorial 
y, posteriormente, mediante el análisis intelectual, descubrimos 
sus principios. Inducimos sensiblemente el todo en y a través de la 
percepción y concepción simultáneas de sus principios como 
partes cooperativas y fuentes de una unidad orgánica real 
cualitativamente diferente: una armonía orgánica real. 
Percibimos el todo real, numéricamente uno, simultáneamente en 
y a través de la percepción de sus principios organizativos reales 
de acción. 

A pesar de las afirmaciones en sentido contrario, como Sir Francis 
Bacon había comprendido correctamente hace siglos, y Santo 
Tomás había reconocido al hablar de diferentes especies de 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 189 

abstracción psicológica, la inducción no es principalmente un acto 
de lógica, y no comienza con una percepción confusa.32 Es el acto 
intelectual/sensitivo de percibir la unidad dentro de la 
multiplicidad -desconcertante, pero no confuso- una percepción 
única que capta la existencia de una armonía cualitativamente 
única dentro de una multitud de partes que cooperan 
esencialmente: un todo orgánico que opera dentro de sus partes 
para generar una unidad organizada. Considerado como tal, 
precede al razonamiento, ¡y a la lógica! Toda actividad filosófica y 
científica depende, pues, de esta inducción perceptiva y conceptual 
de la unidad armónica todas las especies de reflexión filosófica y 
científica depende esencialmente, como de un principio per se, o 
per aliud notum. La recta razón comienza con una recta inducción. 

Por tanto, mi respuesta a cómo es posible que un erudito tan 
familiarizado con las obras de Santo Tomás, como lo es Gilson, 
pueda haber trastocado durante tanto tiempo su enseñanza acerca 
de la naturaleza de la filosofía y de la filosofía cristiana es que, 
desde el comienzo de este debate, tanto Maritain y como Gilson, 
habían estado considerando la naturaleza de la filosofía 
principalmente desde la perspectiva de historiadores y lógicos, no 
desde la perspectiva de historiadores y filósofos. El plan táctico que 
máxime habían  preferido para demostrar a su público escéptico 
(formado en gran parte por lógicos nominalistas) la realidad de la 
filosofía cristiana consistía en adoptar un método similar al de los 
arqueólogos y los lógicos sistemáticos y dialécticos: mostrarles, a 
través de los registros fósiles de una especie que alguna vez vivió, 
cómo una nueva especie había aparecido dentro de la geografía 
cultural occidental y global, ¡superando en sus artefactos 
arqueológicos a los restos culturales de su especie original! 

Además, aunque Gilson estaba seguro de que, como principio 
esencial de la civilización occidental y de lo que, en La unidad de la 
experiencia filosófica, había llamado el “credo occidental”, la 
filosofía había caminado por la cultura griega antigua hasta llegar 
a la cultura cristiana, es evidente, a raíz de lo que dice desde sus 
primeros hasta sus últimos escritos, que nunca había entendido 

 
32 Sir Francis Bacon, Novum organum, “Aphorisms”, en Novum organum. 
https://oll.libertyfund.org/title/bacon-novum-organum (Publicado por primera vez en 
Londres, Inglaterra, por Bonham Norton y John Bill, 1620), 14 y 82. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://oll.libertyfund.org/title/bacon-novum-organum


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

190 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

con precisión lo que los antiguos griegos, incluido Aristóteles, y 
Santo Tomás, habían entendido por “especie”, ni cuál es 
precisamente la naturaleza de una especie real en relación con un 
género real. Siendo tal el caso, nunca podría haber captado Gilson 
adecuadamente lo que Aristóteles y Santo Tomás habían 
entendido por la naturaleza de la filosofía, o de la filosofía 
cristiana, si es que la tiene. Y, siendo así, podemos comprender con 
mayor precisión la gran contribución de la investigación de 
Maurer a la resolución del debate sobre la existencia y la 
naturaleza posibles y reales de la filosofía y de la filosofía cristiana, 
y también de muchas otras cuestiones. 

7. Reconsideración de la naturaleza de la filosofía cristiana a 
la luz de las observaciones precedentes 

Siguiendo la investigación de Maurer, si reconsideramos la 
filosofía y la filosofía cristiana fundamentalmente como hábitos 
del alma humana, varias conclusiones se hacen evidentes de 
inmediato. Primero, los términos “filósofo” y “filosofía” se 
predican de forma análoga. Puesto que las personas de todos los 
géneros de filiación religiosa y no religiosa se preguntan 
habitualmente por las causas de los todos orgánicos y de las 
operaciones organizadas, los términos “filósofo” y “filosofía” son, 
de algún modo, lícitamente aplicables a los paganos, a los 
individuos religiosos y a una multitud de personas intermedias, 
como los laicos, los no religiosos, los teístas y los no teístas (alguien 
como el joven Mortimer Adler, por ejemplo). Segundo, puesto que 
la filosofía es una empresa cultural, y puesto que los registros 
históricos indican que son los antiguos griegos los que empezaron 
a preguntarse por las causas de los todos orgánicos como parte de 
una empresa cultural esencial, en cierto modo, si se habla 
estrictamente, los términos “filósofo” y “filosofía” parecerían ser 
aplicables principalmente a ellos, y a aquellos que les sucedieran 
y tuvieran la suficiente sagacidad para aplicar la actividad 
filosófica sustancialmente de la manera en que los grandes 
filósofos griegos antiguos como Sócrates, Platón y Aristóteles lo 
habían hecho. Con respecto a todos los demás pensadores, en 
sentido estricto, estos términos parecerían ser propiamente 
aplicables de forma análoga. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 191 

Sin embargo, la forma en que los antiguos griegos habían 
filosofado estaba esencialmente limitada por su concepción del 
universo, entendido como un género (que era el objeto formal 
genérico, el estímulo externo, del hábito psicológico de la antigua 
filosofía y ciencia griegas). En esencia, este universo estaba 
compuesto parcialmente de materia imperecedera (esferas de los 
cielos y de la Tierra) que no tenía inicio temporal en el pasado ni 
término temporal en el futuro. Dentro de sus esferas deterministas 
de los cielos existía una multitud de dioses capaces de los actos 
moralmente más loables y más vergonzosos. 

Estas entidades viajaban constantemente a la Tierra para 
interferir en la vida humana y otras actividades terrenales. Puesto 
que estos dioses se veían involucrados en contradictorias, y en 
ocasiones, moralmente vergonzosas actividades dentro del 
universo griego antiguo, antes de la concepción filosófica del 
mismo, y puesto que, dentro de este universo mítico-poético, ellos 
eran los primeros principios próximos de todas las acciones 
específicas e individuales, desde su comienzo con Tales, por sí 
misma, la empresa filosófico-cultural griega de filosofar no buscó 
consciente y explícitamente ninguna influencia divina, ni ninguna 
inspiración de los dioses, ni de sus hijos inspirados (los poetas) en 
su actividad específica e individual. 

Así concebido, este universo resultaba ser un todo orgánico y 
compuesto de partes específicas eternas, en el que, estrictamente 
hablando, ninguna nueva especie, influencia divina, inspiración o 
providencia podía entrar o salir jamás. Puesto que era 
temporalmente imperecedero por naturaleza, la cuestión de qué 
fue lo que causó que el universo existiera o permaneciera en la 
existencia (la cuestión de que el universo fuera creado, o no 
creado, ex nihilo) se la consideró eventualmente como no 
filosófico-científica por esencia, como una contradicción 
conceptual. Y, debido a que no había sido inspirada ni deseada per 
se por los dioses (que cada vez más eran concebidos como ajenos a 
los asuntos humanos por la filosofía y la ciencia, especialmente por 
Sócrates, Platón y Aristóteles), la noción cristiana de la gracia 
entrando en el antiguo universo filosófico y científico griego era 
también filosófica y científicamente incoherente, un oxímoron. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

192 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Dado que toda acción finita en este universo era generada por 
individuos específicos (individuos existentes dentro de especies), 
la antigua comprensión griega de la acción excluía esencialmente 
cualquier lugar para el progreso genérico y específico. La idea 
occidental de una novedad genérica y específica, de progreso en la 
acción individual y organizada (generación espontánea de alguna 
acción específica e individual que nunca antes había existido) 
estaba, en principio, prácticamente ausente como noción 
culturalmente predominante y providencial. 

Si bien es cierto que esa idea podría haber sido concebida en 
principio y de hecho por alguno, (por ejemplo, por un ateo, o un 
individuo no religioso -alguien como Aristóteles), no obstante es 
verdad que nunca dominó de manera tal que se volviera un 
principio fundamental en la antigua empresa filosófica griega. 
Como su comprensión de la acción era deficiente en lo esencial, lo 
era también su forma de entender la posibilidad y la imposibilidad 
conceptual y real -o conductual (contradicción y no contradicción). 
Asimismo, resultaba deficiente también la comprensión griega 
antigua de la libertad humana, concebida principalmente como 
una acción libremente realizable, libertad que no pudieron 
articular con precisión por no haber logrado esclarecer 
adecuadamente la naturaleza de la razón particular. Ni siquiera 
Aristóteles había sido capaz de dar a luz plenamente la idea de una 
racionalidad animal propia de un agente libre capaz de ejercer el 
acto filosófico, científico, de asombro de los sentidos. Así 
considerada, es razonable afirmar que, de principio a fin, la 
concepción griega antigua de la filosofía y de la ciencia era 
esencialmente deficiente, sólo parcialmente nacida. 

Dado que la concepción de la filosofía y del conocimiento 
científico, fue alcanzada por primera vez adecuadamente en su 
naturaleza por Santo Tomás de Aquino (quien afirmaba estar 
operando bajo la influencia de la gracia divina y bajo el entramado 
teológico-cultural cristiana y su enseñanza, incluyendo la 
inmortalidad del alma humana en esta vida y la inmortalidad del 
cuerpo humano en una vida celestial después de la muerte), 
existen buenas razones para hacer dos afirmaciones. La primera 
es que el género propio de la especulación filosófica es el universo 
cristiano, no el griego antiguo, y que la filosofía y ciencia cristianas 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 193 

de Santo Tomás dieron a luz un nuevo concepto de la persona 
humana, a partir del cual el ejercicio intelectual interior 
organizado, que genera la filosofía y la ciencia, adquirió una 
naturaleza completa, o, al menos, una noción más adecuada de lo 
que la filosofía y de la ciencia son, noción que la cultura griega 
antigua había sido capaz de generar únicamente, y que por fin 
pudo ser finalmente realizada. La segunda afirmación es que, si 
esta comprensión de la filosofía y de la ciencia es la propia, o es 
más adecuada al menos que la griega antigua, entonces es 
razonable que se atribuyan propiamente los términos “filósofo”, 
“filosofía”, “ciencia”, “científico”, en tanto analogado principal,33 a 
la filosofía cristiana de Santo Tomás de Aquino, y de forma 
análoga, a la especulación filosófica practicada por los antiguos 
griegos y otros a los que les puede ser aplicable esto de alguna 
manera. 

Referencias 

Adler, Mortimer J. “Pasado, presente y futuro de la filosofía”, The Great Ideas Online, 899 
(enero de 2017). 

Adler, Mortimer J. Las cuatro dimensiones de la filosofía: Metafísica, Moral, Objetiva, 
Categorial. Nueva York: Macmillan, 1993. 

Amsterdam y Atlanta: Editions Rodopi, B.V., 1997. 

Aristóteles. Metafísica. Trans. W. D. Ross, en Las obras fundamentales de Aristóteles. 

Aristóteles. Sobre el alma. Trans. J. A. Smith, en Las obras fundamentales de Aristóteles. 

Aristóteles. Sobre los cielos. Trans. J. L. Stocks. W. D. Ross, en Richard Mc Keon (ed.), The 
Basic Works of Aristotle. Nueva York : Random House, 1941. 

Bréhier, Émile. “Y-a-t-il une philosophie chrétienne”. Bulletin de la Société française de 
philosophie, 31, nº 2 (1931). 

Gilson, Étienne. “En busca de las especies”. Ed. Armand A. Maurer (ed.). Three Quests for 
Philosophy. Toronto: Pontificio Instituto de Estudios Medievales. Vol. 31 en The 
Étienne Gilson Series, 2008). 

Gilson, Étienne. El realismo tomista y la crítica del conocimiento. Trans. Mark A. Wauck. San 
Francisco : Ignatius Press, 1986. Publicado por primera vez en francés en 1939 por 
Librairie Philosophique J. Vrin con el título Réalisme thomiste et critique de la 
connaissance. 

Gilson, Étienne. L’esprit de la philosophie médiévale. Conferencias Gifford de Gilson en la 
Universidad de Aberdeen, 1931-1932. Publicadas en París por J. Vrin, 1932. Publicado 

 
33 Me tomo la libertad de agregar este concepto, que hace más sencilla la inteligencia del 
texto. [N. del T.] 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Subirse a hombros de gigantes para pulir la enseñanza de Gilson sobre la filosofía cristiana 

194 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

en inglés como The Spirit of Medieval Philosophy. Nueva York, Charles Scribner's 
Sons, 1932. 

Gilson, Étienne. La unidad de la experiencia filosófica. New York: Charles Scribner’s Sons, 
1965. Publicada por primera vez en 1937, esta obra fue reimpresa con un “Prólogo” 
de Desmond J. FitzGerald por Ignatius Press: San Francisco, 1999. 

Gilson, Étienne. Pintura y realidad. A. W. Mellon Lectures in the Fine Arts. Vol. 4. Nueva 
York: Publicado para la Fundación Bollingen por Pantheon Books, Vol. XXXV de la 
Serie Bollingen, 1958. 

Maritain, Jacques. Ensayo de filosofía cristiana. Trans. Edward H. Flan- nery. Nueva York: 
Philosophical Library, 1955. 

Maurer, Armand A. “La unidad de una ciencia: Santo Tomás y los nominalistas”. Estudios 
conmemorativos de Santo Tomás de Aquino 1274-1974. Vol. 2. Ed.-en-jefe, Armand A. 
Maurer. Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 1974. 

Maurer, Armand A. Santo Tomás de Aquino, Las divisiones y los métodos de las ciencias, 
Cuestiones V y VI del Comentario al de Trinitate de Boecio. Trans. con introducción y 
notas de Armand Maurer. 4ª edición rev., vol. 3, St Michael's College Mediaeval 
Studies in Translation, Toronto: Pontificio Instituto de Estudios Medievales,1986. 

McInerny. Ralph M. A History of Western Philosophy. Vol. 2. Philosophy from St. Augustine 
to Ockham. University of Notre Dame Press: Notre Dame, Ind. y Londres, Reino 
Unido. 1970. 

Pegis, Anton C. “Sub Ratione Dei: Una respuesta al profesor Anderson”. Nueva Escolástica 39 
(1965). 

Redpath, Peter A. "Preámbulo del editor". Charles B. Crowley, Aristotelian-Thomistic 
Philosophy of Measure and the International System of Units (SI): Correlación del 
Sistema Internacional de Unidades con la Filosofía de Aristóteles y Santo Tomás. Ed. 
Peter A. Redpath. Lanham, Maryland, Nueva York y Londres, Reino Unido: 
University Press of America, 1996. 

Redpath, Peter A. Odisea de la Sabiduría de la Filosofía al Sofisma Trascendental. 

Sir Francis Bacon. “Aforismos”. Novum organum. https://oll.libertyfund.org/title/bacon-
novum-organum. Publicado por primera vez en Londres, Inglaterra, por Bon- ham 
Norton y John Bill, 1620. 

Tomás de Aquino. Comentario a la Ética a Nicómaco de Aristóteles. 2 Vols. Trans. C. I. 
Litzinger. Notre Dame, Indiana: University of Notre Dame Press, 1964. 

Tomás de Aquino. Comentario al De anima de Aristóteles. Trans. Robert Pasnau. New Haven, 
Conn. y Londres: Yale University Press, 1999. 

Tomás de Aquino. Las Sentencias-Libro 1: El Misterio de la Trinidad. Vol. 42 en Mediaeval 
Sources in Translation. Traducciones medievales del St Michael’s College. Trans. 
Giulio Silano. Toronto: Pontificio Instituto de Estudios Medievales, 2007. 

Tomás de Aquino. Sobre la verdad. 3 Vols. Trans. Robert W. Mulligan, J. V. McGlynn y R. 

Tomás de Aquino. Summa theologiae, Opera Omnia. Iussu Leonis XIII, Roma: Vatican 
Polyglot Press, 1882. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Peter A. Redpath 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 195 

El autor 

Peter Redpath ha sido CEO Aquinas School of Leadership, LLC, 
cofundador de la Gilson Society (USA), The International Étienne Gilson 
Society y Rector del Instituto Adler-Aquinas (www.adler-
aquinasinstitute.org) Es el iniciador del movimiento intelectual 
“Tomismo renacido del siglo XX” (Thomism born-again). Profesor 
colaborador en el programa de posgrado de Estudios Tomistas de la 
Universidad Abat Oliba, Barcelona, España. Antiguo catedrático de 
Filosofía en la Universidad St. John's de Nueva York, Redpath ha 
impartido clases de filosofía en centros de enseñanza superior y 
universidades durante más de cuarenta y siete años, además de cursos 
en Staten Island, el centro penitenciario Arthur Kill y Riker's Island, en la 
ciudad de Nueva York. redpathp@gmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:redpathp@gmail.com


Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 196 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 196-215 

 Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index  

 Recibido: 04 de abril de 2024 - Aceptado: 02 de junio de 2024 

 https://doi.org/10.48162/rev.35.056  

 
 

 
 

La cuestión de un “espíritu de la filosofía 
medieval”: Étienne Gilson hoy 

The Question of A “Spirit of Medieval Philosophy”: Étienne Gilson 
Today 

 María Jesús Soto-Bruna 
Universidad de Navarra, 

España 
mjsoto@unav.es 

 
 Javier Ormazabal Echeverría 

Universidad de Navarra, 
España 

formazabal@unav.es 
 

Sumario 
1. La “construcción contemporánea” de la filosofía medieval 
2. El espíritu de la filosofía medieval y la cuestión de una filosofía 

cristiana en la actualidad. 

Resumen: ¿A qué se refería Étienne Gilson cuando habló –a comienzos 
del siglo XX– de la existencia de un “espíritu de la filosofía medieval”? 
¿No es cierto que la investigación respecto al denominado pensar 
medieval ya tenía elementos suficientes como para hallar al menos 
cuatro tipos de especulación en el período llamado medieval? 
Recordemos: el judaísmo, la corriente neoplatónica en sus diversas fases, 
la obra siríaca y su propia interpretación de Platón y de Aristóteles, el 
influyente pensamiento árabe, con su respectivo replanteamiento de los 
pensadores griegos. 

El presente artículo investiga los elementos que concurren a esa 
determinación y su validez actual. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.056
https://orcid.org/0000-0003-3762-3087
https://orcid.org/0000-0003-3762-3087
mailto:mjsoto@unav.es
https://orcid.org/0000-0002-5244-6851
mailto:mjsoto@unav.es


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 197 

Palabras clave: Gilson, Aertsen, Beierwaltes, Marenbon, Mantas-España, 
filosofía medieval, espíritu de la filosofía medieval. 

Abstract: What was Étienne Gilson referring to when he spoke –at the 
beginning of the 20th century– of the existence of a “spirit of medieval 
philosophy”? Is it not true that research into the so-called medieval 
thought already had sufficient elements to find at least four types of 
speculation in the so-called medieval period? Let us remember: Judaism, 
the Neoplatonic current in its various phases, Syriac works and their own 
interpretation of Plato and Aristotle, the influential Arab thought, with 
its respective rethinking of Greek philosophers. 

This article analyzes the elements that contribute to this determination 
and its current validity. 

Key words: Gilson, Aertsen, Beierwaltes, Marenbon, Mantas-España, 
Medieval philosophy, spirit of Medieval hilosophy. 

1. La “construcción contemporánea” de la filosofía medieval 

Cuando Étienne Gilson estudiaba en la Sorbona, no era ajeno a la 
posición de una supuesta “filosofía medieval”. Hoy sabemos que 
hace cinco siglos “edad media” era un término totalmente 
despectivo. Significaba el “intermedio”, una especie de tiempo de 
espera o intervalo en el que no sucedió nada relevante en lo que al 
pensar concierne. Una época -en filosofía- inauténtica, situada 
entre dos períodos auténticos: la antigüedad grecorromana y la 
edad moderna. Los humanistas del renacimiento fueron los que 
acuñaron esta expresión: “edad media”. El término media 
tempestas se conoce desde 14691; media aetas es acuñado en 1518; 
medium aevum en 16042. 

La expresión “edad moderna” expresaba en cuanto tal lo “valioso” 
en cuanto “nuevo”, y apuntaba a la propia autoestima de esa época. 
Con este término (“moderno”) se quería evidenciar que no había 
sucedido nada verdaderamente importante para la filosofía hasta 
que no se dio un renacimiento, un resurgimiento de los clásicos 
antiguos3. Desde esta perspectiva, Descartes aparecería como el 

 
1 Juan Andrea de Bussi. Cfr. J. Lomba, La raíz semítica de lo europeo (Madrid: Akal, 1997), 7-
9. 
2 Cfr. F. Van Steenberghen, Introduction à l’étude de la philosophie médiévale (Lovaina: 
Publications Universitaires / París VI, Béatrice-Nauwelaerts, 1974), 37. 
3 El término “renacimiento” se ha utilizado muchas veces para delinear el comienzo de la 
modernidad. No debe, sin embargo, olvidarse que esa misma noción ha servido también 
para señalar diversos períodos de la época anterior. Así, en el curso del medievo se 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

198 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

primer autor que de un modo sistemático habría defendido los 
derechos de la razón humana desde la decadencia del mundo 
antiguo.  

Hegel -para quien la filosofía es la expresión conceptual de la 
propia época- dice en sus Lecciones sobre historia de la filosofía que 
él quisiera calzarse sus “botas de siete leguas”, para “salvar” 
rápidamente los mil años que distancian los siglos VI y XVI y, 
cuando, felizmente, llega a Descartes, grita, como el marinero: 
“¡tierra!”; sosteniendo que a nadie se le debería exigir conocer la 
filosofía de este período4. 

La perspectiva hegeliana sobre la historia de la filosofía fue 
superada poco después de su muerte (1831) y, desde finales del 
siglo XIX, han ido sucediéndose estudios cada vez más exhaustivos 
sobre el pensamiento de la Edad Media. Aunque ya desde 
comienzos de ese mismo siglo, y unido al movimiento del 
romanticismo, se habían iniciado investigaciones estrictamente 
científicas sobre la filosofía medieval. 

A este respecto, cabe señalar en primer lugar el año 1819, cuando 
la Academie des Inscriptions et des Belles-Lettres de París propuso 
como tema de concurso la cuestión de las traducciones latinas de 
Aristóteles. Resultó premiado el trabajo de Amable Jourdain, 
Recherches critiques sur l’âge et l’origine des traductions latines 
d’Aristote, que fue traducido al alemán en 1831 y actualizado y 
reeditado en 1843 por Charles Jourdain, hijo del autor5. La obra de 

 
encuentran al menos tres “renacimientos” que suponen una incorporación de la cultura 
clásica: el renacimiento carolingio, el renacimiento del humanismo en el siglo XII y, por fin, 
el redescubrimiento de la ciencia griega en el siglo XIII. Los primeros dos movimientos a los 
que acaba de aludirse puede considerarse que significan, propiamente, una vuelta al 
espíritu clásico (a través de la inspiración de Cicerón y de Séneca); el tercero es sobre todo 
el retorno (a través de la mediación árabe y hebraica) a un cierto contenido cultural que 
había permanecido en el olvido. 
El renacimiento que comienza a proyectarse en el siglo XIV posee un carácter diverso a los 
anteriores, e implica –en la historia de la filosofía– una fisura más profunda que los 
precedentes. Se trata, ciertamente, de una vuelta, de un resurgir del espíritu clásico; pero 
ahora quiere ser además una regeneración de la persona humana, que se considera como 
renaciendo a una nueva forma de vida. 
4 G. W. F. Hegel, Obras, Glockner, vol. 19, p. 119. 
5 A. Jourdain, Recherches critiques sur l’âge et l’origine des traductions latines d’Aristote et 
sur des commentaires grecs ou arabes employés par les docteurs scolastiques (Nouv. Éd. / rev. 
et augm. par Charles Jourdain), (New York: B. Franklin, 1974). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 199 

A. Jourdain dominó la investigación en filosofía medieval durante 
más de un siglo, siendo a su vez continuada con nuevos materiales. 

En 1857, la Academie des sciences morales et politiques de París 
propuso como tema de concurso la filosofía de Tomás de Aquino, 
obteniendo el premio Charles Jourdain, con su trabajo –publicado 
en 1858– La philosophie de saint Thomas d’Aquin. Estos trabajos 
constituyeron sin duda un aliciente para la extensión de las 
investigaciones medievales, tanto en Francia como en el resto de 
Europa6. Cabe recordar a este respecto, además de la obra de Victor 
Cousin sobre Pedro Abelardo, las investigaciones de Charles 
Thurot sobre la gramática medieval y su filosofía del lenguaje7 y la 
investigación de Renan sobre Averroes y el averroísmo8; así como 
la historia realizada por Delisle sobre las colecciones de 
manuscritos en la Biblioteca Nacional de París9, y, en ese mismo 
ámbito, el trabajo de B. Hauréau10. 

Por su parte, Italia vive un renacimiento de la filosofía tomista, 
descrito bien por A. Pelzer en su libro Les initiateurs italiens du 
Néo-Thomisme contemporain. Extrait de la Revue Néo-Scolastique 
de Philosophie (1911)11; sin olvidar, en España, los trabajos de 
Zeferino González, Menéndez y Pelayo o Bonilla y San Martín. 

En el ámbito alemán había destacado –entre otras– la obra de 
Staudenmaier sobre Eriúgena12; además de la excelente historia de 

 
6 Cfr. Excursions historiques et philosophiques à travers le Moyen Âge (Frankfurt a. M.: 
Minerva Vg., 1966). 
7 Ch. Thurot, Extraits de divers manuscrits latins pour servir à l’histoire des doctrines 
grammaticales au Moyen Âge (1869) (Frankfurt am Main: Minerva, 1964); De l’organisation 
de l’enseignement dans l’université de Paris (1850) (Frankfurt am Main: Minerva), 1967. 
8 Cfr. la reciente traducción al castellano: E. Renan, Averroes y el averroísmo. Ensayo 
histórico. Traducción de Héctor Pacheco Pringles, Prólogo de Gabriel Albiac (Madrid: 
Hiperión, 1992). 
9 L. V. Delisle, Inventaire des manuscrits latins: conservés à la Bibliothèque Nationale sous les 
numéros 8.823 – 18.613 (1863), Hildesheim, Olms, 1974; Inventaire général et méthodique des 
manuscrits français de la Bibliothèque Nationale, (París: Champion, 1876). 
10 B. Hauréau, Initia operum scriptorum latinorum Medii potissimum Aevi ex codicibus 
manuscriptis et libris impressis alphabetice digessit (1812-1896) (Turnholti: Brepols, 1973-
1974). 
11 Cfr. al respecto: Melanges Auguste Pelzer: études d’histoire littéraire et doctrinale de la 
Scolastique médievale offerts à Monseigneur Auguste Pelzer (Lovaina: Bibliothèque de 
l’Université, 1947). Véase también: A. Masnovo, Il neo-tomismo in Italia, (Milán: Vita e 
Pensiero, 1923). 
12 A. Staudenmaier, Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit (1834) 
(Frankfurt am Main: Minerva, 1966). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

200 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

la filosofía medieval de A. Stöckl13, o los estudios de K. Werner 
sobre Tomás de Aquino, Suárez y la Escolástica tardía. Es de 
destacar asimismo el trabajo de J. Kleutgen sobre la filosofía 
escolástica14, y la de Carl Prantl sobre la historia de la lógica, autor 
éste sobre quien escribió el propio Baeumker, destacando su 
importancia15. 

A pesar de la importancia de estos autores, habrá que esperar a la 
obra de H. Denifle y F. Ehrle para que la investigación en el área 
de la Filosofía Medieval tome un gran impulso desde la perspectiva 
de la ampliación de los estudios de los manuscritos16. Puede 
considerarse que a partir del Chartularium Universitatis 
Parisiensis y de la edición de los Archiv für Literatur und 
Kirchengeschichte des Mittelalters –desde materiales inéditos– se 
inicia una nueva era en el modo de escribir la historia de la 
filosofía y de la teología de la Edad Media17. 

Clemens Baeumker recibe el influjo de la orientación hacia los 
manuscritos dada por estos dos investigadores alemanes y, de 
hecho, la fundación de los Beiträge en 1891 obedece al claro y 
certero interés de rescatar y editar las obras de los autores 
medievales. 

Las investigaciones de Baeumker en el área de la historia de la 
filosofía medieval adquirieron entonces, con la fundación de los 
Beiträge, una gran amplitud, contribuyendo de un modo decisivo 
al conocimiento de textos e investigaciones relativos a la historia 
de la escolástica medieval. Se destaca con ello una personalidad 
innovadora en la investigación y con gran capacidad para la 
organización de la actividad científica. A los 23 años de su 

 
13 A. Stöckl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters (1864-1866), 4 vols. (Aalen, Scientia 
Vg., 1868). 
14 J. Kleutgen, La philosophie scolastique, tr. de R. P. Constant Sierp, (París: Gaume Frères et 
J. Duprey, 1869). 
15 C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendland, Graz, Akademische Druck-U. Verlagsanstalt, 
1955 (reimpr. de Leipzig, 1855); Cl. Baeumker: “Carl Prantl”, en Allgemeine Deutsche 
Biographie, 55, 1910. 
16 Cfr. M. Grabmann, “Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der 
mittelalterlichen Philosophie”, en M. Grabmann (ed.), Gesammelte Vorträge und Aufsätze 
von Clemens Baeumker, Beiträge sur Geschichte der Philosophie des Mittelalters (Münster: 
Band XXV, Heft ½, 1927), 5. 
17 V. Llamas Roig, “Octaedro τ. Las dos sendas de la ontología medieval”. Scripta 
Mediaevalia, 17, 1 (2024): 95. https://doi.org/10.48162/rev.35.038 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 201 

existencia, y con ocasión de la edición del volumen 14, Baeumker 
especificó retrospectivamente la finalidad y la significación 
internacional de la empresa acometida con estas publicaciones: 
“Los Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, que 
fundé en el año 1891, obedecieron al objetivo inicial de reunir 
trabajos que abarcaran la totalidad del pensamiento especulativo 
de la Edad media, basándose fundamentalmente en las fuentes. No 
se limitaron por tanto solamente al patrimonio latino, sino que 
desde el principio han dirigido asimismo su atención a la filosofía 
medieval oriental, especialmente en la medida en que ésta ha 
tenido gran significado para la edificación de la escolástica 
occidental. Han abordado igualmente investigaciones sobre la 
Antigüedad y la Patrística, en cuanto que el desarrollo histórico de 
sus ideas ha encontrado una clara fuente de inspiración en la Edad 
media. No se han cerrado tampoco a la especulación teológica 
medieval, aunque han tenido en cuenta la especificidad propia de 
la teología y de la filosofía respectivamente. Tampoco han dado la 
espalda a los trabajos sobre la ciencia en la Edad media”18. 

El volumen 18 se cerraba con unas palabras de agradecimiento al 
que había sido uno de sus más estrechos colaboradores, G. von 
Hertling. El propio Baeumker especificaba entonces que los 
Beiträge pretendían una amistosa, pero imparcial, inmersión en el 
mundo del filosofar medieval; de tal modo que pudieran 
proporcionar un conocimiento estrictamente científico de su 
acontecer según el estudio de las fuentes; una investigación, en 
suma, de la riqueza de sus múltiples formas e irradiaciones y una 
serena apreciación de sus contenidos19. Años más tarde de su 
fundación, los Beiträge fueron editados en colaboración con G. v. 
Hertling, Fr. Ehrle, S. I., M. Baumgartner y M. Grabmann, estando 
siempre a cargo del propio Baeumker el trabajo de redacción. En 
vida del autor se editaron 25 volúmenes, con alrededor de cien 
monografías20. 

 
18 Citado por M. Grabmann, “Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der 
mittelalterlichen Philosophie”, 16-17. 
19 Cfr. Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters (Münster: Band XVIII, 1919), 
cierre del volumen, tras el fascículo (Heft) 6. 
20 Otras colecciones importantes aparecen en ese momento; entre ellas, pueden destacarse 
las siguientes: Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalter, impulsada por H. 
Denifle y Fr. Ehrle; Les Philosophes Belges, por M. De Wulf; los Études de philosophie 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

202 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Sirva el engranaje recién esbozado para la comprensión de un 
estatuto propio de la filosofía medieval. Ahora bien, queda por 
examinar la actualidad de la posición gilsoniana. 

2. El espíritu de la filosofía medieval y la cuestión de una 
filosofía cristiana en la actualidad 

En las diez lecciones que conforman El espíritu de la filosofía 
medieval, Gilson no sólo describe el carácter de la filosofía 
medieval como un pensamiento esencialmente cristiano, sino que 
trata de alumbrar todas las resignificaciones que las categorías 
filosóficas paganas reciben de la lectura de las Escrituras para 
precisamente eso: para adentrarse en el espíritu 
fundamentalmente cristiano de la filosofía medieval. En este 
contexto, vale la pena hacer un balance de la discusión en torno al 
carácter propio de la filosofía medieval, en primer lugar, midiendo 
las tesis de Gilson a la luz de las clásicas críticas que halló en Jan A. 
Aertsen y, en un espacio final, recuperando las aportaciones más 
recientes de John Marenbon y Pedro Mantas-España sobre el lugar 
de la historia de la filosofía medieval. 

Gilson deja buena constancia de que sabe a qué críticas se expone 
al definir la filosofía medieval como filosofía cristiana, pues ya en 
el primer capítulo de El espíritu de la filosofía medieval discute la 
cuestión de la autonomía de la filosofía como disciplina, 
amenazada según algunos por la intromisión de pensamiento 
teológico. El problema, dice, puede ser rastreado muy atrás en la 
historia de la filosofía: “Si ciertos tomistas modernos niegan que el 
agustinianismo sea una filosofía, los agustinianos de la Edad Media 
les tomaron la delantera negando que el tomismo sea fiel a la 
tradición cristiana”21. No obstante, es esta una de las críticas que 
recibe de Aertsen en La filosofía medieval y los trascendentales: 
para el teólogo holandés, Gilson acabaría caracterizando la 
filosofía medieval como un pensamiento que, por cristiano o 
teológico, parte de Dios y sólo después avanza hacia las causas 
naturales y criaturas, inversamente a cómo lo haría un 

 
médiévale, de E. Gilson; los Archives d’histoire docrinale et littéraire du moyen âge, dirigidos 
por E. Gilson y P. G. Théry O. Pr. 
21 E. Gilson, El espíritu de la filosofía medieval (Madrid: Rialp, 2009), 17. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 203 

pensamiento propiamente filosófico. La justificación que este 
proceder halla en Gilson responde a que la filosofía en la Edad 
Media es un instrumento de la teología; sin embargo, si no es más 
que eso, entonces no es propiamente filosofía. Tal sería la 
conclusión del contraargumento filosófico de Aertsen: 
paradójicamente, Gilson habría inventado la noción de “filosofía 
cristiana” para dar una cohesión unitiva a la filosofía medieval, 
pero acabaría debilitando el componente filosófico del 
pensamiento medieval haciéndolo consistir primariamente en 
teología22. 

La filosofía medieval, por ende, no habría de ser definida 
esencialmente como cristiana; si hay una verdadera koiné en el 
pensamiento medieval, piensa Aertsen, no puede ser otra que la 
trascendentalidad, y es que no es casualidad que “el comienzo de 
la teoría de los trascendentales coincida con el momento en que, 
por primera vez, el mundo latino se enfrentaba a una explicación 
filosófica comprehensiva de la realidad”23. Es lo que se deriva de 
las afirmaciones de los teólogos sobre la fundamentación del 
conocimiento en general: Tomás de Aquino, Buenaventura, 
Eckhart, Duns Escoto; todos ellos acaban poniendo en la base los 
trascendentales como primeros objetos del intelecto, como 
anteriores a todas las cosas. Y es que la filosofía medieval resulta 
ser genuinamente definitoria de lo que es filosofía: por la obligada 
diferenciación entre filosofía y teología al aparecer los escritos de 
Aristóteles, la filosofía medieval constituye un hito para la toma de 
conciencia de la actividad filosófica misma24, para su 
caracterización, para la demarcación de sus objetos y métodos 
propios, y en esa demarcación la base fundamental de la filosofía 
resultan ser los trascendentales, puesto que “en la reducción de los 
contenidos de nuestro pensamiento a conceptos evidentes por sí 

 
22 En toda esta cuestión resulta clave el reciente libro, editado por Manuel Alejandro Serra 
Pérez: La cualidad metafísica del ser respecto de la forma. Estudio de la crítica de Lawrence 
Dewan a Étienne Gilson, (Pamplona: Eunsa, 2021). 
23 J. A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de Aquino 
(Pamplona: EUNSA, 2003), 31. 
24 T. Suarez-Nani, Appunti sulla metafisica nel pensiero medievale: tra Aristotele e 
Descartes. Scripta Mediaevalia, 11, 2 (2019), 19. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

204 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

mismos, ellos resultan ser los primeros”25. Así quedaría dibujada 
la crítica de Aertsen a Gilson. 

No obstante, este tipo de crítica incurriría en lo que el propio 
Gilson denomina “racionalismo filosófico”. Gilson sostiene que 
Anselmo y Buenaventura –extensible asimismo a otros muchos 
autores–, siguiendo a Agustín, reconocen la autonomía de la 
filosofía como disciplina, pero a la vez no desligan su quehacer 
filosófico fáctico de lo religioso, ya que la “incursión” del 
cristianismo ha transformado las categorías filosóficas 
precedentes sin vuelta atrás. Es más, según Gilson, la filosofía 
medieval tendrá por regla proceder sin separarse de la Revelación: 
“Fides quaerens intellectum: he ahí el principio de toda 
especulación”26. La filosofía es, en su dimensión teórica, muy 
difícilmente separable de sus condiciones históricas fácticas, y en 
esto radicaría el racionalismo de Aertsen. Separar la filosofía del 
cristianismo en la Edad Media constituiría una amputación 
artificial, y aún más implicaría no comprender el modo de filosofar 
propio de los medievales. Si la filosofía ha de ser tomada como 
disciplina atómicamente aislada, teóricamente independiente a 
cualquier tipo de influjo, efectivamente, el pensamiento medieval 
no podría considerarse filosofía. Pero si así fuera, la acusación a 
Gilson de desfilosofizar la filosofía debería entonces extenderse a 
una buena parte de la filosofía moderna. El propio Gilson cita, 
entre otros, los ejemplos de Descartes y Malebranche como 
filósofos absolutamente influidos por el pensamiento cristiano 
medieval hasta el punto de imbricar en sus obras fe y razón. 

En esto, Aertsen estaría tirando piedras sobre su propio tejado, 
pues su esbozo de la filosofía medieval como filosofía 
trascendental difícilmente escaparía del filtro de sus propias 
exigencias. Aertsen argumenta que Aristóteles fue precursor de la 
filosofía trascendental al emplear “el método de resolución o 
reducción de los contenidos de nuestro pensamiento a un primer 
concepto”27, pero que al mismo tiempo, al darle al “ente” un 
carácter trascendental, acaba alejándose de la filosofía 
trascendental, pues no incluye verdad y bien como concomitantes 

 
25 J. A. Aertsen, La filosofía medieval, 31. 
26 E. Gilson, El espíritu de la filosofía medieval, 16. 
27 J. A. Aertsen, La filosofía medieval, 31. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 205 

al ente –al no ver que el ente procede de un Ser Supremo sabio y 
bueno–. ¿Pero precisamente qué puede haber más cristiano que 
reparar en este Ser supremo sabio y bueno que opera como 
fundamento de toda la doctrina de los trascendentales? El propio 
Aertsen comenta que Alberto Magno sí observa esa plena 
trascendentalidad –superadora de Aristóteles– realizada ya en los 
teólogos, lo cual ilustra la importancia del lugar de la demarcación 
entre filosofía antigua y medieval, a saber, la transformación de 
todas las categorías filosóficas griegas por obra de la idea 
originalmente cristiana de la creación ex nihilo: “los medievales 
renovaron el pensamiento filosófico, sus nociones de ser, 
necesidad, contingencia y causalidad, difieren de las del 
pensamiento griego”28. Según lo visto, es difícilmente discutible 
que todo esto no sea en virtud de la transformación cristiana de las 
categorías filosóficas. 

Una crítica interesante que hallamos tanto en Aertsen como en 
Beierwaltes es que, si Gilson afirma que la Revelación transforma 
las categorías filosóficas, no es menos cierto que las categorías 
filosóficas condicionan e influyen en la interpretación de las 
Escrituras. Siguiendo la crítica, si intentáramos determinar de qué 
parte de este mutuo influjo está el elemento más pesado, quizás 
viésemos que la incursión del cristianismo es más repentina y 
violenta, y por lo tanto más influyente y, sobre todo, más 
independiente, al menos en el sentido de que la Revelación 
cristiana ya incluye seminalmente una filosofía, mientras que la 
filosofía pagana carece de una dimensión teológica revelada. En 
cualquier caso, las críticas de Aertsen y Beierwaltes en este punto 
tratan de responder a la insistente remisión de Gilson a Éxodo 3, 
14 (origen de una metafísica del ser) como el fundamento absoluto 
del pensamiento cristiano. En efecto, esta crítica de carácter más 
histórico halla buenos fundamentos si consideramos que la 
normatividad referida por Gilson –la filosofía medieval entendida 
como filosofía cristiana, entendida a su vez como filosofía del 
Éxodo– choca en ocasiones con la realidad histórica y acaba 
descartando a autores plenamente cristianos o los pone en 
comunión de modo artificial. No todos los filósofos medievales 
llaman a Dios primariamente Ser, y esto es lo que hace a Gilson 

 
28 J. A. Aertsen, La filosofía medieval, 37. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

206 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

excluir, por ejemplo, a Dionisio de la tradición filosófica cristiana 
por llamar a Dios primariamente Bien, cuando el más medieval de 
entre los filósofos medievales (Buenaventura, según Gilson) no 
sólo bebe de Dionisio sino que defiende la primacía del Bien como 
nombre divino, fundamentándose sobre la base de que para 
nombrar a Dios pueden seguirse las dos vías existentes: la del Ser 
del Antiguo Testamento, y la del Bien del Nuevo Testamento. Por 
otro lado, la filosofía medieval como “filosofía” cristiana es ajena a 
la propia autoconcepción de los autores medievales, que oponen 
“filósofo” (pagano, mundano) a “cristiano”, aunque no está claro 
por qué el hecho histórico de que un autor medieval como Tomás 
de Aquino nunca haya llamado filósofo a ningún cristiano debería 
privarnos de poder llamar cristiana a una filosofía que trata de 
guiarse por la fe cristiana y, más aún, explicar y demostrar por la 
razón las verdades de esa fe. 

Por último, quizás merezca la pena observar una serie de críticas 
menores que Aertsen no deja de incluir: entre otras aparece la 
crítica de que el interés que suscita la filosofía medieval en los 
últimos tiempos no encuentra casi conexión alguna con el modo 
en que Gilson la caracterizó. Este interés no viene tanto de la 
metafísica, como habría esperado Gilson, sino de la lógica, la 
filosofía del lenguaje y otras disciplinas en alza desde el giro 
lingüístico. “Así como la concepción de Gilson se apoya en lo que 
concierne a los contenidos de la revelación cristiana en la filosofía 
medieval, la justificación del enfoque lógico-analítico estriba en 
otro elemento característico del pensamiento medieval, a saber, su 
carácter ‘escolástico’ […]. Dentro de la facultad de artes, se 
desarrolló incluso un aparato conceptual sofisticadísimo para el 
análisis de las ‘propiedades de los términos’ –esto es, el efecto del 
contexto sintáctico de una palabra sobre su función semántica– y 
para la interpretación de las proposiciones”29. Las corrientes 
universitarias coetáneas a Aertsen de lógica y semántica –sobre 
todo en el entorno anglosajón– se topaban con que sus discusiones 
ya se hallaban vivas en el s. XIV. Podemos entender esta actualidad 
de la filosofía medieval si consideramos que en disciplinas como la 
lógica no hay diferencias relevantes ni siquiera entre milenios, 
pero hay que plantearse si los contemporáneos no están así 

 
29 J. A. Aertsen, La filosofía medieval, 22. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 207 

minimizando y reduciendo la filosofía medieval quedándose de 
ella sólo con una parte que para los medievales era instrumental, 
e ignorando los problemas filosóficos y teológicos que servían de 
objetos propios de su quehacer filosófico. 

A modo de síntesis, podemos decir que el influjo general del 
cristianismo sobre el modo de filosofar de los medievales sí parece 
ser un hecho histórico; en función de dónde en concreto se 
coloquen las bases fundamentales de ese pensamiento cristiano, 
sin embargo, sí es posible que la identificación de la filosofía 
medieval como filosofía cristiana choque con lo histórico y 
descarte injustamente a algunos autores. Estas colisiones 
probablemente ocurran si se colocan como bases premisas 
teóricas, si se toma a la filosofía en abstracto como disciplina 
separada, pero no ocurrirán si las bases de ese carácter cristiano 
de la filosofía se colocan en una cuestión procedimental del 
filósofo medieval o, en particular, en el convencimiento fáctico 
entre autores medievales de que la razón requiere la asistencia de 
la fe. En esta línea, que la filosofía medieval sea constitutivamente 
trascendental no significa que no sea, precisamente en el mismo 
profundo sentido, cristiana, cuando su trascendentalidad le viene 
dada por la consideración de que el principio de todo ente es el Ser 
supremo bueno y sabio: teniendo este Fundamento de todo lo real 
y algunos de sus atributos, el filósofo puede ya proceder a 
reconstruir todo lo demás y puede llevarlo todo a su máxima 
fundamentalidad, haciéndose así trascendental. Diremos entonces 
que Aertsen parece aún más aventurado que Gilson por más 
específico; en efecto, parece que Aertsen, a pesar de su crítica a 
Gilson, acaba aceptando su tesis de la filosofía medieval como 
filosofía cristiana, y yendo más allá formula ese carácter cristiano 
de la filosofía medieval como filosofía trascendental, pues ¿qué 
habría más cristiano que construir todo el árbol filosófico sobre 
una base trascendental, es decir, sobre la aceptación del Ser que, 
trascendiendo todo lo que es en parte bueno, verdadero y bello, es 
sumamente bueno, verdadero y bello?  

Quizás Aertsen no se equivoque al colocar aquí el punto de partida 
teórico compartido por los autores medievales; quizás el punto de 
partida procedimental del autor medieval deriva necesariamente 
en teórico en el caso de un filósofo cristiano, pero si ni siquiera ese 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

208 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

punto de partida procedimental existe y Gilson se equivoca, 
creemos que Aertsen se equivoca con él. En concreto, ese punto de 
partida procedimental es el mencionado convencimiento y la 
elección de objeto y método: “Mientras el creyente estriba sus 
asertos sobre la convicción íntima que su fe le confiere, permanece 
puro creyente y aún no ha entrado en el dominio de la filosofía; 
pero en cuanto halla entre sus creencias verdades que pueden 
llegar a ser objetos de ciencia, se convierte en filósofo. Y si esas 
luces filosóficas nuevas se las debe a la fe cristiana, se convierte 
entonces en un filósofo cristiano”30. La fe ofrece una serie de 
verdades, y la forma en que guía a la razón es entregando un puzle 
completo: en la reconstrucción de ese puzle mediante piezas 
pequeñas, la filosofía no pierde su autonomía como disciplina, 
puesto que ni su método ni su objeto se han trastocado. Las 
verdades de fe, entonces, sí parten de Dios, pero a la razón le toca 
recorrer el camino para demostrar esas verdades, y recorrerlo 
desde abajo, es decir, filosóficamente. 

Ciertamente, la discusión sobre las tesis de Gilson y sus críticas 
parece difícilmente agotable, y por su riqueza y su actualidad 
quizás quepa aún arrojar una última luz sobre estas cuestiones 
desde las contribuciones de John Marenbon y Pedro Mantas-
España. Si quisiéramos hacer un análisis de El espíritu de la 
filosofía medieval de Gilson haciendo uso de las categorías que 
emplea Marenbon en Why Study Medieval Philosophy?31, 
hallaríamos un buen número de críticas incluso a la propia 
pretensión gilsoniana de cohesionar como disciplina aquello que 
solemos llamar “filosofía medieval”. De hecho, no hay que ir más 
allá de la primera línea de su artículo para encontrar, en expresión 
intencionalmente provocadora, la afirmación de que “¡la filosofía 
medieval no debería ser estudiada de ningún modo!”32. Esta 
radicalidad queda matizada y explicada al final de su artículo, 
donde Marenbon aboga por el abandono de la división cronológica 
estándar dada la tremenda vaguedad e inexactitud del término 
“medieval”, que por otra parte es heredera de una ya mencionada 

 
30 E. Gilson, El espíritu de la filosofía medieval, 40. 
31 J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?” en Warum noch Philosophie?: 
Historische, systematische und gesellschaftliche Positionen, ed. M. Ackeren, T. Kobusch, and 
J. Müller (Berlin: De Gruyter, 2011). 
32 J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 65. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 209 

intención originariamente despectiva. En este sentido, la 
permanencia de su uso y aplicación en la academia, en los 
programas universitarios, etc., es para Marenbon poco más que 
inercial. Y, con todo, algunas de sus tesis siguen siendo útiles para 
profundizar en la caracterización gilsoniana de la filosofía 
medieval como filosofía cristiana. 

Lo que Gilson entiende por “filosofía medieval” quedaría 
enmarcado en el grupo de estudios que Marenbon llama “filosofía 
anticuada”. Por “filosofía anticuada” Marenbon entiende toda 
filosofía que no tiene conexión directa con las corrientes actuales; 
es decir, si hay algo en la filosofía medieval que haya sido 
recuperado y sea realmente actual, quedaría fuera de lo que 
Marenbon llama “filosofía anticuada”. La cuestión a resolver que 
se propone Marenbon en su artículo es que, si esas filosofías 
pasadas son actuales, no necesitan justificaciones especiales para 
ser estudiadas hoy día, pero si son realmente filosofías anticuadas, 
entonces necesitan una justificación especial, y el texto de 
Marenbon tratará de recorrer las virtudes y defectos de diferentes 
clases de justificaciones, hasta llegar a su posición personal, que 
no hace sino excluir de las anteriores sus defectos y potenciar sus 
virtudes.  

La justificación para estudiar filosofía anticuada quedaría 
formulada, en síntesis, del siguiente modo: “estudiar la historia de 
la filosofía (la mayor parte de la cual está anticuada) es una 
manera –una muy buena manera, y probablemente 
indispensable– de llegar a comprender qué es la filosofía”33. Esta 
formulación recupera especialmente las virtudes de la sexta 
justificación del catálogo que elabora Marenbon, es decir, “hacer 
de lo familiar algo extraño”, justificación que se esfuerza 
precisamente en hacer del carácter anticuado de la filosofía 
anticuada su mayor virtud: la justificación del estudio de la 
filosofía anticuada no puede venir más que de su carácter 
anticuado, y en este sentido no nos enseñará algo directamente 
sobre nuestros debates actuales, sino que nos enseñará a 
cuestionar las asunciones de las que parten nuestros debates 
actuales, que no podrían haberse dado bajo la mentalidad 

 
33 J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 72. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

210 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

anticuada en cuestión. Queda por analizar la posible aplicación de 
esta justificación al estudio de la filosofía medieval en concreto, 
problema que Marenbon se plantea seriamente porque la 
frecuente conexión de esta filosofía anticuada con las religiones 
reveladas hace que suela querer estudiarse por razones ajenas a 
su filosoficidad o descartarse por las mismas razones. Marenbon 
define la filosofía como una familia de prácticas humanas, no un 
tipo natural abierto a algún tipo de definición esencial34, y 
partiendo de esa noción es cómo puede concluir que precisamente 
estudiar las relaciones entre filosofía y religión ayuda a entender 
mejor qué es la filosofía.  

Así pues, bajo las categorías de Marenbon, la noción gilsoniana de 
filosofía cristiana quedaría amparada por un principio de 
facticidad histórica, y quien le reprochara a la filosofía medieval 
no ser suficientemente filosófica por ser demasiado teológica 
incurriría –tal como Gilson ya decía– en racionalismo, en una 
artificial amputación de la filosofía y sus condiciones y prácticas 
históricas. Como colofón de esta argumentación, comenta 
Marenbon que, “así pues, en lugar de rechazar gran parte de la 
filosofía medieval porque gran parte de ella incluya premisas 
tomadas de la religión revelada o esté circunscrita por doctrinas 
aceptadas únicamente por la fe, los filósofos deberían darse cuenta 
de que estudiando esta misma característica de la filosofía les 
ayudará a comprender mejor lo que están haciendo ahora, por 
poco que las cuestiones religiosas figuren en su versión de la 
agenda contemporánea”35. Siguiendo esta línea de razonamiento, 
sería razonable decir que estas críticas a la actitud racionalista por 
parte de Marenbon son las mismas que se le pueden aplicar a 
Aertsen al considerar que la noción gilsoniana de filosofía 
cristiana desfilosofiza la filosofía medieval. No pretendemos dar a 
entender que Aertsen excluiría de la filosofía a muchos autores y 
textos medievales por sus conexiones religiosas; ciertamente, no lo 
haría, pero por los motivos mencionados las sospechas que vierte 
sobre la caracterización gilsoniana de la filosofía medieval 

 
34 “For philosophy is not a natural kind, but a human practice, or rather, a family-resemblance 
of human practices, and understanding what it is rests on understanding how it has been 
practised in history, what has been common to it, and what diverse, in different social and 
cultural circumstances”. J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 72. 
35 J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 74. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 211 

parecen poco razonables. En síntesis, la tesis de que exista 
realmente una “filosofía cristiana” no pone en riesgo a esa filosofía 
misma como filosofía; por el contrario, no significaría sino una 
valiosa toma de conciencia –diríamos, junto con Marenbon– de que 
una buena parte de la historia de la filosofía resultaría 
incomprensible si se la desliga del cristianismo, y de que esa parte 
de la historia de la filosofía es la que de forma corriente se designa 
como “filosofía medieval”. Si de veras es así, podríamos acoger el 
rechazo de Marenbon al término “medieval” –más por motivos 
connotativos que demarcatorios36– sin por ello renunciar a la 
aspiración de cohesionar esa “parte de la historia de la filosofía” 
como disciplina individual por derecho propio. 

Entonces, en palabras de Marenbon, el estudio de la filosofía 
medieval –en tanto que anticuada– queda justificada como 
disciplina histórica especializada dentro de la filosofía, concebida 
para ayudar a los filósofos a comprender mejor su materia y 
responder a preguntas de segundo orden sobre ella. Esta sería la 
justificación por excelencia porque sola bastaría para 
fundamentar la historia de la filosofía como una disciplina 
académica individual, y porque de ella se derivarían 
necesariamente dos justificaciones secundarias: a) el estudio de la 
filosofía anticuada “dentro de la historia intelectual más 
ampliamente accesible, junto con otros fenómenos intelectuales, 
por historiadores intelectuales”, y b) “como parte de la educación 
general, en forma de lectura y comentario introductorio de 
grandes textos filosóficos del pasado”37. 

 
36 Esta es una postura compartida con Gilson: “De la Edad Media salen las doctrinas 
filosóficas y científicas con que se la quiere aplastar; la Edad Media criticó las especies 
intencionales, las formas específicas y las demás abstracciones realizadas. Fue, además, la 
primera en practicar una filosofía libre de toda autoridad, incluso humana. Hay que relegar, 
pues, al dominio de la leyenda esa historia de un renacimiento del pensamiento que 
sucedería a siglos de sueño, de oscuridad y de error. La filosofía moderna no ha tenido que 
luchar por conquistar los derechos de la razón contra la Edad Media; por el contrario, la 
Edad Media los conquistó para ella, y el acto mismo por el que el siglo XVII se imagina abolir 
la obra de los siglos precedentes no hace sino continuarla”. E. Gilson, La filosofía en la Edad 
Media: Desde los orígenes patrísticos hasta el fin del siglo XIV, (Madrid: Gredos, 1976), 702. 
37 J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?”, 73. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

212 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Cabe, por último, una reflexión sobre el artículo de Mantas-
España38. Puesto que el grueso del artículo es una profundización 
en las tesis de Marenbon, lo más interesante podrían ser sus 
razones para considerar la actitud racionalista una pérdida. Igual 
que Gilson, Mantas-España argumenta que, “aunque es cierto que 
muchas de las aportaciones intelectuales de carácter filosófico que 
se producen en la Edad Media surgen como respuesta a problemas 
que tienen su origen en cuestiones doctrinales, tanto su 
fundamentación como su estructura argumental poseen un 
carácter filosófico”39, y, en ese sentido, una filosofía cristiana sigue 
siendo filosofía en pleno derecho. Si excluyéramos a los autores 
medievales cuya filosofía parte o se dirige hacia cuestiones 
doctrinales y religiosas, dice Mantas-España, no sólo perderíamos 
un asombroso número de textos filosóficamente agudos, sino que 
“también se estaría haciendo un flaco favor a la verdad histórica, 
al sentido que, en su contexto, poseían aquellas obras y el 
conocimiento de su época que sus textos nos aportan”40. Este 
argumento, que engarza plenamente con los planteamientos de 
Marenbon, es el mismo del que depende la validez en general de 
la historia de la filosofía como disciplina filosófica.  

La última razón alegada por Mantas-España es que “es indudable 
la contribución discursiva y conceptual de estas obras, no sólo en 
su momento histórico sino también en el contexto del pensamiento 
moderno y contemporáneo”41. Ante esta idea, cabe matizar que 
aunque se ha de suscribir que el estudio de los medievales nos 
aportan un importante contexto del pensamiento moderno y 
contemporáneo, la cuestión ha de ir necesariamente más allá, pues 
si se redujese a una cuestión contextual bastaría eliminar de los 
programas de estudio la historia de la filosofía moderna y 
contemporánea para justificar la eliminación de la historia de la 
filosofía medieval con ellas. Esta posición, aunque radical, se ha 
sostenido desde ciertas esferas de la filosofía analítica42, y vuelve a 

 
38 P. Mantas-España, “¿Para qué una Historia de la Filosofía Medieval? John Marenbon y la 
tesis de lo ‘intempestivo’”. Revista Española de Filosofía Medieval 52, 2 (2019). 
39 P. Mantas-España, “¿Para qué una Historia de la Filosofía Medieval?”, 363. 
40 P. Mantas-España, “¿Para qué una Historia de la Filosofía Medieval?”, 364. 
41 P. Mantas-España, “¿Para qué una Historia de la Filosofía Medieval?”, 364. 
42 Existen propuestas de remodelaciones curriculares que excluyan de los estudios de 
Filosofía las asignaturas “más históricas” (historia de la filosofía antigua, historia de la 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 213 

poner de relieve la cuestión de la validez de la historia de la 
filosofía como disciplina filosófica. Más fundamental es que el 
estudio de los autores medievales nos permite tomar conciencia de 
las significaciones primarias del lenguaje filosófico con el que 
abordamos los problemas aún hoy, y asimismo de una buena parte 
del sentido de los problemas mismos a los que nos enfrentamos, 
conque esto se cifra, en síntesis, en que el estudio de la filosofía 
medieval nos aporta un dominio y un conocimiento fundamental 
de la filosofía en sí misma, como ya afirmaba Marenbon y suscribe 
Mantas-España. 

En síntesis, Marenbon y Mantas-España comparten con Gilson la 
opinión de que la filosofía no puede ser separada de sus 
condiciones históricas concretas: “la propuesta de Marenbon se 
orientaría en este sentido: limitando el valor de la Historia de la 
Filosofía en relación con el efecto que puede mantener para los 
intereses de primer orden del filósofo contemporáneo —un valor 
que sí podría conservar al abordar cuestiones y conceptos 
centrales de segundo orden—”43. En cuanto a la pregunta de por 
qué el historiador de la filosofía habría de tener un lugar al lado 
de los filósofos hoy en día, Mantas-España concluye que “el 
descubrir un pasado que forma parte activa de nuestro presente, 
se asume no sólo como una legitimación de la perspectiva que el 
historiador de la filosofía puede aportar al debate filosófico; se 
plantea como un intento inspirador con el que tratar de responder 
a las tesis del viejo antagonismo entre quienes excluyen al 
historiador de la filosofía como parte de la comunidad filosófica”44. 
Las tesis de Gilson aquí resuenan con más actualidad que nunca: 
“nadie avanzará muy lejos en sus reflexiones filosóficas si antes no 
ha estudiado la historia de la Filosofía [...]. Por eso no se deben 
considerar las diversas doctrinas [...] como fragmentos 
arbitrariamente seleccionados de un resumen de la filosofía 
medieval y moderna, sino como series de experimentos filosóficos 
concretos que presentan una importancia dogmática [...]; tomados 
en conjunto, constituyen una experiencia filosófica”45. Y asimismo, 

 
filosofía moderna…) y se queden únicamente con las asignaturas de carácter sistemático 
(lógica, filosofía del lenguaje, estética, epistemología…). 
43 P. Mantas-España, “¿Para qué una Historia de la Filosofía Medieval?”, 376. 
44 P. Mantas-España, “¿Para qué una Historia de la Filosofía Medieval?”, 378. 
45 E. Gilson, La unidad de la experiencia filosófica (Madrid: Rialp, 1998), 7–8. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La cuestión de un “espíritu de la filosofía medieval”: Étienne Gilson hoy 

214 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

como parte de esta discusión, las tesis de Gilson acerca de la 
filosofía medieval encuentran un lugar privilegiado en la 
actualidad, pues en las razones por las que una “filosofía cristiana” 
pueda realmente decirse filosofía se encontrarán también las 
justificaciones de la historia de la filosofía como disciplina, del 
estudio de las “filosofías anticuadas” y en general de toda 
aproximación filosófica que acoja en su seno la historicidad de sus 
problemas, de sus puntos de partida, de sus objetos y métodos. 

Referencias 

A. Jourdain, Recherches critiques sur l’âge et l’origine des traductions latines d’Aristote et 
sur des commentaires grecs ou arabes employés par les docteurs scolastiques (New 
York: B. Franklin, 1974). 

A. Masnovo, Il neo-tomismo in Italia, (Milán: Vita e Pensiero, 1923). 

A. Staudenmaier, Johannes Scotus Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit (Frankfurt am 
Main: Minerva, 1966). 

A. Stöckl, Geschichte der Philosophie des Mittelalters (1864-1866), 4 vols. (Aalen: Scientia 
Vg., 1868). 

B. Hauréau, Initia operum scriptorum latinorum Medii potissimum Aevi ex codicibus 
manuscriptis et libris impressis alphabetice digessit (1812-1896) (Turnholti: Brepols, 
1973-1974). 

C. Prantl, Geschichte der Logik im Abendlande (Leipzig: S. Hirzel, 1855). 

Ch. Jourdain, Excursions historiques et philosophiques à travers le Moyen Âge (Frankfurt 
am Main: Minerva, 1966). 

Ch. Thurot, De l’organisation de l’enseignement dans l’université de Paris (Frankfurt am 
Main: Minerva, 1967). 

Ch. Thurot, Extraits de divers manuscrits latins pour servir à l’histoire des doctrines 
grammaticales au Moyen Âge (Frankfurt am Main: Minerva, 1964). 

D. Philippe, Melanges Auguste Pelzer: études d’histoire littéraire et doctrinale de la 
Scolastique médievale offerts à Monseigneur Auguste Pelzer (Lovaina: Bibliothèque 
de l’Université, 1947). 

E. Gilson, El espíritu de la filosofía medieval (Madrid: Rialp, 2009). 

E. Gilson, La filosofía en la Edad Media: Desde los orígenes patrísticos hasta el fin del siglo 
XIV, (Madrid: Gredos, 1976). 

E. Gilson, La unidad de la experiencia filosófica (Madrid: Rialp, 1998). 

E. Renan, Averroes y el averroísmo. Ensayo histórico (Madrid: Hiperión, 1992). 

G. W. F. Hegel, Obras completas vol. 19: Lecciones de historia de la filosofía III (Stuttgart: 
Frommann-Holzboog, 1988). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


María Jesús Soto-Bruna y Javier Ormazabal Echeverría 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 215 

F. Van Steenberghen, Introduction à l’étude de la philosophie médiévale (Lovaina: 
Publications Universitaires / París VI, Béatrice-Nauwelaerts, 1974). 

J. Kleutgen, La philosophie scolastique (París: Gaume Frères et J. Duprey, 1869). 

J. Marenbon, “Why Study Medieval Philosophy?” en Warum noch Philosophie?: Historische, 
systematische und gesellschaftliche Positionen, ed. M. Ackeren, T. Kobusch, and J. 
Müller (Berlin: De Gruyter, 2011). 

J. A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales. Un estudio sobre Tomás de Aquino 
(Pamplona: EUNSA, 2003): 

J. Lomba, La raíz semítica de lo europeo (Madrid: Akal, 1997). 

L. V. Delisle, Inventaire des manuscrits latins: conservés à la Bibliothèque Nationale sous 
les numéros 8.823 – 18.613 (Hildesheim: Olms, 1974). 

L. V. Delisle, Inventaire général et méthodique des manuscrits français de la Bibliothèque 
Nationale (París: Champion, 1876). 

M. Grabmann, “Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der 
mittelalterlichen Philosophie”, en M. Grabmann (ed.), Beiträge zur Geschichte der 
Philosophie des Mittelalters (Münster: Aschendorff, 1927). 

M. A. Serra Pérez, La cualidad metafísica del ser respecto de la forma. Estudio de la crítica 
de Lawrence Dewan a Étienne Gilson (Pamplona: Eunsa, 2021). 

P. Mantas-España, “¿Para qué una Historia de la Filosofía Medieval? John Marenbon y la 
tesis de lo ‘intempestivo’”. Revista Española de Filosofía Medieval 52, 2 (2019). 

T. Suarez-Nani, “Appunti sulla metafisica nel pensiero medievale: tra Aristotele e 
Descartes”. Scripta Mediaevalia, 11, 2 (2019). 

V. Llamas Roig, “Octaedro τ. Las dos sendas de la ontología medieval”. Scripta Mediaevalia, 
17, 1 (2024). 

 

Los autores 

María Jesús Soto-Bruna es Doctora en Filosofía por la Universidad de 
Navarra e investigación en Münster (Alemania)- Es profesora Ordinaria 
de Filosofía Medieval y Moderna en la misma Universidad, donde 
imparte, además, Filosofía del Renacimiento y Filosofía de la imagen. 
mjsoto@unav.es  

Javier Ormazábal es licenciado en Filosofía y en Literatura por la 
Universidad de Navarra. Máster en lenguas clásicas en el Instituto Polis 
de Jerusalén. Realiza estudios de doctorado en la Universidad de Navarra 
donde imparte clases de Filosofía Medieval. formazabal@unav.es 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:mjsoto@unav.es
mailto:formazabal@unav.es


Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 216 

SCRIPTA MEDIAEVALIA. Revista de pensamiento medieval 
Número especial 2025. Mendoza, Argentina 

Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional de Cuyo 

ISSN 1851-8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea), pp. 216-246 

 Licencia Creative Commons Attribution-NonCommercial-Sharealike 3.0 Unported  

URL: https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index  

 Recibido: 15 de mayo de 2024 - Aceptado: 03 de junio de 2024 

 https://doi.org/10.48162/rev.35.057  

 
 

 
 

La raíz de la finitud del ente: autodeterminación 
y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

The Root of the Finitude of Ens: Self-Determination and 
Potentiality of Esse According To Étienne Gilson 

 Cecilia Giordano  
Universidad Nacional de Villa María, 

Universidad Nacional de Córdoba, 
Córdoba, Argentina 

cgiordano@unvm.edu.ar  

Sumario 
1. La noción de actus essendi y los límites de la argumentación dialéctica. 

Planteo de un problema. 
2. El descubrimiento del esse. 
3. Esse y esencia: el ser finito. 
4. Conclusión 

Resumen: El trabajo tiene por objeto plantear el tema de la finitud del 
ente a partir de sus principios constitutivos, en la lectura que hace Gilson 
de Tomás de Aquino. Siendo la esencia, principio limitante y sujeto 
receptor del esse, parece recaer en ella la finitud entitativa. Sin embargo, 
exploramos la hipótesis de que el mismo esse – relativamente a la esencia 
-, es principio de tal finitud. Esto parece indicar Gilson al hablar de 
autodeterminación del esse, grado propio de intensidad, reciprocidad, y 
cantidad o medida de ser, todo lo cual supondría un aspecto potencial en 
el acto de ser. Ello cuestionaría la relación potencia-acto; recipiente-
recibido sostenida por Aquino. Al respecto, entendemos que el desarrollo 
que hace Gilson de la noción de virtus essendi es clave para redefinir la 
hipótesis anterior, y responder al tema planteado. 

Palabras clave: Ente – finitud – autolimitación – acto de ser – virtus 
essendi. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://ffyl.uncuyo.edu.ar/
https://www.uncuyo.edu.ar/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://revistas.uncu.edu.ar/ojs3/index.php/scripta/index
https://doi.org/10.48162/rev.35.057
https://orcid.org/0009-0007-6257-2740
https://orcid.org/0009-0007-6257-2740
mailto:cgiordano@unvm.edu.ar


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 217 

Abstract: This paper aims to raise the issue of the finitude of ens based 
on its constitutive principles, in Gilson's interpretation of Thomas 
Aquinas. Being the essence, limiting principle and receiving subject of 
esse, the entitative finitude seems to fall upon it. However, we explore 
the hypothesis that it is the very esse – relatively to the essence – the 
principle of such finitude. This seems to be indicated by Gilson when 
speaking of self-determination of esse, a degree of intensity, reciprocity, 
and quantity or measure of being, all of which would imply a potential 
aspect of the act of being. This would question the relationship between 
act and potency, as well as the relationship between recipient-received, 
held by Aquinas. In this regard, we understand that Gilson's development 
of the notion of virtus essendi is key to redefining the previous hypothesis, 
and responding to the issue raised. 

Keywords: Ens – finitude – self limitation – act of being – virtus essendi. 

1. La noción de actus essendi y los límites de la argumentación 
dialéctica. Planteo de un problema. 

Étienne Gilson ha sido y sigue siendo uno de los referentes 
ineludibles para el estudio de Tomás de Aquino y del medioevo en 
general. Ello, no sólo por su vasta erudición y su hábil condición 
de historiador del período, sino sobre todo por su inusual agudeza 
y penetración filosóficas para comprender, justamente, las 
filosofías más variadas, aptitud que excede ampliamente las del 
erudito y del historiador; que no es fácil encontrar en otros, y 
mucho menos, de adquirir uno mismo. Sin embargo, 
generosamente nos da él mismo en varias de sus obras, indicios 
más o menos explícitos sobre cómo hacerlo y en qué consiste. En 
principio, lo propio de una filosofía es su unidad, dada por los 
principios o puntos de partida que la articulan y la hacen 
inteligible: 

No importando qué ser, una filosofía debe ser una para ser. Una 
filosofía no es una si se compone de trozos sacados a filosofías 
diversas y cosidos más o menos hábilmente (...) La unidad de una 
doctrina no es necesariamente rígida, puede tomar su bien donde 
lo encuentre, visto que sea verdaderamente su bien (...) Los 
filósofos dignos de ese nombre no son rapsodas, costureros, 
curanderos.1 

 
1 Étienne Gilson, Introducción a la filosofía cristiana (Madrid, Encuentro, 2009) 36. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

218 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Es así como advierte una diferencia entre una hábil e ingeniosa 
argumentación lógica; y una reposada meditación sobre –o, mejor 
dicho, desde– principios filosóficos dándose a la inteligencia y 
constituyendo allí, una ciencia una. Esto es lo que denomina 
Gilson, una “experiencia filosófica”, de la cual la historia de la 
filosofía nos instruye variadamente.2 Lo que está en juego, es la 
capacidad para reunir una multiplicidad en la unidad de un 
principio que la atraviesa. Es lo propio de la inteligencia. Se 
denomina, justamente, “inteligencia de los primeros principios” y 
se distingue de la razón discursiva (aunque concurre a ella) al 
punto que nos atrevemos a decir que, a mayor inteligencia, menos 
necesidad de raciocinio3. Así lo expresa nuestro autor: 

Es en la espesura nativa del principio donde el pensamiento del 
metafísico hace su morada. En ella se encuentra en contacto con 
lo más íntimo del ser, que es el objeto propio de la metafísica. Su 
abordaje es difícil, y, una vez que se ha llegado hasta él, es por lo 
menos igualmente difícil mantenerse en él (…) Hoy, que la 
metafísica ocupa tan poco lugar en los estudios de filosofía; sería 
bueno que el océano de dialéctica que la reemplaza… no 

 
2 Cfr. Étienne Gilson, La unidad de la experiencia filosófica (Madrid, Rialp, 2004). Sobre todo, 
el cap. XII. 
3 “El razonamiento es a la intelección lo que el movimiento es al reposo o la adquisición a la 
posesión; hay, pues, entre estos términos la misma relación que entre lo imperfecto y lo 
perfecto. Así…el razonamiento procede de términos iniciales aprehendidos por el intelecto: 
son los primeros principios; y su término final está igualmente marcado por los primeros 
principios, a los que vuelve para confrontarles las conclusiones de su búsqueda (…) El 
hombre no posee un intelecto puro que le permita aprehender inmediatamente y sin 
discurso…la verdad, sino que participa en tal modo de conocer por una cierta disposición 
natural que es la intelección de los principios” Étienne Gilson, El Tomismo. Introducción a 
la filosofía de Santo Tomás de Aquino. (Pamplona, EUNSA, 1978). 384-385. Luego agrega: 
“Estos principios son las primeras concepciones que forma el intelecto al contacto con lo 
sensible. Decir que preexisten en él no es decir que el intelecto los posea actualmente en sí, 
independientemente de la acción que los cuerpos ejercen sobre el alma; es decir 
simplemente que son los primeros inteligibles que nuestro intelecto concibe 
inmediatamente a partir de la experiencia sensible. La intelección actual de los principios 
no es más innata en nosotros de lo que son las conclusiones de nuestros razonamientos 
deductivos, pero mientras que descubrimos espontáneamente los primeros, debemos 
adquirir los últimos por un esfuerzo de búsqueda” Ibíd. 391. Pensemos entonces que, si los 
primeros principios fuesen ellos mismos, objeto o resultado de tal búsqueda racional, ésta 
última no tendría sentido ni resultado. Entendemos que los principios son efectivamente, 
en la metafísica, objeto de una cierta elucidación discursiva que tiene el propósito de 
mostrarlos con la mayor precisión conceptual posible, mas no siendo ellos mismos, 
conceptos, su conocimiento resulta inagotable, y su demostración, circular. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 219 

difundiera la ilusión de poseerla en aquellos a quienes aparta del 
esfuerzo requerido para adquirirla. 4 

Lo que da unidad a una filosofía – y particularmente a la de Santo 
Tomás a la cual se dedicó toda su vida – son los principios que la 
hacen ser, y ser una. En Tomás de Aquino, su noción de acto de ser 
(actus essendi). Éste tiene en el pensamiento de Gilson una 
centralidad expresa y operante, que se extiende a todos los 
ámbitos del ser y del obrar sin excluir ninguno, simplemente 
porque lo único que excluye el ser es la nada, que no es. Si hay algo 
que el francés deja claro, es que éste es el centro de su especulación 
metafísica y que no se llega a él, precisamente, por ningún “océano 
de dialéctica”, prueba ni contraprueba discursiva. Es, más bien, el 
ser del ente, el que sale al encuentro5, no sin dificultades. Esta es, 
para el filósofo, la “verdad fundamental”6, aunque indemostrable: 

(…) Ningún filósofo cristiano ha llegado a este punto, pero muchos 
no ocultan su disgusto cuando se les exhorta a considerar y, si es 
posible, aceptar, una verdad primera que, entendida así, no es 
objeto de demostración. Por eso, considerando la composición de 
esencia y existencia en lo finito como la verdad fundamental de 
la filosofía cristiana, no han podido soportar la idea de 
considerarla como una afirmación arbitraria y han intentado 
demostrarla.7 

Efectivamente,  

la noción primera de ser antes que toda otra, es para la metafísica 
un dato (…) Este dato, y la experiencia intelectual que de él 
tomamos, es el verdadero principio de la metafísica. Toda la 
sabiduría filosófica está virtualmente contenida en el sentido de 
la palabra “es”. No debe convertirse en, como llega a decirse, un 
“punto de partida”. Hay que permanecer en ella mucho tiempo y 
no alejarse más que para volver cuanto antes. El ser es la más 
universal y la más evidente de las nociones, pero es también, 
como conviene al nombre mismo de Dios, la más misteriosa.8 

 
4 Étienne Gilson, Las constantes filosóficas del ser (Pamplona, EUNSA, 2005) 45. 
5 Cfr. Gilson, Las constantes, cap. IV. 
6 Cfr. Gilson, “La verdad fundamental”, en Introducción, 73. 
7 Gilson, Introducción, 73. 
8 Gilson, Introducción, 90 – 91. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

220 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Por ello,  

antes de ponerse a demostrar lo demostrable, (el buen maestro de 
filosofía) explica la verdad indemostrable para desvelar su 
evidencia. Es todo un arte (…) Es preciso trascender las imágenes 
para alcanzar, en un destello, lo inteligible. Lo poco que se ve, se 
esperará que sea el entendimiento quien suscite su vista en los 
otros”.9 

Antes de toda demostración se impone, según Gilson, mostrar la 
evidencia de lo evidente procurando que otros lo vean, sin 
mediación demostrativa. ¿Cómo? “procediendo al análisis 
ostensivo del contenido de la noción”.10 Es decir que, tratándose de 
la noción de ens, su analítica no será deductiva sino mostrativa, lo 
cual es lo mismo que decir que de él, no se deduce nada, por ser 
anterior y supuesto en toda deducción.  

Luego, ¿qué queda, de este análisis?: “(…) es preciso trascender las 
imágenes para alcanzar, en un destello, lo inteligible”.11 
Finalmente, advierte que “ligada a la aprehensión simple de donde 
surge el primer juicio12, a ella le faltarán pronto las palabras, como 
se lo ve muy bien en lo que acaba de ser dicho”13. En resumen: 1. 
El ente no se demuestra; 2. Del ente nada se deduce por vía de 
análisis; antes bien, su “analítica” consiste en la mostración de su 
constitución, a saber, de los principios que componen en él. 

Ahora bien: siendo todo lo que es (ens), algo que tiene ser (habens 
esse) Tomás de Aquino ve ahí presentes dos principios: la esencia 
y el acto de ser (esse). En cuanto coprincipios del ente, no subsisten 
en sí mismos separadamente, sino en el ente, en una participación 
intrínseca que se entiende a partir de la relación acto-potencia14 y 
recibido a recipiente15. A su vez, hablar de tal composición o 

 
9 Gilson, Introducción, 93. 
10 Gilson, Introducción, 93. 
11 Gilson, Introducción, 93. 
12 Gilson, Introducción, 93. Se refiere al juicio según el cual “algo es”, anterior a toda 
predicación. 
13 Gilson, Introducción, 93. 
14 Cfr. Tomás de Aquino, De Potentia VII, 2, Summa Theologiae 1, q. 4, a. 1, ad. 3, entre muchos 
otros. 
15 Tomás de Aquino, Summa Theologiae I q.4 a.1. ad 3. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 221 

participación, es hablar de la finitud del ente: su ser no es el Puro 
Ser, sino un ser finito y participado. 

Esta expresión: ser finito, puede significar, en su acepción más 
común, cualquier ente en tanto es determinado ente, y no otro. Por 
ejemplo, ser un árbol y no una mesa. Tal “finitud” es propia de cada 
ente en tanto es lo que es (esencia; substancia) y no, otra cosa16. 
Pero aun así nos planteamos las preguntas siguientes: ¿toda la 
finitud del ente radica en la determinación-restricción-recepción 
según la cual la esencia limita al acto de ser? ¿Es posible decir – y 
en qué términos – que esa finitud alcanza también al mismo esse 
del ente? ¿Es el mismo esse del ente, finito; o lo es exclusivamente 
por la limitación esencial? Si fuera éste el caso, el esse mismo del 
ente ¿no sería i-limitado? Si no fuera ése el caso, ¿sería el esse del 
ente, auto-limitado?17A su vez, en un esse finito, por el hecho de 
serlo, debe haber algo de potencial, en este caso, en relación con su 
esencia, lo cual invertiría la relación potencia (esencia) acto (esse), 
inversión que no encontramos afirmada expresamente por Tomás 
de Aquino, pero sí, por su discípulo francés.18 Finalmente, ¿no será 
este aspecto del esse, el mentado en la expresión tomasiana virtus 
essendi? 

Este particular “aspecto” de la relación esencia-esse no vemos que 
haya sido desarrollado por Gilson, más que en textos acotados, que 
van a constituir el marco de esta indagación, en la que 
pretendemos elaborar y responder las preguntas anteriores. 

En orden a ello, consideramos necesario comenzar exponiendo la 
diferencia entre ser finito y Ser Puro, analizando, por una parte, 
cuál es el punto de partida de la filosofía y su relación con el dato 
revelado respecto al descubrimiento del esse; y por otra, las 
dificultades que presenta este descubrimiento. Ello, en el segundo 
apartado. 

En el tercer apartado, analizaremos los textos en los que Gilson 
plantea la finitud del mismo ser del ente relativamente a su 

 
16 Así, en una metafísica de la substancia (i.e. en la que el ser se resuelve en la misma) como 
la aristotélica, cada ente es lo que es. Agregar que, en razón de ello, es finito, resultaría 
superfluo. 
17 Esta es una expresión de Gilson, según veremos. Pero J. Wippel usa el término self-limiting 
dicho del acto de ser, en dos artículos que referiremos oportunamente.  
18 Cfr. apartado 3 b. nota 43. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

222 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

coprincipio, en términos de reciprocidad acto-potencia, 
autodeterminación, grado propio de intensidad, y cantidad o 
medida de ser. 

Finalmente, concluiremos que la noción de virtus essendi es clave 
para mostrar la posición del francés, y responder a las preguntas 
que nos formulamos. 

2. El “descubrimiento” del esse. 

En Introducción a la filosofía cristiana, afirma Gilson: 

“…es obligatorio que el espíritu vacile, cada vez que la noción de 
ser está en discusión, entre concebir la causa a partir del efecto, 
según el orden filosófico, o concebir el efecto en función de la 
causa, según el orden teológico. El filósofo cristiano hace las dos 
cosas, pues teologiza, y el teólogo no se priva de filosofar. Por lo 
tanto se puede decir que, puesto que Dios es «ser» (esse), y toda 
causa produce un efecto que se le asemeja, el efecto propio de Dios 
es el ser de la criatura; crear es producere esse rerum; o, 
inversamente, puesto que las criaturas son existentes porque 
tienen el ser (esse), podemos decir, remontándonos desde él hasta 
Dios, que, para ser su causa, es preciso que Él sea el acto puro de 
ser: ipsum purum esse. Desde el momento en que se capta el 
sentido tomista de la noción de esse, las dos sendas no son más 
que dos sentidos de una única vía.19 

Existen dos vías: una, que conduce del Esse divino, al ente; la otra, 
del ser del ente, al Ser de Dios. Cada una de ellas tiene un punto de 
partida del cual se concluye una verdad posterior. El punto de 
partida de la primera es el punto de llegada de la segunda, y a la 
inversa: el punto de partida de la segunda es punto de llegada de 
la primera. Cada punto de partida es, a la vez, conclusión. ¿Cómo 
no ver allí, un círculo y una petición de principio? 

El único modo de escapar a ello es que ambas vías constituyan 
géneros distintos de demostración; es decir, que sean 
demostraciones de distinto orden. Cada género de demostración es 
tal, por su principio o punto de partida, que será, entonces, de 
distinto orden.  

 
19 Gilson, Introducción, 109. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 223 

Ahora bien, mientras la tradición metafísica había visto en lo que 
es (ens), esencia/substancia, Tomás de Aquino traspasa ese orden, 
para ver su acto: el acto de ser (esse). La mirada inteligente de 
Santo Tomás ve al ente, en tal composición, como evidente. Pero 
convengamos en que resultaba – como aún en estos tiempos lo 
sigue siendo en cuestiones en las que no hay tiempo – inusual, poco 
frecuente, difícil. Era “sobrepasar la noción de ente concebida 
hasta entonces como una noción simple, descomponiéndola en 
otras dos: la de essentia y la de ser (esse), afirmando finalmente 
que, de estas dos nociones, la una, la de ser, designa, dentro del ente 
mismo, la perfección suprema y el acto de la otra”.20 

Así lo expresa en Elementos de Filosofía cristiana: 

Ciertamente es el resultado de un supremo esfuerzo de 
abstracción, puesto que para formarla (a la noción de esse), el 
intelecto debe concebir, además de la condición de ser y 
existente21, el acto debido al cual el existente se encuentra en esta 
condición: ipsum esse significatur ut quiddam abstractum. Ahora 
bien, evidentemente, abstraer esta noción de la de substancia y 
distinguirla de la noción de esencia fue precisamente crearla22. 
¿Cómo llegó Tomás a esta nueva noción? Esta no es una noción 
universalmente evidente a toda mente humana, ni mucho 
menos.23 

Según Gilson, esto último fue posible, histórica y metafísicamente, 
por la meditación que surge del nombre que Dios se da a Sí mismo, 
en Éxodo 3,14: Ego Sum Qui Sum. En la respuesta dada a Moisés, 
Dios revela Su Nombre propio: El que Es. Tal es su Palabra. 

Desde aquí nos preguntamos: 1. ¿Cómo es que ésa, su Palabra, se 
relaciona con el Ser largamente buscado por los filósofos? 2. 
¿Cómo pudo Tomás de Aquino entender en esta fórmula, un Esse 
Puro? 3. ¿Qué tipo de inferencia realiza al concluir, del Esse Puro, 
el esse finito? 

 
20 Gilson, Introducción, 79. 
21 Aquí entendemos por “ser”, la substancia o entidad; y por “existente”, el estar siendo del 
ente donde la existencia es un “estado”, del cual Gilson distingue el acto de ser. Cfr. Étienne 
Gilson, Elementos de filosofía cristiana (Madrid, Rialp, 1981) 163. 
22 Descubrirla, en sentido de inventio. 
23 Gilson, Elementos, 164. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

224 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Según Gilson: 

el sentido literal de la fórmula cuestionada no implica la 
revelación divina de una noción metafísica. El que atribuye un 
sentido metafísico a una palabra cualquiera de la Escritura es, en 
la misma medida en que ese sentido es metafísico, responsable de 
su verdad.24 

El nombre Ego Sum Qui Sum no es metafísico, porque la metafísica 
es una ciencia que se constituye desde evidencia y demostración. 
Sin embargo, hay en este nombre revelado una indicación 
metafísica. Es difícil negar que este Nombre diga Ser. La Palabra 
divina induce a la inteligencia a meditar y buscar su noción. Ello 
es bastante natural, en primer lugar, porque lo que Dios revela, en 
general, no es ininteligible sino suprainteligible. Es decir, aunque 
no sea inteligible para nosotros, sin embargo, lo es en sí mismo, de 
modo tal que no excluye; más bien invita a la intelección. El 
Nombre reúne – en la mente del filósofo – aquél Ser visto por 
Parménides, con la realidad del Dios vivo y verdadero. Y esta 
coincidencia no es meramente externa, sino que, poniendo al 
filósofo en cuanto creyente ante la certeza de que el Ser, es el mismo 
Dios; insta al creyente en cuanto filósofo a inteligir tal indicado (por 
Él mismo) ser divino. En este sentido, lo que diga/entienda de Dios 
va a estar iluminado, fecundado internamente, por su misma 
Palabra.  

Por otra parte, y esto es más específico, la “indicación metafísica” 
más profunda y directa de este nombre, es la de un ser puro sin 
restricción; y el modo más “irrestricto” de ser, es existir, sin más. 
Esto es lo que vio Santo Tomás. La simplicidad se sigue 
inmediatamente del Es divino. Así, el Ser Puro en su simplicidad 
no es ya una abstracción razonada cuyo atributo más propio sea la 
autoidentidad – que parece ser el atributo primero dicho en el Ser 
de Parménides – sino que su pureza y simplicidad son las de un 
puro acto de existir, el único subsistente en sí mismo y no, en una 
naturaleza. Porque tal, es su naturaleza. A este descubrimiento el 
teólogo Tomás de Aquino, ordinariamente reacio a los 
calificativos, lo llama “sublime verdad”: 

 
24 Gilson, Constantes, 180. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 225 

El mismo ser divino es su esencia o naturaleza. Esta sublime 
verdad aprendió Moisés del Señor, al cual cuando le preguntó (Éx 
3:13,14): “Si los hijos de Israel me dicen cuál es su nombre, ¿qué 
voy a responderles?”, díjole el Señor: “Yo Soy el que Soy. Así 
responderás a los hijos de Israel: El que Es me manda a vosotros”, 
mostrando que su nombre propio es El que Es. Pero todo nombre 
está impuesto para dar a entender la naturaleza y esencia de una 
cosa. Queda pues, que el mismo ser divino es su esencia o 
naturaleza.25 

En este punto se separa el aquinense de toda la tradición filosófica, 
al vislumbrar un principio, como dijimos, de otro orden que el de 
la substancia o esencia.  

Sin embargo, nos seguimos preguntando lo que el mismo Gilson se 
ha preguntado explícitamente en, al menos, dos textos26: cómo 
llega Tomás a vislumbrar un acto de tal magnitud; cómo llega a ver 
este principio que traspasa, de suyo, el orden esencial, y verlo 
separadamente, es decir, como principio distinto de aquél. 
Conjeturamos que el Es dicho por Dios de Sí mismo, lo induce a 
entender allí un Existir en continuidad inteligible con el existir de 
los entes. Desde el punto de vista de lo que una mente humana 
puede concebir, es difícil sostener que exista una tal 
intuición/experiencia del Existir divino - al menos, en metafísica -. 
Esta experiencia directa del mismo divino Existir permanece 
“oscura” en esta vida; pero su objeto es real porque así Dios lo 
afirma; y el encuentro con el ser del ente permite conocerlo 
indirectamente: 

Porque Dios se ha revelado como El que es, el filósofo sabe que es 
preciso situar en el origen y en el corazón de los existentes el acto 
puro de existir. La palabra divina trasciende irreductiblemente 

 
25 Tomás de Aquino, Summa Contra Gentiles I, c.22 
26 Cfr. Supra nota 23. También en, Étienne Gilson, “Dios y la existencia” en La existencia en 
Santo Tomás de Aquino. Conferencias pronunciadas en Bogotá durante los días 16 a 20 de 
abril de 1956, Versión castellana de F. Rivas Sacconi, Cortes. “El Gráfico”, Bogotá, 24: “¿Acaso 
en la Palabra de Dios no hay ciertas verdades a cuya sola mención se llena de luz nuestra 
razón? En este caso sucede algo de esto. Nunca sabremos si Santo Tomás, como gran 
metafísico, concibió la noción de ser, para luego confirmarla en la Sagrada Escritura, o si al 
leer la Sagrada Escritura intuyó su doctrina del ser, del Ser Supremo (…) ¿qué se produjo en 
el espíritu de Santo Tomás? Desde luego no lo sabemos. Muy probablemente una de esas 
intuiciones que brotan al contacto de dos luces; en este caso, de la luz de la palabra divina 
y la de la inteligencia…” 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

226 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

las nociones filosóficas concebidas a su luz; incluso por eso, éstas 
no podrían deducirse de aquéllas. No hay nada más que decir: 
puesto que la Escritura lo afirma, las nociones filosóficas de ser y 
de Dios se identifican finalmente con la del acto de ser; en efecto, 
la Escritura no lo dice, pero sí afirma que el nombre propio de 
Dios es: Quien Es; porque así lo ha dicho, lo creo; de este modo, el 
entendimiento fecundado por esta adhesión al objeto de la fe, 
profundiza más en el conocimiento de la noción primera de ser. 
Con uno y el mismo movimiento descubre, en el sentido filosófico 
del primer principio, una profundidad imprevista y adquiere una 
intelección, imperfecta pero verdadera, del objeto de la fe. Toda 
esta dialéctica es puesta en movimiento, dirigida y concluida a la 
luz de la Palabra del Éxodo. Es metafísica por su método y 
estructura, pues nada en el texto sagrado la sugiere ni la 
anuncia.27 

La revelación del nombre propio de Dios no quita evidencia al ser 
del ente. Más bien, al ser de otro orden - que, de suyo, es 
suprarracional – invita a la inteligencia a entender “lo que es” en 
mayor profundidad: en su ser. Pero esa intelección sigue siendo 
tal. Aun cuando se sostenga que Dios revela un nombre metafísico, 
sigue siendo cierto que tal nombre, dicho por Él mismo, es creído 
primeramente y su contenido excede la ciencia del metafísico, 
quien sólo llega a vislumbrarlo desde el “es” del ente. Sabemos 
cabalmente que el ente no se demuestra, y que el conocimiento del 
Es divino es mediato; de ello se sigue que estrictamente, lo que se 
demuestra es el Ser divino, desde el ser del ente. 

Entonces, ¿qué decir de las inferencias aludidas en el punto 3? 

No son pocas las ocasiones en que Aquino recurre a 
demostraciones cuyo punto de partida es el mismo Esse divino – 
por ejemplo, en su simplicidad - para inferir de ello la composición 
del ente. Efectivamente,  

si la esencia de Dios es su ser, todo el resto será necesariamente 
compuesto de ser y esencia distinta. Y nada es más evidente, si se 
demostró verdaderamente que Dios es el acto puro de ser. Sin 
embargo, no todos los teólogos han leído esta verdad en el texto 

 
27 Gilson, Introducción, 46 – 47. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 227 

de la Escritura…por la simple razón de que no la tenían en el 
espíritu.28 

La inferencia teológica exige la demostración filosófica (de que 
Dios es verdaderamente acto puro de ser). Al punto de que los 
teólogos que no lo han visto así, es porque no han concebido (el 
esse); “no lo tenían en el espíritu”. Para Tomás, el Acto Puro de ser 
no se tiene en el espíritu, sin más, pues “no se pretende que haya 
una experiencia del ser, o de un ser cuya naturaleza toda sería ser”.29 
Lo que se tiene en el espíritu es “lo que tiene ser”. 

Como decíamos, existen efectivamente, en la obra de Tomás, 
muchas inferencias teológicas, que, desde la naturaleza divina, 
concluyen en la naturaleza del ente. A partir del texto del Éxodo 
podemos formar proposiciones verdaderas sobre Dios, tales como 
Dios es el ser; el Ser divino es Existir puro y, por tanto, simple. Pero 
no conocemos qué sea un puro y simple existir. También podemos 
deducir de tales proposiciones verdaderas, otras tantas relativas al 

 
28 Gilson, Introducción, 81. Cfr. Summa Contra Gentiles I, 22, Summa Contra Gentiles II, 145, 
2, Tomás de Aquino, De ente et essentia IV, entre otros. 
29 Gilson, Constantes, 118. En la Nota 2 a pie de página, el traductor aclara que “algunos 
autores reprochan a Gilson aceptar una intuición del ser en estos sentidos pero, como se ve, 
lo que él llama `experiencia del ser´ no es una captación del ser ´aislado´, ´separado´. Yo 
creo – sigue el traductor - que es una intuición en la que está incluido el ser, pero no un ser 
´aislado´ del ente´”. Sin embargo, encontramos en textos de Gilson varias expresiones que 
resultan relativamente ambiguas, por ejemplo, en Elementos de Filosofía cristiana 
conjetura, usando siempre el condicional: “Para alcanzar la nueva noción metafísica de ser, 
que lo identifica con su mismo acto, es suficiente con aceptar las Palabras de la Escritura en 
el sentido en que se exponen. Pues, si se hace así, ¿qué otro significado puede darse al 
nombre propio de Dios, Yo Soy? Es posible que la noción tomista de ser naciera cuando, por 
primera vez, un metafísico plenamente informado sobre la historia filosófica de la noción 
fue al mismo tiempo un teólogo versado en la Escritura. Si esto fuese cierto, el origen de la 
noción enlazaría con la reflexión teológica; el esse que Dios es habría sido conocido por la 
fuerza de su propia palabra, antes que una anticipación de ella fuese concebida como el acto 
de una esencia finita y, por consiguiente, como unida a ella. En este punto la historia alcanza 
una vez más, uno de sus límites insuperables: la psicología individual. El resultado al menos 
es claro: es una y la misma cosa concebir a Dios como Puro Esse, y concebir las cosas, en 
cuanto que son, incluyendo en su estructura metafísica una imagen participada del puro 
Acto de ser”.166 (la cursiva es nuestra). En el mismo sentido: “(la importancia de Tomás es) 
la intrepidez intelectual que implica haber aislado e individualizado, en su estado puro, la 
noción de acto de existir. Tomás se percató bien a las claras que, de hacerlo, rebasaba los 
límites de lo representable y de lo concebible. Y, sin embargo, no retrocedió. Si Dios lo dijo, 
es posible - dedujo – ser pura y simplemente sin ser esto o aquello…Eso es Dios”. Gilson, 
“Dios y la existencia”, 20. A estas afirmaciones nosotros las entendemos en el contexto de su 
analítica del ente y su composición metafísica, por una parte; y de la relación entre 
revelación y razón, por otra. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

228 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

ente: si Dios es simple, y el ente no es Dios, será compuesto, por ser 
un existir ejercido por un sujeto. Todas estas proposiciones son 
verdaderas. Mas ello supone, a su vez, el camino filosófico que 
parte de la evidencia del ente, que es el principio según el cual 
entendemos, antes de demostrar30: 

Para comprender la doctrina de Santo Tomás, es necesario ver 
que su noética está enteramente condicionada por una metafísica 
del ser, y que esta metafísica requiere una noción de ser tal que 
contenga en sí, y entregue al primer golpe de vista, lo que liga lo 
finito a su causa primera, y lo que lo distingue de ella. A partir de 
este momento, que es el primero, se vuelve igualmente imposible 
concebir lo finito como independiente de su causa y de 
confundirlo con ella. Nada es sin Dios y nada es Dios (…) Ahora 
bien, lo que dice Santo Tomás al respecto sobre este punto es 
precisamente que la noción primera formada por el intelecto no 
es una noción del ser tan indeterminada que convendría 
igualmente a Dios y a las creaturas. Por el contrario… es principio 
primero en el orden de la aprehensión simple, que es la del ente 
(ens) propio de la creatura concebida como “lo que tiene ser” 
(habens esse) y, en consecuencia, inaplicable a Dios bajo esta 
forma. Puesto que Dios no es un ente, Él no tiene el ser; Él Es.31 

Entonces decimos que “cabalmente, es a la luz de un Puro Acto de 
Ser que crea libremente, que se entiende el alcance y profundidad 
del esse del ente, es decir, se comprende señaladamente lo que 
significa, para un ente, su acto de ser”32. El “encuentro” con el ser 
del ente es lo propio de la experiencia metafísica, la cual se une a 
la Palabra divina, en cuanto la inteligencia ve como verdadero, 
real – fundado en el ente – y por analogía, aquello que Dios revela. 

Es un círculo virtuoso: de El que Es - recibido en la Palabra divina- 
como Ipsum Esse -formulado, aunque mediatamente conocido- por 
el ser del ente -inmediatamente concebido-. Allí se resuelve la 

 
30 Tomás de Aquino, Summa Contra Gentiles III, c.47: “(…) el conocimiento de Dios que puede 
suministrar la mente humana no supera el género de conocimiento que parte de las cosas 
sensibles; pues incluso el alma conoce su propia esencia partiendo del conocimiento de las 
naturalezas sensibles, según se dijo (cc. 45, 46). Luego por este camino no puede conocer a 
Dios de una manera más elevada que la de conocer la causa por el efecto”. 
31 Gilson, Introducción,103 - 104. 
32 Cecilia Giordano, “Sobre el lugar del esse en la ontología de Tomás de Aquino y su punto 
de partida”. Perspectivas contemporáneas sobre la filosofía medieval: II Coloquio 
Intercongresos RLFM. Actas (2020): 12. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 229 

meditación filosófica: en un tránsito del Ser Puro al ser finito; y de 
éste a Aquel, respetando y conservando su diferencia. Allí habita y 
esa es su casa… en el tiempo. 

3. Esse y esencia: el ser finito 
a. Retomando el problema 

Pensar lo que sea un ser finito, es pensar la relación de un esse a la 
esencia con la que compone, es decir, pensar la relación de estos 
coprincipios que constituyen la misma estructura metafísica del 
ente.  

Para dilucidar convenientemente esta estructura, es menester 
distinguir realmente estos coprincipios, es decir, ver en el acto de 
ser, un principio distinto de la esencia. Ello fue posible, como 
dijimos, a la luz del conocimiento de un Puro Ser recibido en la fe 
y formulado filosóficamente. 

Encontramos importante señalar esto, porque lo que se entienda 
por ser finito de alguna manera supone un conocimiento del Ser 
Puro, según lo indicado en el apartado anterior33. Y esta es la 
justificación más importante de haberlo introducido: la finitud del 
ente – que es lo más inmediatamente evidente a la mente – sólo se 
aprehende en su justa profundidad en la medida en que se 
entienda la finitud de un esse que, impotente de ser el Ser pura y 
simplemente34, es el ser de un ente y, por tanto, es por y en una 
esencia. 

En estos coprincipios podemos ver cuatro aspectos, que tomamos 
provisoriamente para el desarrollo del tema35:  

 
33 Con esto queremos decir que la especulación sobre el ente en su finitud – sin dejar de ser 
filosófica según se atiene al ente y sus constitutivos, supone un contexto teológico, pues se 
perfila y se hace visible desde la noción de Dios Infinito, y del Ser (Esse) de Nuestro Señor 
Jesucristo, en Quien la naturaleza humana está unida al Verbo de Dios, que es el Ser divino. 
Ver al respecto Étienne Gilson “De la notion d`Être divine dans la philosophie de Saint 
Thomas D’Aquin”. Doctor Communis 18 (1965): 113-129; Étienne Gilson, “L’ esse du Verbe 
incarné selon Saint Thomas d’Aquin”. Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen 
âge (1927) : 23-37. También Nemesio Yaccuzzi, Y ustedes, ¿quién dicen que Yo Soy? (Córdoba, 
Advocatus, 2020). Agradecemos al Dr. Nemesio Agustín Yaccuzzi su diálogo y observaciones. 
34 Gilson, Introducción, 117. 
35 Nos planteamos este tema a propósito de las palabras de Tomás de Aquino en Summa 
Contra Gentiles I, 26, 3: “Las cosas se diferencian por esto, que tienen diversas naturalezas 
por las cuales el ser es adquirido de diversos modos” (La cursiva es nuestra); y del siguiente 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

230 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

1. Lo que les es propio 

2. Lo que poseen en relación con su coprincipio 

3. La referencia a la causa de la que proceden 

4. Lo que se sigue de ellos (en el orden de las operaciones, de los 
accidentes, etc).  

Atenderemos a los dos primeros aspectos36, que son los que 
componen en el ente, principio de todo conocimiento humano. 

1. Según lo expresa Tomás en El ente y la esencia (cap. I) es ésta 
un constitutivo de todo ente en cuanto “pone algo en la 
realidad”. Y ello se dice en primer lugar, de la substancia de 
las cosas, y derivativamente, de los accidentes. 
Propiamente, la esencia de la substancia es “aquello por lo 
que la cosa se constituye en su propio género y especie y es 
significado en la definición” (quididad); “aquello por lo que 
una cosa ha de ser tal cosa” y “que constituye su certeza” 
como tal cosa (forma); “aquello según lo cual la cosa se 
ordena a su propia operación” (naturaleza). En definitiva, 
“lo que hace que algo sea lo que es, es decir, tal cosa”.  

Ahora bien, la esencia no sería, en absoluto, sin su coprincipio, de 
tal modo que “el nombre de quididad se toma de aquello que se 
significa en la definición; pero se dice esencia en cuanto por ella y 
en ella el ente tiene ser”. El nombre de quididad expresa un aspecto 
de la esencia – como los de forma y naturaleza – pero (conjunción 
adversativa) esencia se dice propiamente en y desde su relación al 
ser, pues sin éste, su coprincipio, simplemente, sería nada. La 
conjunción adversativa implica que este último sentido de esencia 

 
comentario: “Es claro que en las cosas, hay diversas naturalezas…Pero se nos afirma más 
aún: el ser es adquirido de diverso modo. ¿Cómo es ello, si el ser produce siempre el mismo 
efecto, hacer que un ente sea?” Étienne Gilson, “Elementos de una metafísica tomista del 
ser”. Espíritu: cuadernos del Instituto Filosófico de Balmesiana, Año 41,105 (1992): 11. 
También nos motivó el siguiente texto: “Aunque el ser tenga siempre la misma función, 
hacer que algo sea, al ser recibido éste por una determinada esencia, es…contraído por ella, 
tornándose finito. Así, por ej., el ser de una planta es afectado por ella tanto que con su 
muerte, ya ´no es´ más planta. No pasa lo mismo con el ser del hombre. Con la muerte de 
éste, su ser sigue haciendo que su alma sea tal, esto es, que subsista; por lo que no hay 
muerte para el alma espiritual, sino para el hombre. También observamos que el ser de una 
cosa material está contraído a un tiempo y un espacio determinado… no pasa lo mismo con 
el ser de un ángel” Yaccuzzi, Y ustedes, 53-54. 
36 En adelante nos referiremos a estos aspectos de los coprincipios, por su número. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 231 

no se suma simplemente, al de quididad, sino que introduce una 
diferencia fundamental, que es su relación al ser y su “función” 
respecto a él.  

Por su lado, el esse es el acto primero y más íntimo de cada cosa37, 
por el cual cada cosa es, simplemente; “lo más perfecto de todo. 
Porque se compara con todo, como un acto; pues ningún ser tiene 
actualidad sino en tanto es. De donde se deduce, que el ser es la 
actualidad de todas las cosas; incluso las formas”38. El ser es la 
primera de las cosas creadas39; “el primer efecto de Dios en las 
cosas creadas…que está supuesto en todos los demás efectos, de los 
cuales es fundamento”40. En tal sentido, “el ente es por su ser”41. 

2. Los coprincipios no son tales sino en su relación con el otro: 
el acto de ser de un ente es tal, en tanto hace ser a una 
esencia o naturaleza sin la cual no sería tal acto de ser, i.e., 
no sería nada. A su vez, una esencia no es nada en sí misma, 
sin el acto de ser por el cual es la esencia de un ente. Incluso 
en cuanto concebida o conocida por un intelecto, introduce 
una cualidad en éste sujeto inteligente, el cual es, por su ser 
(esse).  

Entonces, tenemos que: una esencia es tal esencia (quididad, 
naturaleza, forma essentiae -punto 1), y es por el acto que la hace 
ser, sin más (punto 2). Por su parte, el acto de ser hace ser al ente 
(y, en tal sentido, algo es o no es: punto 1.), actualizando una 
esencia por la cual y en la cual adviene al ente, quedando así, 
restringido: es el ser de tal ente; y no el Puro Ser (punto 2). 

Este es precisamente el problema que queremos plantear, según lo 
anticipado en el primer apartado: si el ser es determinado, 
restringido, contraído a tal ente por la esencia, es porque puede ser 
afectado, recibido en ella. Es decir que guardaría una 
potencialidad respecto a su esencia (punto 2). Si puede ser 
recibido, no es el Ser Puro. Pero no lo sería, no sólo en razón del 
recipiente (esencia) sino de su propia referencia a la esencia, sin la 

 
37 Tomás de Aquino, Summa Theologiae I, q.8, a.1. 
38 Tomás de Aquino, Summa Theologiae I, 4, a.1, ad3.  
39 Tomás de Aquino, Super librum De causis expositio, prop. IV. 
40 Tomás de Aquino, Compendium Theologiae, cap. 68. 
41 Tomás de Aquino, Summa Contra Gentiles I, 25, 10 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

232 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

cual no constituiría entidad. Entonces, sería menester considerar 
al esse no sólo en lo que tiene de propio, sino bajo el segundo 
aspecto (punto 2) para poder dar cuenta de la finitud de los seres. 

b. Gilson, lector de Tomás de Aquino 

Como dijimos, no son muchos los textos en los que Gilson refiere 
directamente a este aspecto del ser del ente. Trataremos tres 
párrafos acotados que encontramos en El ser y los filósofos, 
Introducción a la filosofía cristiana y El Tomismo. 

En el primero, el francés habla de una recíproca relación de acto y 
potencia: 

Aunque la existencia42 es la actualidad suprema de cualquier 
substancia existente, no es acto con respecto a todo lo que hay en 
esa substancia (…) En otras palabras, la existencia no monopoliza 
toda la actualidad de la substancia existente. Más bien, así como la 
esencia está en potencia en cuanto al acto de su propia existencia, 
así también el acto de existencia está en potencia al acto formal de 
su propia esencia.43 

Efectivamente, si el acto de ser “monopolizara toda la actualidad 
de la substancia existente”, la substancia sería su ser, es decir, 
estaríamos ante un Puro Ser; no, ante un ser finito. Si el acto de ser 
finito justamente por serlo, no es puro ser, entonces, dice Gilson, 
habrá en él algo de potencia. Pero en la composición entitativa, el 
coprincipio potencial es la esencia. ¿Cómo puede serlo, también, el 
acto por el cual, es? A su vez, si este acto está en potencia, sería 
“recipiente” respecto a algo que deba “recibir”, en cuyo caso, no 
sería “lo más formal con respecto a todo lo que hay en la cosa 
existente”. Así planteadas las cosas, el esse sería una nueva esencia 
o forma susceptible de ser actualizada por otra, sin solución de 
continuidad. Pero no es esto lo que sostiene Gilson ni su maestro 
de Aquino. Por ello aclaran que la relación es de recibido (esse) a 
recipiente (esencia), siendo el primero lo más formal del ente, es 
decir -por analogía con la forma en el orden substancial- su acto 
último y más perfecto.  

 
42 Aquí existencia está usado como acto de ser. 
43 Étienne Gilson, El ser y los filósofos, (Pamplona, EUNSA, 1985) 254. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 233 

Sin embargo, el ser “recibido” en la substancia, supone que el acto 
del que hablamos no es puro. Por el contrario, si es “recibido” 
poseería un remanente potencial. 

Un modo de explicar esto, es a partir de los dos aspectos del esse, 
señalados. Según ello, se podría decir que el acto de ser está en 
potencia, no respecto a lo que posee en sí mismo (punto 1) ni 
respecto a nada que reciba extraño a sí mismo, porque en un ente, 
más allá de su esse, no hay nada, literalmente: es, o no es. Estaría 
en potencia en relación a su coprincipio, es decir, en relación al 
“modo” con que ha de ser determinado por la esencia (punto 2). 
Este modo según el cual ha de ser determinado, es real: el esse 
adquiere una modalidad por la esencia que actualiza, y esta 
modalidad no sería sólo la determinación que supone una 
naturaleza o forma en sí misma, sino que afectaría realmente al 
mismo ser del ente. De lo contrario, no habría composición real de 
los coprincipios. Según este razonamiento, si toda la actualidad 
respondiera al esse; y toda la determinación, a la esencia, no se 
vería cómo “componen” realmente. Tendríamos acto puro, y 
esencia determinada. 

Luego, debe existir una reciprocidad potencia-acto en los 
coprincipios: la esencia está en acto por su forma substancial 
según lo cual tiene un modo y determinación propios, y recibe 
(potencia) el esse que hace que todo esto, sea, determinándolo para 
sí. El esse es aquello sin lo cual nada del ente, es (acto), pero 
actualiza una esencia según la cual es el ser de un ente (potencia), 
al punto que sin esta referencia, no habría ente. Sólo habría Ser 
Puro. 

Esta recíproca determinación acto-potencia no sería 
contradictoria (algo no puede ser acto y potencia respecto a lo 
mismo) porque ambos principios, con su actualidad y 
potencialidad propios, no son del mismo orden: la esencia no es 
ser, ni el ser es esencia, aunque componen. 

Ahora bien, llegados a este punto, no vemos que sea posible 
introducir una potencia en el mismo esse del ente (aunque 
relativamente a la esencia) y, a la vez, conservar su orden (punto 1), 
que siempre tiene primacía, pues no es lo mismo ser-no ser, que 
ser tal o cual ente. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

234 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Creemos que Gilson introduce este aspecto potencial del esse, para 
dar cuenta de que el ente no es Ser Puro. Pero advertimos que el 
acto de ser del ente no es acto puro de ser, no porque esté en 
potencia, sino porque, siendo el ser de un ente, es así creado. 

En definitiva, la razón de la finitud del ente no está en que su esse 
tenga potencia: respecto a Dios, su Causa, no puede tenerla porque 
nada es, sin el ser que le es dado; de lo contrario, sería anterior a 
sí mismo44. Descartado esto, queda evaluar si tiene potencia en 
relación a la esencia.  

Entendemos que no puede afirmarse esto con propiedad, del acto 
último del ente porque, si su razón formal es hacer ser a su 
coprincipio esencial (ente), introducir una potencia sería 
complejizar un acto innecesariamente, dado que este acto siempre 
es acto de la esencia45, su coprincipio. Entendemos que esto es 
suficiente, y es el límite en nuestra comprensión del ente. 

Por lo demás, el exhaustivo desarrollo que hace Étienne Gilson de 
los principios formulados por Santo Tomás, excede las alusiones al 
tema en las obras del dominico. Si bien Tomás es claro al respecto, 
podemos preguntarnos si este tema de la reciprocidad acto-
potencia en los coprincipios le puede ser atribuida. En principio, 
no pareciera que, para Tomás, la relación acto-potencia sea 
recíproca: huelgan los textos tomasianos referidos al acto de ser, 
en lo que le es propio (punto 1). A ellos añadimos este extenso 
párrafo, de los más explícitos al respecto. Dice en De Potentia VII, 
2, ad 9: 

Esto que llamo ser es lo más perfecto de todo, lo que a partir de 
esto se hace evidente porque el acto es siempre más perfecto que 
la potencia. Pues, cualquiera que sea la forma dada, no se 
entiende en acto si no es puesta por esto que es el ser…pero esto 
que tiene el ser resulta existente por el acto. De donde se evidencia 
que esto que llamo ser es la actualidad de todos los actos y la 
perfección de todas las perfecciones. No debe entenderse que a 
esto que llamo ser (esse), se le añada algo que sea más formal que 
él, siendo que él mismo es el que determina como acto a la 
potencia: pues el ser que es de este modo, es algo esencialmente 
distinto de aquello a lo cual se añade determinándolo.  

 
44 Tomás de Aquino, De Potentia, q. 3, a. 2. 
45 No porque la esencia sea, de suyo, sino porque es el sujeto sin el cual no se da el esse. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 235 

Pues nada puede añadírsele al ser, que sea extraño a él mismo, 
puesto que nada es extraño a él, a no ser el no ente que no puede 
ser ni forma ni materia. De donde el ser no es delimitado por otra 
cosa al modo de la potencia por el acto, sino más bien como el acto 
por la potencia” “Esto que llamo ser es lo más perfecto de todo”.46 

Lo primero destacado en cursiva responde a la necesidad de 
aclarar el sentido del verbo efficitur (llega a ser, resultado). Según 
Gilson, este término no debe entenderse como causalidad eficiente 
del esse del ente. Éste es una causa, como lo dice repetidamente 
Tomás, más cercana al orden de la causalidad formal: así como la 
forma hace que el ente sea lo que es, análogamente el esse del ente 
hace que todo lo que hay en un ente sea (no sea nada), esto es, su 
esencia y todo lo que es del orden segundo incluido su “estar 
siendo”, su “ser fuera de su causa”, su ser extramental, todo lo cual 
responde, con mayor o menor precisión, a la noción de “existencia” 
como un estado47. Los entes, entonces, están siendo (existen) por 
su ser (acto), al modo (análogamente) en que las sustancias son lo 
que son por su forma (acto). Evidentemente que los dos actos no 
son del mismo orden, lo cual explica que no se excluyan ni sean 
superfluos, y que sea válido analogarlos.48 

Lo segundo resaltado indica que el ser no recibe un acto ulterior, 
sino que, como acto, es determinado por la potencia esencial. 

El segundo texto de Gilson que consideramos es el siguiente 
párrafo de El Tomismo: 

 
46 Tomás de Aquino, De Potentia, VII, 2, ad 9: “Hoc dico esse est inter omnia perfectissimum: 
quod ex hoc patest quia actus est semper perfectior potentia. Quaelibet autem forma signata 
non intelligitur in actu nisi per hoc quod esse ponitur;sed hoc quod habet esse efficitur actu 
existens. Unde patest quod hoc quod dico esse, est actualitas omnium actuum, et propter hoc 
est perfectio ómnium perfectionum. Nec intelligendum est quod ei quod dico esse, aliquid 
addatur quod sit eo formalius, ipsum determinans sicut actus potentiam: esse enim quod 
hujusmodi est, est aliud secundum essentiam ab eo cui additur determinandum. 
Nihil autem potest addi ad esse quod sit extraneum ab ipso, cum ab eo nihil sit extraneum 
nisi non ens, quod non potest esse nec forma nec materia. Unde non sic determinatur esse 
per aliud sicut potentia per actum, sed magis sicut actus per potentiam” “hoc quod dico esse 
est inter omnia perfectissimum”. El resaltado en cursiva es nuestro. 
47 Cfr. Gilson, Elementos de una metafísica, comentario a la Tesis 6: 6; Gilson, Elementos, 164; 
Yacuzzi, Y ustedes, 39. 
48 Este tema es tratado en Manuel A. Serra Pérez, “La actualidad del esse en la metafísica 
tomista: perspectivas críticas”. Revista de Filosofía UNESP 45, 3 (2023): 129-152 con variantes 
en nuestra interpretación; también en Manuel A. Serra Pérez “¿Es necesario un acto de ser? 
La raíz del tomismo en cuestión”. Carthaginesia 40, 78 (2024): 505-524. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

236 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Esta determinación específica de los actos de existir, que sitúa a 
cada uno de ellos en una especie definida, es precisamente lo que 
llamamos su esencia (…) Cualquier cosa que pueda imaginarse 
que determina al existir, la forma o la materia por ejemplo, no 
puede ser una pura nada, pues es parte del ente y no puede ser 
parte del ente más que en virtud de un acto de existir. Es, pues, 
imposible que la determinación de un acto de existir le venga desde 
fuera, es decir, de otra cosa que de sí mismo. En efecto, la esencia 
de un acto finito de existir consiste en no ser más que tal o cual 
esse, no el esse puro, absoluto, único… El acto de existir se 
especifica, pues, por lo que le falta, si bien aquí es la potencia la 
que determina al acto, en el sentido al menos en que su grado 
propio de potencialidad está inscrito en cada acto finito de existir 
(…) Cada esencia es puesta por un acto de existir que ella no es y 
que la incluye como su autodeterminación. Fuera del Acto Puro de 
Existir, nada puede existir sino como tal o cual existir; es, pues, la 
jerarquía de los actos de existir la que fundamenta y regula la de 
las esencias, pues cada una de ellas sólo expresa la intensidad 
propia de un cierto acto de existir”49. 

La esencia de un ente no tiene, según Gilson, un estatuto propio – 
al modo aviceniano – fuera del ente al cual esencia. Y este ente, es 
por su ser. De tal modo que entendemos que Gilson en este párrafo, 
analiza la especificidad, determinación o limitación del ente desde 
su acto, el que, haciendo ser a la esencia, así se autolimita. La idea 
es que, no sosteniéndose la esencia, sin ser (esse); es éste el que, 
sosteniéndola en el ser, se (auto) determina. El uso de este prefijo 
es indicativo, por una parte, de la referencia del ser a la esencia, 
en la que se especifica; pero definitivamente, indica que ésta 
determinación y todo lo que es del ente no pueden provenir sino 
de él mismo, porque sin él, nada son.50 

 
49 Gilson, El Tomismo, 252-255. La cursiva es nuestra. 
50 El tema de la condición de limitado/ilimitado en la relación entre los coprincipios del ente 
puede ser entendido en términos tanto neoplatónicos, como aristotélicos. En el primer caso, 
se usa frecuentemente el lenguaje de recipiente-recibido, lenguaje que Tomás de Aquino 
utiliza efectivamente. Pero lo que permite al Aquinate reinterpretarlos en términos de su 
propia noción de ente, es la dupla aristotélica acto-potencia. Su noción de acto de ser es más 
profunda que la noción de “recibido”. En otros términos: el esse es recibido y no recibe nada, 
porque es el acto primero del ente sin el cual, nada sería. Esta discusión está planteada en 
el artículo clásico de William Norris Clarke, “The limitation of Act by Potency: 
Aristotelianism or Neoplatonism”. The New Scholasticism 26 (1952): 167-194. El autor no 
acuerda en el carácter decisivo de la influencia aristotélica en este punto. En la misma línea, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 237 

Al final del párrafo, Gilson afirma que cada esencia expresa la 
intensidad propia de un acto de existir, y el grado de potencialidad 
inscrito en el mismo, según el cual se especifica por lo que le falta. 

Acá el autor no refiere la intensidad, el grado de potencialidad ni 
la especificación a la esencia en lo que le es propio (punto 1), sino 
que lo dice del esse con relación a la esencia (punto 2). Ella expresa 
su intensidad y lo especifica por lo que le falta. Pero ¿qué le puede 
faltar al ser de un ente, si lo propio del esse es hacer que el ente sea 
(punto 1)? En este sentido propio, no se puede decir que le falte 

 
critica a Gilson (Nota 54, 194) por sostenerlo, y sugiere incorporar los aportes de la noción 
neoplatónica de participación – tal como lo hace C. Fabro – a la lectura de Tomás. Cfr. 
también John F. Wippel, “Cornelio Fabro on the Distinction and composition of Essence and 
Esse in the Metaphysics”. The Review of Metaphysics 68 (2015): 573-592. Sin embargo, Clarke 
afirma algo muy sugestivo: que la razón de la trasposición del lenguaje de la participación, 
al lenguaje del acto y la potencia, es que “only in terms of act and potency can the intrinsic 
unity of any composite being, be maintained” (193). Esto no es menor, dado que el punto de 
partida del edificio tomasiano es, justamente, el ente y no, dos principios separados. Este 
tema es tratado por John F. Wippel, “Thomas Aquinas and the Axiom that Unceceived Act is 
Unlimited”. Review of Metaphysics 3 (1998): 535-567. El autor analiza aquí el principio según 
el cual “unreceived esse is unlimited”. Si ello es así, entonces “received esse is limited”. Para 
este filósofo, el acto de ser es ilimitado, de suyo, a menos que sea recibido por un principio 
potencial distinto, del que recibe toda su determinación: “It is the reception of esse that 
accounts for its limitation to a given degree, and not viceversa” (551). Lo contrario, según 
Wippel, sería admitir que el esse es limitado en tanto creado en un grado finito, acorde a su 
naturaleza receptiva (535). Para Wippel, existe suficiente evidencia que indica que, según 
Tomás, si el esse no fuese recibido en algo más, no sería finito sino infinito (558), de lo que 
concluye que “according to Thomas’ thinking, act, especially the act of being, is not self-
limiting” (íbid). De allí que “Thomas would conclude to the need for an intrinsic principle 
therein that receives and limits its act of being (559). Según el autor, “a distinct intrinsic 
limiting principle is also required, in order to account for the limitation of that which is not 
self-limiting” (564). Finalmente – y nuevamente – Wippel admite que el axioma en cuestión, 
y en general, el planteo según el cual algo es limitado en tanto recibido; y es ilimitado en 
tanto no recibido, es de origen neoplatónico, “especially in the sense in which it rests on the 
recognition of an intensive infinity , or infinity seen as perfection”. Como afirmamos 
anteriormente, nosotros entendemos que esta doctrina puede dar cuenta de la intrínseca 
relación esencia-esse; es decir, de la composición entitativa, en la medida en que es asumida 
desde la dupla acto- potencia participándose intrínsecamente. La versión de Wippel 
impresiona más bien, como una participación extrínseca que difícilmente pueda justificar, 
como reconoce Clarke, la unidad de cada ente. En tal sentido, advertimos que cuando 
Wippel habla del ser como “actualidad de todos los actos y perfección de todas las 
perfecciones”, no refiere al acto último del ente, sino al ens commune (ser en general) (546). 
De ello se sigue coherentemente que, para constituir al ente es menester una limitación 
esencial. La esencia aporta toda la determinación porque el acto de ser es, de suyo, ilimitado. 
No es ésta, entendemos, la concepción de Gilson, según venimos exponiendo: “La naturaleza 
conceptual de nuestro conocimiento nos inclina de un modo natural a concebir el existir 
como un valor indeterminado al cual se añadiría la esencia desde fuera, para determinarlo” 
Gilson, El Tomismo, 253. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

238 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

nada: la nada no es, el ente, es. De lo contrario, no sería el acto más 
perfecto del ente51.  

Mas, según los términos resaltados, entendemos que lo único que 
permite “medir” intensivamente al ser del ente, es un Ser que 
posea toda la intensidad del ser, es decir, un Ser al que no le falte 
nada, por ser la plenitud del Ser. Pero esto, para nosotros, supone 
un corrimiento a otra metafísica: la dionisiana. 

El tercer texto, de Introducción a la filosofía cristiana, es el que 
sigue: 

(…) la esencia es la restricción y encogimiento del esse. Es lo que 
Santo Tomás da a entender cuando dice que la esencia es un modo 
de ser. La expresión significa una “manera de ser”, que es 
efectivamente su sentido, pero las diversas “maneras” de ser son 
ante todo, si puede decirse, “medidas” de ser. Nos movemos aquí 
seguramente en el plano de la metáfora, pues uno no podría 
comprender literalmente las diferencias cualitativas de las 
esencias como diferencias cuantitativas de ser, pero parece que 
esta es la mejor fórmula que Santo Tomás imagina.52 

Reuniendo los elementos de ambos párrafos, decimos que el esse – 
por y en la esencia – tiene intensidad, medida y, por tanto, grados. 
Digamos que la esencia sujeta el ser a grados, pero “estos grados 
de potencialidad están inscritos en cada acto de existir”, según 
afirma en El Tomismo, donde reconoce estas expresiones en 
Tomás, aunque las adscribe a un lenguaje más metafórico e 
imaginativo, que propio.  

Parece ser que Gilson lo interpreta como una concesión que hace 
Tomás al lenguaje de Dionisio, de quien toma una expresión que 
reúne, precisamente, estos aspectos del esse: virtus essendi53. 

c. La noción de virtus essendi 

 
51 Decir que al ser del ente no le falta nada no implica confundirlo con el Puro Ser. 
Simplemente, implica que, dado un ente, por su ser, es. A ello no hay mucho que agregar. 
52 Gilson, Introducción, 136.  
53 Analizamos este tema en nuestro artículo "La noción de Virtus Essendi en Tomás de 
Aquino y el límite entre física y metafísica". Temas y problemas de filosofía medieval: 
miscelánea, Red Latinoamericana de Filosofía Medieval (2019): 81 – 89. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 239 

Santo Tomás toma esta noción de pseudo Dionisio Areopagita, en 
dos textos de referencia, de los cuales escogemos el siguiente: 

El modo según el cual una cosa posee el ser marca el grado de 
perfección de esa cosa. Según que el ser de una cosa sea 
determinado a un modo especial de perfección, más o menos 
elevada, decimos que esa cosa es más o menos perfecta. Por 
consiguiente, si existiese una cosa a quien pertenezca toda la 
virtualidad del ser, no le puede faltar ninguna de las perfecciones 
que convienen a una cosa. Pero la cosa que es su ser, posee el ser 
con toda su virtualidad. Si existiera, por ejemplo, una blancura 
separada, no podría carecer de lo que es propio de la blancura; en 
tanto que si a una cosa blanca le falta algo de esa cualidad, ello se 
debe a los límites del sujeto receptor, que la recibe según el modo 
que le es propio, no según toda la potencialidad de la 
blancura…”54 

El ser, según se indica, posee modo, perfección, potencialidad, 
virtualidad, según grados. Así, Dios posee toda la virtualidad del 
ser, pues es su ser. Los demás entes tienen el ser según grados 
variables de perfección o potencialidad, de acuerdo con los límites 
de las formas en que es recibido. Además, se dice que “el modo de 
ser (esse) marca los grados de perfección de la cosa (esencia)”. 

Respecto a esto, dice nuestro autor en su artículo Virtus Essendi:55 

Porque está siempre atento a hacer justicia al lenguaje de sus 
predecesores, sobre todo tratándose a tan alta autoridad como la 
de Dionisio, Santo Tomás toma prestada ocasionalmente la 
palabra virtus. Para la imaginación, virtus, dínamis, es una fuerza, 
y si se la refiere como una cosa que puede darse en su totalidad, o 
bien bajo la forma de una participación limitada, es inevitable que 

 
54 Tomás de Aquino, Summa Contra Gentiles I, 28,2: “Sic ergo secundum modum quo res habet 
esse, est suus modus in nobilitate: nam res secundum quod suum esse contrahitur ad aliquem 
specialem modum nobilitatis maiorem vel minorem, dicitur esse secundum hoc nobilior vel 
minus nobilis. Igitur si aliquis est qui competit tota virtus essendi, ei nulla nobilitatum deese 
potest quae alicui rei conveniat. Sed rei quae est suum esse competit esse secundum totam 
essendi potestatem: sicut, si esse aliqua albedo separata, nihil ei de virtute albedinis deese 
posset; nam alicui albo aliquid de virtute albedinis deest ex defectu recipientis albedinem, quae 
eam secundum modum suum recipit, et fortasse non secundum totum posse albedinis”. El otro 
texto mencionado es Super De Divinis Nominibus., c.5, lect. 1. 
55 Hemos seleccionado los textos de Gilson de este tercer apartado sólo en función del tema 
que nos ocupa. Una vez hecho esto, advertimos que fueron escritos en el mismo corto 
período: la 6º edición de El Tomismo y el artículo Virtus Essendi son de 1964; e Introducción 
a la filosofía cristiana es de 1960. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

240 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

la imaginemos como una cantidad variable. Lo más simple es 
atribuirle diversos grados de intensidad.56 

Para Gilson, atribuir esto al esse, constituye una concesión a la 
imaginación, pues es trasponer caracteres del orden físico - cuya 
inteligibilidad se atiene a las imágenes de los seres proporcionadas 
por los sentidos- al plano metafísico -cuyas nociones y conceptos, 
si bien abstraídos de lo sensible, son, de suyo, puramente 
inteligibles, como el ser, sus principios y causas-. 

Aclara más adelante: 

El esse escapa a todas esas determinaciones, pero como, a pesar 
de todo, hay diferencias entre los seres, nos representamos los 
grados de pureza y de actualidad formal bajo el aspecto de grados 
de intensidad cuantitativa que de ningún modo convienen al ser 
(…) Tomaríamos un camino equivocado buscando en Santo 
Tomás una doctrina que reconociera al esse una intensidad 
intrínseca variable a la cual correspondiesen, en la naturaleza, 
diferentes grados de perfección.57 

 
56 Étienne Gilson, “Virtus essendi”. Mediaeval Studies (1964): 1-11. Traducimos nosotros. 
57 Ibid., p. 9. Esta posición ha sido objeto de crítica por parte de Fran O’Rourke. “Virtus 
Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas” Dionysius (1991): 637-651. Según 
este autor, Gilson aquí niega que el acto de ser pueda presentarse según grados de 
intensidad, y que pueda hablarse de “cantidad” de ser, porque no advirtió la distinción 
tomasiana entre cantidad dimensiva y cantidad virtual: “Lo finito y lo infinito se entienden 
con respecto a la cantidad…Pero hay un doble tipo de cantidad: la dimensiva, que se 
considera según la extensión, y la virtual, que se toma según la intensión: pues la virtud de 
una cosa es su perfección…Así, la cantidad virtual de cada forma se mira según el modo de 
su perfección…La cantidad virtual se divide en tantas clases cuantas naturalezas o formas 
hay, cuyo grado de perfección constituye toda la medida de la cantidad…” Tomás de Aquino, 
Quaestiones disputatae de veritate, 29, 3. A ello añade Tomás: “…por el hecho de que diga 
ente se considera en él la cantidad virtual en cuanto a la perfección de su ser…” (ex hoc 
quod dicitur ens, consideratur in eo quantitas virtualis quantum ad perfectionem essendi”) 
(ibíd). Según Martín Echavarría en “Virtud y ser en Tomás de Aquino”. Espíritu LVIII 138 
(2009): 9-36 la cantidad virtual es la intensidad en que se da el ser en una naturaleza, 
“medida” por ésta. Luego, se relaciona con la noción de virtus essendi, que es fuerza, 
intensidad de ser: “La noción de cantidad virtual se conecta con la de virtus, porque se trata 
de la cantidad de perfección de la que se participa. En este sentido se debe destacar 
especialmente la noción de virtus essendi. Al ser Dios el ser según toda la virtud de ser, se 
puede decir que Él es el Ser según toda su virtud o intensidad, es decir, según toda su 
cantidad virtual. Por eso, es la medida de todas las cosas, si bien se trata de una medida que 
trasciende todos los géneros…porque su cantidad de perfección trasciende toda 
participación posible”. Martín Echavarría, “La cantidad virtual (quantitas virtualis) según 
Tomás de Aquino”. Logos, Anales del seminario de metafísica, 46 (2013): 258. Retomando la 
crítica de O’Rourke, diremos que, siguiendo el artículo de Gilson, no es atribuible al esse, de 
suyo, una intensidad gradual, no porque desconozca la diferencia entre cantidad dimensiva 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 241 

Finalmente, observa lo siguiente: 

Ante todas esas dificultades, sentimos que la reflexión se 
aproxima a lo que es para el pensamiento, su objeto límite, porque 
en realidad, el ser, es Dios, e incluso en sus formas finitas, sigue 
siendo una participación de El Que Es misterioso, escondido en la 
desnudez desde donde se hace escuchar, sin dejarse ver.58 

Es, pues, claro que, siendo el esse, el acto por el cual el ente es, sin 
más, (punto 1) no admite atributos. Es el orden último, fundante. 
Si bien no se da más que en un sujeto con sus atributos, calificarlo 
es hacerlo sujeto/atributo. Es esencializarlo, retrotrayéndolo a un 
orden que no es el suyo. Es introducir en el ser, el lenguaje de las 
formas59. Esto supone una concesión a la imaginación, porque es 
hacer, de algún modo, representable, un principio que no lo es. 
Podemos representarnos un ente -lo que tiene ser- por su esencia 
conceptualizable, pero el plano del esse, siendo condición primera 
y última de toda representación cognitiva, no es representable. 

¿Podrá la mente humana rondar en torno a un principio que 
vislumbra inteligible, pero que no puede asir plenamente porque 
no le es totalmente asimilable? 

Gilson advierte60 que la mente tiende a neutralizarlo, asimilándolo 
a lo cognoscible conceptualmente. Pero lo que late en el fondo de 
cada ente, es un acto irreductible tanto al orden esencial, como a 

 
y virtual, sino simplemente, porque la cantidad es de otro orden que el del ser. Aun cuando 
la cantidad virtual o intensiva se gradúe según las perfecciones esenciales o formales, y sus 
grados más perfectos se atribuyan a las formas puras, aún entonces, la cantidad virtual no 
se dice del acto de ser. Para Gilson, según su esse, el ente es; según su forma, es tal o cual – 
una naturaleza más o menos perfecta -; según su cantidad virtual, sus propiedades formales 
y cualitativas son más o menos intensas. Notemos que la intensidad es la variación propia 
de las cualidades, que se dan según grados, son de orden accidental, e inhieren en la 
substancia en razón de su forma. Por tanto, para el filósofo francés, atribuir intensidad al 
esse, es retrotraerlo al orden substancial. 
58 Gilson, “Virtus essendi”, 9. 
59 En tal sentido, el Ser Puro no es la suma de todas las perfecciones, ni la plenitud de la 
totalidad del ser, ni el Ser que posee toda la virtud del ser. O, mejor dicho, es todo ello, 
porque todo en Él es ser. Y todo en Él, es ser porque, simplemente, Es. Santo Tomás lo llama 
Puro Existir Subsistente. 
60 Étienne Gilson, L’être et l’essence, (Paris, Vrin, 2015) Troisième édition, Introduction. Le 
vocabulaire de l’être. Al comienzo de esta Introducción, Gilson plantea la naturaleza 
conceptual de nuestro conocimiento, y la irreductibilidad del esse, a ese plano. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

242 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

su Causa. El acto de ser es la huella, en el ente, de El Que Es y, en 
tal sentido, permanece inefable.61 

Dicho esto, habrá que solucionar la contradicción planteada en los 
textos reunidos. Por una parte, se atribuye al acto de existir una 
intensidad propia. También un grado de potencialidad respecto a 
la esencia conforme a lo cual se establecen grados de ser o cantidad 
de ser (punto 2). Por otra, se afirma que el acto de ser está más allá 
de ello, y que, dándose según estos modos, los hace ser (punto 1). 

Llegados a este punto, y viendo la contundente respuesta de Gilson, 
a propósito de la noción de virtus essendi, decimos, que no 
entiende al esse ni lo resuelve en grados intensivos variables, pues 
éstos son propios del ente por su coprincipio formal. Introducir 
una virtus en el acto de ser del ente – es decir, entenderlo en 
términos de tal virtus – sería, como dijimos, reducirlo al 
constitutivo formal. En tal sentido, tal como, a su entender, lo hace 
el mismo Aquino, Gilson toma el lenguaje de Dionisio, pero lo 
reconduce al suyo propio. 

4. Conclusión 

Habida cuenta de lo antedicho, podemos afirmar que: 

1. Mostrándose el ente a la inteligencia como “lo que tiene 
ser”, es éste principio primero sin el cual, nada es, ni 
puede ser conocido. 

2. En la unidad de “lo que tiene ser” componen los 
coprincipios, Éstos no son anteriores, no son cosas, no 
subsisten sino en el ente. Abordarlos de manera 
excesivamente analítica puede ocasionar la pérdida del 
ente por un corrimiento de la consideración de esencia 
y ser hacia el plano lógico, teológico, etc. 

3. En tal sentido, el conocimiento primero del ente y el 
análisis ostensivo de sus constitutivos no puede ser 
reemplazado, tal como afirma Gilson, por ningún 
“océano de dialéctica”. 

 
61 Cfr. Raúl Echauri, El Pensamiento de Étienne Gilson (Pamplona, EUNSA, 1980) 21. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 243 

4. El descubrimiento del esse como acto del ente constituye 
la originalidad de la metafísica tomasiana, según Gilson; 
y, entendemos, la originalidad del pensamiento de 
Gilson, por el desarrollo y comprensión del mismo en el 
centro de su obra. 

5. Es a la luz del texto de Éxodo 3,14, que Tomás vislumbra 
la noción de esse. 

6. Es desde el esse del ente, punto de partida y horizonte de 
lo que podemos conocer naturalmente, que entendemos 
todo lo demás, incluido el ser divino. 

7. El tema de la finitud del ser se abre por una cuestión 
teológica, cuya clave es la revelación de Dios como El 
que Es, y la noción de creación62. 

8. En ese contexto, el filósofo se pregunta por ello, desde el 
ente, lo primero conocido: en la noción de ente y sus 
coprincipios, debe estar la explicación de su propia 
finitud. 

9. La explicación provisoria que desarrollamos es que, 
como el ente no es puro ser, su ser, sin dejar de hacer 
que el ente sea, estaría en potencia respecto a la 
contracción esencial. Gilson habla de recíproca relación 
de acto y potencia (punto 2) lo cual permitiría explicar 
la finitud del ente, desde el esse. 

10. Finalmente, vimos problemático hablar de una potencia 
en el mismo ser del ente, pues se estaría introduciendo 
una complejidad en el esse que, tarde o temprano, 
terminaría por ocasionar su pérdida (punto 1). 

¿Significa ello –i.e. renunciar al aspecto intensivo-potencial del 
esse expresado en el punto 2. – estar entendiendo al esse del ente, 
como Ser Puro? Pensamos que no: porque nunca se da sin la 
esencia63; porque siempre es ser de un ente; porque esto es lo 
primero conocido y en lo cual se resuelven todos nuestros 

 
62 Ver Supra Nota 33. 
63 Es la esencia la que, propiamente, está en potencia del acto sin el cual nada sería. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

244 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

conocimientos; porque no tenemos experiencia ni conocimiento 
de un Ser Puro, más que inferencialmente, a partir del ente. 

El ente no tiene una estructura compleja, sino una unidad que es 
la misma que la de sus coprincipios componiendo. Explicitar esta 
composición es explicar cuáles son sus principios: esencia y acto 
de ser. Al hacer esto entendemos su correlación, es decir, cómo 
coprincipian. 

Responder a la pregunta por la finitud del ente es, en definitiva, ir 
al encuentro de la Libertad de Aquél Purum Esse Subsistens, que 
crea desde la nada, actos de existir que no son su ser, sino que lo 
tienen de El que Es. Dios crea seres múltiples, divididos unos de 
otros. Hay en el ente un fondo, que es su mismo esse, que sigue 
siendo inefable, en cuanto creado de la nada, es decir, querido 
libremente. 

En este sentido, la explicación última de la finitud del esse del ente 
no reside en ligarlo potencialmente a su esencia, sino en entender 
que sólo un Esse pudo causarlo en un acto libre de toda necesidad, 
porque nada hay que necesite un Existir Subsistente. El ente 
encierra una consistencia propia – que hemos mostrado en sus 
coprincipios – y es, a la vez, querido (creación) y sostenido 
(conservación) por el Ser, desde la nada. 

Referencias 

Echauri,  Raúl. El Pensamiento de Étienne Gilson. Pamplona, EUNSA: 1980. 

Echavarría, Martín. “Virtud y ser en Tomás de Aquino”. Espíritu LVIII 138 (2009): 9-36. 

Echavarría, Martín. “La cantidad virtual (quantitas virtualis) según Tomás de Aquino”. 
Logos, Anales del seminario de metafísica 46 (2013): 235 – 259. 

Gilson, Étienne. “Elementos de una metafísica tomista del ser”. Espíritu: cuadernos del 
Instituto Filosófico de Balmesiana 41, 105 (1992). 

Gilson, Étienne. “L’esse du Verbe incarné selon Saint Thomas d’Aquin”. Archives d’histoire 
doctrinale et littéraire du Moyen âge (1927) : 23-37. 

Gilson, Étienne. “Virtus essendi”. Mediaeval Studies (1964): 1-11. 

Gilson, Étienne. El ser y los filósofos. Pamplona, EUNSA: 1985. 

Gilson, Étienne. El Tomismo. Introducción a la filosofía de Santo Tomás de Aquino. Pamplona, 
EUNSA: 1978. 

Gilson, Étienne. Elementos de filosofía cristiana. Madrid, Rialp: 1981. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Cecilia Giordano 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 245 

Gilson, Étienne. Introducción a la filosofía cristiana. Madrid, Encuentro: 2009. 

Gilson, Étienne. L’être et l’essence, Paris, Vrin: 2015. 

Gilson, Étienne. La unidad de la experiencia filosófica. Madrid, Rialp: 2004. 

Gilson, Étienne. Las constantes filosóficas del ser. Pamplona, EUNSA: 2005. 

Gilson, Étienne. “De la notion d`Être divine dans la philosophie de Saint Thomas D’Aquin”. 
Doctor Communis 18 (1965): 113-129. 

Gilson, Étienne. “Dios y la existencia”, en La existencia en Santo Tomás de Aquino. 
Conferencias pronunciadas en Bogotá durante los días 16 a 20 de abril de 1956, 
versión castellana de F. Rivas Sacconi, Cortes “El Gráfico”, Bogotá: 17-26. 

Giordano, Cecilia. “La noción de Virtus Essendi en Tomás de Aquino y el límite entre física 
y metafísica". Temas y problemas de filosofía medieval: miscelánea. Red 
Latinoamericana de Filosofía Medieval (2019): 81 – 89. 

Giordano, Cecilia. “Sobre el lugar del esse en la ontología de Tomás de Aquino y su punto de 
partida” en Perspectivas contemporáneas sobre la filosofía medieval: II Coloquio 
Intercongresos RLFM. Actas (2020) Luis Bacigalupo... [et al.]; coordinación general 
de Celina Ana Lértora ; Susana Beatriz Violante. - 1a Ed. - Ciudad Autónoma de 
Buenos Aires): 2-13. 

Norris Clarke, William. “The limitation of Act by Potency: Aristotelianism or Neoplatonism”. 
The New Scholasticism 26 (1952): 167-194. 

O’Rourke, Fran. “Virtus Essendi: Intensive Being in Pseudo-Dionysius and Aquinas”. 
Dionysius (1991): 637-651. 

Serra Pérez, Manuel A. “¿Es necesario un acto de ser? La raíz del tomismo en cuestión”. 
Carthaginesia 40, 78 (2024): 505-524. 

Serra Pérez, Manuel A. “La actualidad del esse en la metafísica tomista: perspectivas 
críticas”. Revista de Filosofía UNESP 45, 3 (2023): 129-152. 

Tomás de Aquino, Compendium Theologiae. Cito todos los textos tomasianos por 
https://www.corpusthomisticum.org/  

Tomás de Aquino. De ente et essentia 

Tomás de Aquino. De Potentia. 

Tomás de Aquino. Quaestiones disputatae de veritate 

Tomás de Aquino. Summa Contra Gentiles. 

Tomás de Aquino. Summa Theologiae. 

Tomás de Aquino. Super De Divinis Nominibus 

Tomás de Aquino. Super librum De causis expositio. 

Wippel, John F.. “Cornelio Fabro on the Distinction and composition of Essence and Esse in 
the Metaphysics”. The Review of Metaphysics 68 (2015): 573-592. 

Wippel, John F. “Thomas Aquinas and the Axiom that Unceceived Act is Unlimited”. Review 
of Metaphysics 3 (1998): 535-567. 

Yaccuzzi, Nemesio. Y ustedes, ¿quién dicen que Yo Soy? Córdoba, Advocatus: 2020. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
https://www.corpusthomisticum.org/


La raíz de la finitud del ente: autodeterminación y potencialidad del esse según Étienne Gilson 

246 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

 

La autora 

Cecilia Giordano es Doctora por la Universidad Nacional de Cuyo. Es 
licenciada en Filosofía por la Universidad Nacional de Córdoba. Ejerce 
docencia en las cátedras de Filosofía Medieval I, Universidad Nacional de 
Córdoba, y Filosofía y Polis (Instituto académico pedagógico de Ciencias 
Humanas), Universidad Nacional de Villa María. 
cgiordano@unvm.edu.ar

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:cgiordano@unvm.edu.ar


Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 247 

RESEÑA

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Scripta Mediaevalia. Revista de pensamiento medieval, Número especial, (2025). pp. 248-257  
ISSN 1851 - 8753 (Impresa) ISSN 2362-4868 (En Línea) 

Scripta Mediaevalia– Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 248 

THIERRY-DOMINIQUE HUMBRECHT, 
Introduction à la métaphysique de Thomas 
d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 
2023, 321 pp.,  

ISBN 978-2-7116-3094-3 
 

Juan José Herrera  
Universidad del Norte Santo Tomás de Aquino, 

San Miguel de Tucumán, 
Argentina. 

jjherrera@unsta.edu.ar  

I. Este libro ofrece un acercamiento a la metafísica de Tomás en su 
contexto propio, es decir, dentro de la reflexión en desarrollo de 
un teólogo cristiano medieval. El resultado es un escrito ágil, 
cuestionador y llanamente provocativo por momentos, que atrapa 
al lector desde el principio hasta el final. 

En vez de reconstruir el pensamiento tomasiano sobre temáticas 
metafísicas, Humbrecht opta por restituirlo (pp. 21-23), yendo 
directamente a los textos, considerándolos cronológicamente, 
respetando sus géneros literarios, fuentes, circunstancias, 
interlocutores, o sea, teniendo en cuenta todos los aspectos que 
permiten descubrir a través de ellos las ideas principales. Se apoya, 
por cierto, en las recientes investigaciones tanto sobre la persona 
y la obra del Aquinate, como sobre los debates filosóficos y 
teológicos del siglo XIII, y el rumbo que ha tomado posteriormente 
la metafísica. 

El principal aporte de esta monografía es la distinción, con sus 
implicancias exegéticas y doctrinales, de tres modalidades que la 
metafísica presenta en las obras de Tomás: integrada, constituida, 
manifestada (pp. 37-40, 261-263, 269-278). Se trata, en realidad, de 
la profundización de una tesis defendida por el autor en Thomas 
d’Aquin, Dieu et la métaphysique (París, 2021). 

La primera modalidad comprende la metafísica que el maestro 
dominico asume críticamente de los filósofos y la que expone en 
sus comentarios. En este procedimiento se ve cómo Tomás 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/
mailto:jjherrera@unsta.edu.ar


Juan José Herrera 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 249 

modifica todo lo que toca (p. 87), en el sentido de que, dándole 
prioridad a la fe, aclara a los autores mostrando toda la 
inteligibilidad de sus enseñanzas e incluso mejorándolas si es 
necesario (pp. 215-216). Entre los casos más elocuentes figuran la 
rectificación a favor del monoteísmo y la afirmación de la primacía 
del ser en el comentario al Liber de causis (p. 199-206), y la 
atribución a Aristóteles de un Dios que es creador de un mundo 
eterno (pp. 216-223). 

La segunda modalidad es la metafísica producida por la teología 
para traducir la fe en términos racionales. No precede al discurso 
teológico, sino que nace de él (p. 117). Es una metafísica de arriba 
hacia abajo (p. 100), que abarca las nociones más típicamente 
tomasianas. Una de ellas, que reaparece en varios capítulos, 
dejando constancia de su centralidad en el pensamiento de Tomás, 
es la idea de creación como causación eficiente completa de la 
creatura en la que Dios actúa voluntaria y libremente. También 
pertenecen a esta modalidad la noción de acto de ser, ya que es 
correlativo de la causalidad divina como su proprius effectus (pp. 
102, 157, 186, 196-198, 226), la afirmación de Dios como ipsum esse 
subsistens (p. 123), la analogía, la persona. 

La metafísica manifestada designa la manera de argumentar de la 
Summa contra Gentiles, proyecto teológico único en su género, que 
lo hace apoyándose en lo que tienen de racional los datos de la fe. 
En dicha obra, la Sagrada Escritura aparece en el desenlace de los 
capítulos para confirmar los razonamientos, no para 
fundamentarlos. Se comprueba que el dominio de la razón es más 
amplio que el de la filosofía. 

Estos modos de proceder de la metafísica, animados por la 
búsqueda de la verdad, entrelazan siempre la razón y la fe, 
siguiendo distintos métodos que Tomás va precisando según las 
circunstancias, ya sea al leer a Boecio, al redactar la Summa 
Theologiae o al comentar a Aristóteles (p. 278). Cabe aclarar que 
estas modalidades no operan necesariamente de forma aislada. 
Por ejemplo, el Aquinate asume la metafísica aristotélica de la 
sustancia (primera modalidad), y con su teoría del ser como efecto 
de la acción divina creadora (segunda modalidad), lleva más lejos 
la concepción metafísica del ente (pp. 197-198). En resumen, las 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Thierry-Dominique Humbrecht, Introduction à la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 

2023, 321 pp. 

250 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

tres modalidades muestran cómo, en la obra de Tomás, la 
metafísica desborda su propio territorio por influjo de la teología 
(pp. 238, 278). 

El autor hace, además, una doble advertencia con respecto a la 
valoración de la  metafísica del Aquinate. Esta no puede ser 
considerada desde la perspectiva agustiniana de una teología que 
cuenta con una metafísica, pero a la que no le reconoce su 
autonomía científica, y tampoco puede ser reducida a su base 
aristotélica, quedando así separada de la teología (p. 263). Por eso, 
desde el principio, su propósito es establecer “un equilibrio entre 
la confusión de las ciencias y su separación metodológica y 
doctrinal”, buscar “cómo integrar la razón en la fe, […] Aristóteles 
en Agustín, sin destruir ni una parte ni la otra” (p. 37). 

II. Con una estrategia bien marcada, que se basa en la explicación 
minuciosa de un conjunto de textos tomasianos, el libro evidencia 
al mismo tiempo dos grandes preocupaciones.  

La primera es esclarecer la genuina posición de Tomás sobre la 
relación entre Dios y la metafísica, y responder a ciertas opiniones 
contemporáneas. Esto explica que la mayoría de los capítulos 
aborden dicha problemática desde distintas perspectivas. Nos 
referimos sobre todo a los que tratan acerca del sujeto de la 
metafísica y el lugar de Dios (cap. 2, pp. 45-67); la existencia de Dios 
(cap. 3, pp. 69-97); Dios y el ser (cap. 4, pp. 99-135); la analogía y la 
participación (cap. 5, pp. 137-181). Este quinto capítulo intenta 
mostrar cómo el Aquinate tematiza su práctica de la analogía al 
abordar la cuestión de los nombres divinos, y cómo profundiza su 
idea de la participación al explorar las causalidades que concurren 
en la creación. 

Las otras secciones estudian las diferentes concepciones de la 
metafísica (cap. 1, pp. 27-43,); el acto de ser, la composición acto-
potencial de los entes, la operación (cap. 6, pp. 183-232); los 
distintos métodos en metafísica (cap. 7, pp. 233-279). La conclusión 
recapitula los grandes ejes examinados (pp. 281-300), pero a la vez 
no deja de suscitar nuevos interrogantes. Entre otros aspectos, 
sugiere la incorporación de lo contingente en el enfoque de la 
metafísica gracias a la teología. Volveremos enseguida sobre 
algunos de esos planteos. En las últimas páginas se halla una 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Juan José Herrera 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 251 

bibliografía razonada (pp. 301-313), que intenta ser una guía para 
el estudiante, y un índice de nombres (pp. 315-317), que facilita la 
consulta del libro. 

La otra preocupación que sobresale consiste en liberar el legado 
tomasiano de los modelos metafísicos que se han superpuesto a lo 
largo del tiempo y que han distorsionado su comprensión. El autor 
menciona, en primer lugar, la teoría escotista de la metafísica 
como ciencia de lo universal y abstracto (p. 282), presidida por un 
concepto unívoco de ente, que engloba a los entes finitos y a Dios. 
Posteriormente Suárez confirmará que Dios cae dentro del objeto 
de la metafísica (p. 33). Contra estas ideas aparece, siglos más 
tarde, la crítica de Heidegger a toda metafísica por su constitución 
ontoteológica (p. 32). 

En el terreno más propiamente tomista, identifica el peso del neo-
aristotelismo de Cayetano que con su concepto análogo responde 
al escotismo, pero sin lograr escapar de la atmósfera de una 
filosofía determinada por la precedencia de un acto del espíritu 
sobre la consideración de los entes (pp. 146, 284, 290).  

En la línea de la “essentialisation”, vigente en el recorrido de la 
metafísica desde Scoto hasta Kant, el autor señala la irrupción de 
la razón suficiente tematizada por Leibniz, que reemplaza las 
esencias por las razones de las cosas. El tomismo de la 
neoescolástica alemana del siglo XX ha sido bastante afectado por 
esta corriente (pp. 285-286).  

Con Suárez la metafísica adquiere una fisonomía escolar 
caracterizada por un concepto de ente del que se deducen todas las 
otras temáticas: trascendentales, causas, sustancia, Dios. En Suárez 
también se inspira el prototipo de la metafísica separada, es decir, 
de una ciencia que puede y debe constituirse completamente antes 
que la teología con la intención de sostenerla. Se instala de esta 
manera la división entre un orden natural y otro sobrenatural (pp. 
263, 290). 

Como vemos, la Introduction à la métaphysique de Thomas d’Aquin 
es especulativamente exigente. Su mérito no consiste en ofrecer 
una nueva síntesis de la metafísica del Aquinate, sino en acercar a 
sus textos, teniendo en cuenta los contextos de modo integral, para 
introducir en cuestiones metafísicas de fondo, dar a conocer un 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Thierry-Dominique Humbrecht, Introduction à la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 

2023, 321 pp. 

252 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

Tomás en permanente búsqueda de la verdad y poner de 
manifiesto la fecundidad que la revelación cristiana ha provocado 
en su metafísica. Cada uno de los capítulos, con un estilo sugestivo 
y vigoroso, sumerge al lector en una serie de temáticas que 
despiertan el interés por el estudio de santo Tomás, finalidad 
naturalmente perseguida en este tipo de literatura. Podemos decir, 
entonces, que contamos con un trabajo muy recomendable para el 
público cultivado, pero que a la vez presenta cierto riesgo, pues la 
densidad de las problemáticas abordadas podrían dejar en 
suspenso el anhelo de Humbrecht de que sea “accesible al 
estudiante” (p. 42). ¿Habría que pensar, eventualmente, en una 
introducción a la Introduction? 

III. Por otro lado, hemos detectado varias proposiciones que 
deberían ser revisadas. Sin entrar prácticamente en las tesis 
relacionadas con el aporte principal del libro y sus derivaciones 
(como la de una teología que produce metafísica), señalamos a 
continuación sólo cuatro puntos que reflejan algunas opciones 
personales del autor y que dan una idea de la cautela con la que 
hay que avanzar en esta monografía. 

(a) El cap. 2 busca establecer la identidad y la suerte que ha corrido 
en los escritos de Tomás la theologia philosophica, nombre que 
figura por única vez en el Super Boetium de Trinitate, q. 5, a. 4 (ed. 
Leon., lin. 199), y que por ese motivo da la sensación de ser una 
ciencia determinada sólo en función del texto boeciano comentado 
(pp. 52-53). Con el análisis del famoso proemio de la Sententia super 
Metaphysicam, habiendo pasado por la Summa Theologiae, I, q. 1, 
a. 1, ad 2, Humbrecht logra definir que, aunque lleve otro nombre, 
no se trata de una ciencia distinta de la metafísica, sino de la misma 
disciplina en cuanto que estudia a Dios como causa de su sujeto, 
que es el ente (p. 67). Ahora bien ¿era necesario recurrir al 
proemio para obtener dicha conclusión o más bien para confirmar 
lo que Tomás ya había declarado en el Super Boetium de Trinitate? 
La segunda alternativa es la correcta, pues la q. 5, a. 4, explica que: 
res diuine non tractantur a philosophis nisi prout sunt rerum 
omnium principia, et ideo pertractantur in illa doctrina in qua 
ponuntur ea que sunt communia omnibus entibus, que habet 
subiectum ens in quantum est ens (lin. 157-162). Y un poco más 
adelante, especifica: considerantur res diuine non tamquam 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Juan José Herrera 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 253 

subiectum scientie, set tamquam principia subiecti, et talis est 
theologia quam philosophi prosequntur, que alio nomine 
metaphisica dicitur (lin. 176-180). Es muy llamativo que estos 
pasajes no hayan sido tenidos en cuenta por el autor. Además, en 
el Super Boetium de Trinitate también aparecen los tres nombres 
que menciona el proemio, indicando que se trata de una misma 
disciplina: theologia, id est scientia diuina, […] metaphisica, id est 
trans phisicam, […] philosophia prima (q. 5, a. 1, lin. 160-167). Este 
texto es citado más adelante (p. 241), pero sin conexión con el cap. 
2. Estamos, por lo tanto, ante una lectura recortada del comentario 
tomasiano a Boecio, que conduce a un planteo artificial y excesivo 
sobre el sentido de la theologia philosophica. 

(b) La reflexión teológica sobre Dios, si bien tiene sus principios en 
la revelación divina, utiliza los datos que provienen de las 
creaturas (pp. 109-113). Sin embargo, Humbrecht reduce las 
implicancias de este procedimiento a nuestro modo de significar el 
ser divino, es decir, a los problemas que rodean el discurso sobre 
Dios. Seguramente esta opción responde al interés de defender el 
acceso a la teología tomasiana en cuanto teología (no como 
filosofía), en la que Dios es lo primero que se considera, y también 
de insistir en la dirección descendente de lo que denomina 
metafísica constituida. Una frase que, entre otras, sustenta esta 
pista, afirma: “Todo lo que es simple en Dios, con ellas [las 
creaturas] se vuelve compuesto, y de diferente manera. Es así 
como uno llega a interrogarse sobre el ser y la esencia en el ente 
común” (p. 113). Desde esta perspectiva, la exploración metafísica 
de los efectos queda relegada a una instancia posterior (cf. cap. 6). 
Mientras tanto el principal objetivo consiste en “extraer la verdad 
de los conceptos atribuidos” a Dios. Esto explica que, al referirse a 
la simplicidad divina en la Summa Theologiae, no se detenga casi 
en ninguno de los corpus o determinaciones de los artículos de la 
q. 3, lo cual hubiese sido más coherente con el pretendido método 
de restitución y hubiese mostrado los análisis del ente finito que 
Tomás hace en la confección inventiva de sus razonamientos. Pero 
eso comportaría, según el autor, una tentación de carácter 
epistemológico (pp. 123-124). Da, por consiguiente, un salto al 
plano del lenguaje y silencia la forma en que el teólogo medieval, 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Thierry-Dominique Humbrecht, Introduction à la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 

2023, 321 pp. 

254 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

con argumentaciones que se formulan ex effectibus, reflexiona en 
las cuestiones de Deo.  

Es evidente que en la teología de Tomás la demostración quia 
mantiene su vigencia tanto en el plano del an sit como del quomodo 
sit. Por eso la inteligencia de sus afirmaciones depende de la 
penetración metafísica de los efectos. No se trata, como sugiere el 
autor, del mero uso de un vocabulario metafísico. Sin duda, captar 
en profundidad el modo de trabajo del Aquinate en la Summa 
Theologiae requiere una mirada que integre genuinamente todos 
los aspectos que están en juego. 

(c) Una tercera línea de revisión está vinculada con el acto de ser. 
Nuestras observaciones van en dos sentidos. En primer lugar, hay 
una suerte de contradicción por parte del autor, pues por un lado 
acepta la teoría del padre Montagnes sobre la valoración de la 
causalidad divina eficiente en la Summa contra Gentiles, que lleva 
a concebir el ser “no más como forma sino como acto” (pp. 155-156, 
186), y por otro lado reconoce que ya en el In I Sententiarum se 
encuentra la designación del ser como acto, precisamente cuando 
Tomás trata acerca de la identidad del ser y de la esencia en Dios 
(pp.130, 134). 

En segundo lugar, hallamos esta afirmación: “La operación es más 
perfecta que el acto de ser, en cuanto que permite a todo ente 
desarrollarse para alcanzar su fin, que es su bien” (p. 228, cf. pp. 
102, 273). En la p. 190 insiste en esta tesis y cita como respaldo la 
Summa contra Gentiles, I, c. 45 (ed. Marietti, n. 385): Actus secundus 
est perfectior quam actus primus. Pero la interpretación de 
Humbrecht es incorrecta, pues el acto segundo es de la virtus 
agendi en acto de obrar respecto de la misma virtus en acto 
primero o en reposo. De hecho, en su texto, el Aquinate agrega un 
ejemplo: sicut consideratio quam scientia, que es un caso de la 
virtus agendi referida al hábito científico. Estamos ante una 
distinción que se registra en el orden operativo del sujeto esencial 
y en la que la expresión actus primus no indica el acto de ser.  

Además, en cuanto acto, la operación no es más perfecta que el 
acto de ser. El esse es el acto trascendental y realizador del sujeto-
esencial, que incluye la sustancia, sus accidentes y su capacidad 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Juan José Herrera 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 255 

operativa. En consecuencia, todo el orden predicamental es 
potencia con relación al acto de ser. 

Para una comprensión más ajustada de la superioridad del esse 
respecto de la operación necesitamos explicar lo siguiente: la 
dinamización ad esse, ad bonum, ad finem, ad actum del sujeto 
significa un paso de la potencia al acto que tiene lugar mediante 
los principios determinantes de la causalidad eficiente: el acto, 
la virtus agendi y la acción con su especificación operativa, todo lo 
cual es capacidad adquisitiva de accidentes, entia secundum quid, 
por la sustancia, ens simpliciter. Esto se entiende en el orden 
predicamental de la potentia essendi, que es una virtus essendi o 
capacidad de participar el esse en el grado inicial de lo 
bueno secundum quid, para llevarlo al límite de perfección del 
proyecto esencial de la cosa. En consecuencia, el agregado de 
accidentes expande la virtus essendi, no en el orden del coeficiente 
metafísico de su esencia, sino en el apetito del fin de su proyecto 
esencial, que consiste en adquirir su bonum simpliciter. El 
diferencial de ser desde el a quo al ad quem de ese proceso es el 
llamado esse accidentale, que es la resonancia transcendental de la 
ampliación predicamental de la potentia essendi.  

Así, entonces, el acto de ser es el que hace real el sujeto-esencial, 
sus potencias activas, sus acciones y sus influjos entitativos, de 
manera que el proceso entificativo no es otra cosa que el 
enriquecimiento de la virtus essendi por vía de ganancia 
predicamental de accidentes, con la concurrencia realizadora del 
acto de ser y obviamente de Dios como subordinante del ente finito 
en su causación.  

Con esta breve exposición confirmamos que la operación no puede 
ser superior al esse, precisamente porque toda su consistencia 
predicamental depende de la consistencia de la sustancia, la que 
solo es real por su acto de ser. 

(d) Las últimas páginas (293-299), contienen uno de los planteos 
más insólitos del libro. Sugieren que la teología, que se caracteriza 
por incluir lo contingente en su ámbito de análisis, ha introducido 
dicha categoría en la metafísica. La proposición se basa, por un 
lado, en que “la voluntad divina de dar el ser abre un campo de 
contingencia”, y por otro, en que la metafísica es ciencia de lo 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Thierry-Dominique Humbrecht, Introduction à la métaphysique de Thomas d’Aquin, Paris, Librairie Philosophique J. Vrin, 

2023, 321 pp. 

256 Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0  

necesario, trata acerca de la necesidad de las esencias. Se está 
diciendo entonces que, en sede tomasiana, el acto de ser no es 
conocido sino a partir de la noción de creación como dato revelado 
y que la metafísica es básicamente impotente frente a todo lo que 
es contingente y singular. Pero estas concepciones son extrañas al 
pensamiento del Aquinate. En primer lugar, porque no se puede 
negar que haya captación del esse por el hábito sapiencial de la 
metafísica que explicita el conocimiento natural, sin tener que 
recurrir a la revelación divina. En segundo lugar, porque la 
metafísica de Tomás no es de abstractos (tampoco lo es la 
metafísica aristotélica de la sustancia o la concepción boeciana de 
la persona), a menos que se la conciba como un esencialismo 
moderno. El conocimiento del esse como acto trascendente, que se 
compone con el sujeto esencial, se sigue de la contemplación 
metafísica del singular real (convendría revisar las implicancias de 
la separatio, pp. 245, 286). Además, si la metafísica tomasiana no 
tuviera por sí misma acceso al conocimiento de los singulares 
reales contingentes, carecería en absoluto de sujeto-objeto que 
responda a la experiencia del conocimiento espontáneo tal como 
Tomás lo describe. 

IV. Concluimos nuestro comentario con un breve intercambio de 
opiniones sobre el manual de metafísica como libro de estudio. 
Humbrecht lo rechaza explícitamente porque su carácter 
esquemático impide aproximarse a Tomás “d’une forme vivante” 
(p. 43). La razón más profunda está en que el manual es la 
expresión escolar de un proyecto al que el autor se ha opuesto 
desde el comienzo y que consiste en extraer la metafísica de las 
obras tomasianas y reconstruirla en un cuerpo separado y anterior 
a la teología (la obra de J. Wippel, The Metaphysical Thought of 
Thomas Aquinas, es un claro ejemplo). Según su parecer, un plan 
con estas características concuerda más con una orientación 
doctrinal posterior a Tomás, próxima a un ejercicio de naturaleza 
pura, típico de la modernidad (pp. 42, 71-73).  

¿Hay que desprenderse, entonces, de los manuales de metafísica? 
La discusión sobre la utilidad de esta clase de textos no es nueva y 
quizás valga la pena repensarla un poco por el simple hecho de 
que existen buenos manuales. Alguien que nos puede ayudar en 
este asunto es Gilson. El reconocido medievalista francés valora 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/


Juan José Herrera 

Scripta Mediaevalia - Número especial (2025). ISSN 1851-8753 | e-ISSN 2362-4868 | CC BY-NC-SA 3.0 257 

positivamente los manuales o cursos introductorios, puesto que 
aportan una visión general de los problemas filosóficos y de sus 
posibles soluciones. En una de sus conferencias, señala que: “No se 
entendería el sorprendente éxito de este tipo de literatura 
filosófica si no respondiera a una genuina necesidad”. A 
continuación explica la finalidad específica de estas obras de 
iniciación: “Cuando alguien nos pide que describamos un país, la 
mejor respuesta que le podemos dar es mostrarle un mapa. No es 
la mejor respuesta como respuesta definitiva, pero sí es la mejor 
como primera respuesta; y en lo que se refiere a las introducciones 
a la filosofía, su mayor mérito es ser a la vez ‘mapas de’ y ‘guías 
para’ lo que todavía es, para los principiantes, el desconocido país 
de la filosofía”. Y advierte: “Sería una auténtica insensatez actuar 
de otra manera” (E. Gilson, History of Philosophy and Philosophical 
Education, Milwaukee, Marquette University Press, 1948, p. 13).  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/2.5/ar/

